
Revista Calundu –Vol.6, N.1, Jan-Jun 2022 

 

58 

 

A MEDICINA DA JUREMA SAGRADA 

 

Xumaya Xya1 

DOI: 10.26512/revistacalundu.v6i1.43891 

 

Apresentação2 

 

 Construtos culturais indígenas e afrorreligiosos – geralmente reunidos sob o signo 

das “tradições”3 – coexistem no Brasil e se sincretizaram ao longo da história deste país, 

desde o advento violento da colonização e da escravidão. Indígenas, africanas/os e 

suas/seus descendentes dividiram cativeiro no Brasil e seguem dividindo a sina da 

subalternização, no território de um Estado-nação que insiste em exaltar uma história 

oficial dominantemente branca, e esquecer que se viu construído sobre sague escravizado 

negro e indígena. Ainda assim, essas tradições afro-indígenas seguem vivas, fortes, se 

reproduzindo e se atualizando nesta região do planeta. 

 Talvez uma das heranças indígenas mais referenciada nos terreiros afrorreligiosos 

brasileiros seja aquela da Jurema. Com efeito, a palavra Jurema denomina uma religião 

afro-brasileira, que é bastante praticada na Paraíba e com um bonito culto a Caboclos. 

Mas a Jurema, como nos ensina Xumaya Xya, é também uma medicina tradicional 

indígena brasileira, reconhecida por nossos povos originários desde muitos séculos atrás. 

Nas breves palavras e no vídeo aqui reproduzidos, Xumaya Xya nos fala um pouco sobre 

essa tradição. Seu relato nos foi enviado por áudio, dirigido à Editora-Chefe do dossiê 

temático de volume 6 e número 1 da Revista Calundu. Coube à editoria do periódico 

transcrevê-lo e aqui reproduzi-lo, em sua íntegra, juntamente a um vídeo igualmente 

enviado por Xumaya Xya. 

 O material se encontra abaixo e o crédito é todo de seu interlocutor. 

 

 

 

 
1 Indígena do povo Fulni-ó. E-mail: xumaya10@gmail.com  
2 A apresentação deste texto livre foi preparada pela editora-chefe e pelo editor-chefe do dossiê temático 

do atual número da Revista Calundu, Andréa Guimarães e Guilherme Nogueira. Todo o crédito do texto, 

não obstante, é de seu interlocutor, Xumaya Xya. 
3 Para um debate aprofundado sobre a noção de tradição, em leitura calunduzeira, ver Nogueira (2019). 

mailto:xumaya10@gmail.com


Revista Calundu –Vol.6, N.1, Jan-Jun 2022 

 

59 

 

 

 

 

 

Xumaya Xya - Revista Calundu 

 

Áudio do vídeo: Salve Guerreira! Eu tô aqui em um trabalho sagrado, dentro de uma 

fogueira. Vou te mandar um áudio para falar sobre essa força sagrada do povo Fulni-ô. 

A força dos guerreiros e das guerreiras da floresta Fulni-ô. Vou te enviar um áudio sobre 

essa medicina. 

 

Transcrição do áudio explicativo 

 

Salve Guerreira, Xumaya Xya, da etnia Fulni-ô, vou te passar o conhecimento que 

eu tenho de um estudo que eu fiz com a medicina, que eu aprendi desde criança sobre a 

Jurema, que ela é uma árvore mãe que nos traz tanta força espiritual quanto uma força 

física, onde ela trabalha várias partes do corpo e até mesmo a espiritualidade.  A medicina 

Jurema é extraída de uma raiz, a casca para se fazer o chá, você consagra o chá. Você 

consagra uma certeza, uma cura e que através do sonho ela trabalha tudo  aquilo que você 

trabalhou, todo aquele propósito que você busca. A medicina Jurema é uma medicina 

bem tradicional Fulni-ô, é uma planta que nativa da região do nordeste, do Pernambuco. 

Têm mais de 500 anos que a gente faz tudo com essa medicina, no momento de ritual 

https://youtu.be/XM7GpCXTH34
https://youtu.be/XM7GpCXTH34


Revista Calundu –Vol.6, N.1, Jan-Jun 2022 

 

60 

 

sagrado, aonde a gente  prepara o chá da Jurema em uma panela de barro, enquanto o 

fogo cozinha essa casca, a gente entoa os cânticos sagrados em volta de uma fogueira, 

para que toda força ancestral possa estar junto  desse chá, pra quando a gente for 

consagrar, pra poder consagrar a força da terra, a força espiritual. É um trabalho que a 

gente faz em grupo de mulheres, jovens, anciões que vai força de todos nós Fulni-ô. A 

medicina Jurema é uma planta- mãe, sagrada medicina Fulni-ô.  

Ahô, Ahê! 

 

Referências 

 

NOGUEIRA, Guilherme Dantas. “Tradição Calunduzeira: um conceito diaspórico.” 

Arquivos Do CMD, 2020, v.7, n.2, p.78–90. https://doi.org/10.26512/cmd.v8i2.31145  

 

Recebido em: 20/05/2022 

Aprovado em: 03/06/2022 

 

https://doi.org/10.26512/cmd.v8i2.31145

