
Calundu
REVISTA

GIRA EPISTEMOLÓGICA: CIÊNCIAS DAS 

MACUMBAS E OUTRAS ENCANTARIAS

VOL. 4. NÚM. 2

JUL-DEZ 2020

ISSN: 2526-9704



 

 

 

REVISTA CALUNDU 

http://calundu.org/revista 

https://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu  

 

Gira Epistemológica: 

ciências das macumbas e 

outras encantarias 

Volume 4, Número 2, Jul-Dez 2020 

 

 

http://calundu.org/revista
https://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu


ii 

 

EXPEDIENTE E COMISSÃO EDITORIAL 

 

Com o ISSN 2526-9704, a Revista Calundu é uma publicação on-line e semestral do 

Calundu – Grupo de Estudos sobre Religiões Afro-brasileiras. O periódico publica 

artigos em português e espanhol e conta com comissão editorial interdisciplinar. 

 

A coordenação da comissão editorial é realizada pelas doutoras Tânia Mara Campos de 

Almeida (editora chefe) e Gerlaine Martini (editora adjunta), que trabalham 

horizontalmente e sem diferenciação hierárquica com os demais membros da comissão. 

 

COMISSÃO EDITORIAL 

 

Dra. Tânia Mara Campos de Almeida (editora chefe) 

Dra. Gerlaine Martini (editora chefe adjunta) 

Dr. Gabriel da Silva Vidal Sid 

Dr. Guilherme Dantas Nogueira 

Dr. Hans Carrillo Guach 

Dr. Wanderson Flor do Nascimento 

  

EQUIPE EDITORIAL 

 

Adélia Mathias 

Aisha – Angéle Leandro Diéne 

Andréa Carvalho Guimarães 

Ariadne Moreira Basílio de Oliveira 

Danielle de Cássia Afonso Ramos 

Francisco Phelipe Cunha Paz 

Iyaromi Feitosa Ahualli 

Nathália Vince Esgalha Fernandes 

 

 

 

 



iii 

 

CONSELHO EDITORIAL 

 

Dr. Ariovaldo de Lima Alves, Professor Titular UNEB 

Dr. José Jorge de Carvalho, Professor Titular da UnB 

Dra. Karina Bidaseca, Professora da UBA – Argentina 

Dr. Luís Ferreira Makl, Professor da UNSAM – Argentina 

Dra. Rita Laura Segato, Professora Emérita da UnB 

Dra. Yissel Arce Padrón, Professora da UAM-X – México 

 

Autor corporativo: Calundu – Grupo de Estudos sobre Religiões Afro-brasileiras. 

Departamento de Sociologia da UnB; Campus Universitário Darcy Ribeiro – Instituto 

de Ciências Sociais – CEP: 70910-900 

http://calundu.org 

Editores-chefes do dossiê temático: Francisco Phelipe Cunha Paz e Luís Augusto 

Ferreira Saraiva 

Gestão editorial: Adélia Mathias e Guilherme Dantas Nogueira 

Créditos da imagem da capa: Aisha – Angéle Leandro Diéne 

Diagramação: Ariadne Moreira Basílio de Oliveira 

Revisão ortográfica dos textos: Adélia Mathias e Gerlaine Martini 

http://calundu.org/


iv 

 

A Revista Calundu é uma publicação acadêmica semestral on-line do Calundu – Grupo 

de Estudos sobre Religiões Afro-Brasileiras, que apresenta trabalhos escritos (artigos, 

resenhas de livros e textos extensionistas), com a temática afrorreligiosa/calunduzeira. 

http://calundu.org/revista, https://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu  

 

NOSSA LINHA EDITORIAL 

 

A Revista Calundu apresenta publicações na área das Ciências Humanas, com a 

temática geral afrorreligiosa, trabalhada semestralmente por meio de números 

temáticos. Os textos publicados são divididos em três grupos: (1) artigos acadêmicos; 

(2) resenhas de livros recentes (publicados há no máximo 3 anos) ou antigos (públicos 

há pelo menos 60 anos); e (3) textos livres com caráter extensionista, produzidos pela 

comunidade afrorreligiosa, acadêmica ou não, de autoria própria ou de terceiros 

trabalhando com material original de religiosos (entrevistas, ensinamentos orais, 

discursos e palestras, etc.). 

 

A temática afrorreligiosa é aqui entendida como aquela das religiões afro-brasileiras, 

cujo fenômeno social hodierno se deriva de toda história e experiência dos Calundus e 

da resistência do povo africano/afro-brasileiro escravizado no Brasil. É intrínseco a esta 

compreensão a interpretação do Grupo Calundu (concorre para tanto bibliografia 

especializada, e.g. SEGATO, 1986/20051, SILVEIRA, 20052, SANTOS, 20063), de que 

as religiões afro-brasileiras foram formadas neste país, ao longo de séculos, a partir de 

raízes afro-ameríndias e interações nem sempre diretas ou pacíficas com o colonialismo 

católico português. Os textos aqui publicados devem seguir esta premissa editorial, 

afastando-se, portanto, da premissa de que as religiões em pauta são mais propriamente 

africanas no Brasil do que afro-brasileiras. 

 

Há espaço, contudo, para que outras formas afrorreligiosas americanas (sendo a 

América entendida como um continente amplo, que vai de sul a norte) façam parte dos 

diálogos aqui apresentados. Com efeito, a compreensão de que religiões afro-brasileiras 

                                                
1 SEGATO, Rita Laura. Santos e Daimones. Brasília: Editora UnB, 2005. Republicação de livro de 1986. 
2 SILVA, Vagner Gonçalves. Candomblé e Umbanda: caminhos da devoção brasileira. São Paulo: Selo 

Negro Edições, 2005. 
3 SANTOS, Edmar. O poder dos candomblés: perseguição e resistência no Recôncavo da Bahia. 

Salvador: EDUFBA, 2009. Livro digital em formato Amazon Kindle. 

http://calundu.org/revista
https://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu


v 

 

são resultantes de um processo sócio-histórico iniciado com a colonização do Brasil 

pode ser estendida para outros cantos das Américas: religiões afro-

americanas/ameríndias são resultados da colonização das Américas, que contou com a 

trágica vinda forçada de africanas/os para este canto do planeta, para fins de trabalho 

escravo. O prisma teórico desta interpretação são os estudos decoloniais. 

 

A Revista Calundu busca, por meio de textos livres de caráter extensionista e textos 

especializados, ouvir e amplificar a voz da comunidade afrorreligiosa, acadêmica ou 

não. Neste sentido, a revista assume um caráter extensionista, abrindo espaço para 

outras formas de conhecimento, diferentes – porém não menos importantes – do que 

aquela considerada científica. 

 

Com os textos livres o Grupo Calundu busca trabalhar na revista, ademais e sempre 

horizontalmente, com pensadores considerados como mestres populares, no sentido que 

vem sendo desenvolvido pelo antropólogo José Jorge de Carvalho (apoiador do Grupo 

Calundu), em seu trabalho com o Instituto de Inclusão no Ensino Superior e na 

Pesquisa, ligado ao INCTI - Instituto Nacional de Ciência Tecnologia e 

Inovação/UnB/MCTI. Em linhas gerais, mestres populares são aquelas pessoas 

detentoras de um saber popular extenso e relevante, que pode perpassar conhecimentos 

técnicos diversos, filosofias e modos de vida de toda uma comunidade. Exemplos de 

mestres populares que vivem a temática afrorreligiosa são as/os diversas/os mães e pais 

de santo das religiões afro-brasileiras. 

 

  



vi 

 

 

 

 

 

Gira Epistemológica: 

ciências das macumbas e 

outras encantarias 

Volume 4, Número 2, Jul-Dez 2020 

 

 

  



vii 

 

SUMÁRIO 

 

A Gira que Resiste ao Mundo – Apresentação da Gira Epistemológica: 

ciências das macumbas e outras encantarias 

Guilherme Dantas Nogueira 

1 

 

Artigos 

 

Maria Navalha e a Filosofia Popular Brasileira – um “trabalho” de campo  

Rafael Haddock-Lobo 

06 

A Experiência do Teatro Negro e a Ideia de um Teatro de Nação através do 

Baraperspectivismo 

Rodrigo dos Santos 

 

27 

Acontecimento-Èṣù: a circularidade como trânsito contra colonialista  

Luís Thiago Freire Dantas 

 

53 

As Griôs no Brasil: saberes e fazeres de mulheres negras através da 

categoria tia 

Angélica Ferrarez de Almeida 

 

73 

Iyás e Abebés: existências, resistências e lutas matriarcais afrodiaspóricas 

Mauricio dos Santos e Anaxsuell Fernando da Silva  

 

90 

Pensar-Viver-Água em Oxum para (Re)Encantar o Mundo 

João Augusto dos Reis Neto 

 

108 

Das Águas Ìyá Oxum: saberes ancestrais femininos em poesias negras 

diaspóricas 

Cristian Sales 

133 



viii 

 

Aspectos Básicos sobre o Sujeito Individual e a Coletividade nas Religiões 

de Matrizes Africanas 

Joelcio Jackson Lima Silva e Thayná da Silva Felix 

 

156 

Ritualidades do Mistério Pessoal: o segredo de orixá no Batuque afro-sul 

Marcus Vinicius de Souza Nunes 

 

169 

Voltando para a “Origem”? Considerações sobre o campo entre parentes e 

os “segredos de família” 

Ana Clara Sousa Damásio dos Santos 

 

183 

200 Anos não São 200 Dias: história, protagonismo e estratégia de 

mulheres negras na Irmandade da Boa Morte (1820 – 2020) 

Mariana Fernandes Rodrigues Barreto Regis 

198 

 

Textos livres 

 

Orixá ou Diabo: a construção imagética de exu no brasil 

Rychelmy Imbiriba Veiga  

 

219 

Ao Barro Voltarás: reflexões sobre a nascença 

Ana Carolina de Souza Silva  

 

228 

Tupinambá Balanceia mais não Cai: identidade e espiritualidade na Serra 

do Padeiro/BA  

Cláudia Mirella Pereira Ramos e Aldemir Inácio de Azevedo  

 

240 

Escrita Ìyálodè  

Yuri Macedo 

246 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

1 

 

A GIRA QUE RESISTE AO MUNDO – APRESENTAÇÃO 

DA GIRA EPISTEMOLÓGICA: CIÊNCIAS DAS 

MACUMBAS E OUTRAS ENCANTARIAS 

 

Guilherme Dantas Nogueira1 

DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.35814 

 

 Há poucos dias assisti uma entrevista com o pensador Luís Simas2, bastante 

inspiradora. Em sua fala, ele mencionava sobre a existência de dois Brasis: um, 

normativo/normatizador, rígido e genocida, que formata, representa e oficializa o bem 

sucedido projeto colonial – ou, no presente, acrescento, colonial moderno – de 

domesticação, controle, exercício de poder sobre corpos, vidas, povos, saberes, etc., 

destoantes da branquitude eurocentrada. O outro Brasil é aquele não branco, que existe 

nas brechas, nas margens, nas fendas do primeiro e que, embora combatido, violentado e 

violado sistematicamente, ao longo de séculos escravidão, de dominação, de intentos de 

exploração e posterior construção de uma nação e seu cruel e epistemicida Estado, segue 

vivo, alegre e potente. 

 Simas fala, com efeito, de um fenômeno que não passa despercebido pela teoria 

social, bastante bem denunciado já há anos, dentre outros, pela antropologia engajada de 

Lélia Gonzales ou pela arte ativista de Abdias do Nascimento. Igualmente, já em tempos 

mais recentes, pela erudição teórica do campo da Sociologia de Gênero e Raça brasileira. 

Esta, recorrendo a diferentes linhas de estudos, nos lembra que no Brasil raça, gênero e 

classe andam juntos e são marcadores do que é nacionalmente entendido como positivo 

ou como negativo. Como bom e como mau. Como cobiçado e como rejeitado. Dialogando 

com, e transcendendo para além desse campo, por meio de chave de leitura antropológica, 

Rita Laura Segato (2007)3 qualifica esses referidos marcadores como capital racial 

positivo ou capital racial negativo, que também operam com intersecções de gênero e 

classe. 

                                                             
1 Tata Kambondo Mub’nzazi, da Cabana Senhora da Gória – Nzo Kuna Nkos’i. Doutor em Sociologia e 

pesquisador colaborador do Departamento de Sociologia da Universidade de Brasília. Integrante fundador 

do Grupo Calundu. E-mail: guidantasnog@gmail.com.  
2 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=dnM5I5wWePs.  
3 SEGATO, Rita Laura. La nación y sus otros Otros: Raza, etnicidad y diversidad religiosa en tiempos de 

Políticas de la Identidad. Buenos Aires: Prometeo Libros, 2007. 

mailto:guidantasnog@gmail.com
https://www.youtube.com/watch?v=dnM5I5wWePs


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

2 

 

 Noto, seguindo Segato, não ser exclusividade do Brasil esse fenômeno social de 

existência de duas noções de coletividade, sendo uma inclusiva a tudo e a todos e a outra 

excludente, racista, patriarcal, classista, colonizadora. Pelo contrário, a teoria social 

latino-americana já há muito – Dom Leopoldo Zea, dentre outros, que o diga – denunciava 

o ódio que marca a fundação, as raízes de nossa/nuestra América. Pode-se dizer que era 

também contra esse ódio excludente e colonizador que lutava o Coronel Aureliano 

Buendía, guerreiro progressista dos “Cien años de solitud” de Gabriel García Marquez. 

Mesmo que personagem de romance, é certo que a bravura desse guerreiro espelha – 

quiçá inspira? – tantas outras batalhas, ainda que perdidas, contra as forças 

conservadoras/domesticadoras na América Latina. 

 Voltando ao debate mais para essa região colonizada para falar português, cabe 

lembrar que “o Brazil não conhece o Brasil”, como já nos ensinava o mestre Aldir Blanc. 

Essa potência de cores, de sabores, de ritmos, de sons, de criatividade; de uma teimosia 

em permanecer(mos) vivas/os e significativas/os; de gostar de índio, de planta nativa, de 

coisas daqui – ou aprendidas e (re)criadas por aqui. Aliás, o daqui, como já rezava o 

contexto que inspirou a canção daquele saudoso mestre, reitero, é peremptoriamente 

combatido e marginalizado. Não obstante, resiste vivo e potente. 

 Tal potência está presente no Cerrado, que ainda resiste ao Matopiba – e em sua 

baunilha, que é comida tradicional dos Kalungas da Chapada dos Veadeiros. Está presente 

na Amazônia, que ainda respira, mesmo com o desmatamento, e mantém viva suas 

caboclas, seus encantados, sua fauna, sua flora e seus saberes. Está presente nas Minas 

Gerais, que seguem rezando seus Cultos às Almas, erguidos de seus Calundus. Está 

presente nas praias mais a leste, onde a Jurema segue curando vidas. Está presente no 

Espírito Santo, onde há mais de 80 anos meu avô aprendeu a Cabula. Está presente na 

Bahia, que ainda hoje inspira e dobra atabaques à brasilidade. Está presente no muito 

original samba de São Paulo, que colore de preto o cinza sem graça da urbe. Está presente 

no Maranhão e por aquelas bandas, onde os bois e os tambores dão o ritmo e o passo das 

vidas. Está presente no Sul e em seu extremo, onde é a Quimbanda que destranca a rua, 

com seus elegantes Exus e Pombas Giras, muito bem entrosados com o Batuque de Porto 

Alegre. Está presente nos morros do Rio de Janeiro, em que a calma das pretas e pretos 

velhos segue abençoando – e amando – a quem quer que as/os busque. Está presente em 

todo o país, enfim, que é afro-ameríndio, muito mais do que branco. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

3 

 

 Essa potência é inspiradora de histórias e é – não nos enganemos – acima de tudo, 

a nossa história. A história de nós outros da nação, que insistimos em sermos e estarmos, 

mesmo que marginalizados. Que insistimos em resistirmos. Uma história nossa que, nesse 

número da Revista Calundu, resgatando a temática de seu primeiro ano, da Gira 

Epistemológica que segue em expansão, traz ao debate as “Ciências das Macumbas e 

Outras Encantarias”. 

Assim, abrindo a gira com estilo e inaugurando a seção de artigos, o número 

apresenta o texto “Maria Navalha e a Filosofia Popular Brasileira – Um ‘Trabalho’ De 

Campo”, de Rafael Haddock-Lobo, que debate conceitos filosóficos brasileiros, relidos 

na rua, pelo olhar da Pomba Gira Maria Navalha. 

Em seguida, ainda na vibração comunicadora, o dossiê nos traz Rodrigo Santos e 

“A Experiência do Teatro Negro e a Ideia de um Teatro de Nação através do 

Baraperspectivismo”. Exu aparece aqui como teoria e ação, mostrando relações com a 

carioca Cia dos Comuns. 

Exu e filosofia seguem presentes no terceiro artigo, “Acontecimento - Èṣù: a 

Circularidade como Trânsito Contra Colonialista” em que Luís Thiago Freire Dantas 

revisita a diáspora e a ancestralidade, em leitura nagô, dialogando com a pluriversalidade 

para pensar o dinamismo desse potente orixá. 

“As Griôs no Brasil: Saberes e Fazeres de Mulheres Negras através da Categoria 

Tia”, de Angélica Ferrarez de Almeida, é o quarto texto da seção de artigos, que recorda 

a potência das mulheres negras na história construída nessa região do planeta, a partir da 

diáspora. Questões como protagonismo e emancipação, em leitura política, são aqui 

trabalhadas. 

Maurício dos Santos e Anaxsuell Fernando da Silva assinam o quinto artigo deste 

dossiê, “Iyás e Abebés: Existências, Resistências e Lutas Matriarcais Afrodiaspóricas”, 

igualmente trazendo a potência das mulheres negras ao debate, que se mostra em lutas 

antirracistas e contra o patriarcado, nas biografias de diferentes mestras da 

afrorreligiosidade brasileira. 

Como no texto acima, a mãe das águas doces é também lembrada por João 

Augusto dos Reis Neto em “Pensar-Viver-Água em Oxum para (Re)Encantar o Mundo”, 

o sexto texto da seção de artigos. Problematiza-se aqui a própria vida e, em/com Oxum, 

busca-se sentidos para pelejas experimentadas no Brasil e no viver. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

4 

 

Sem poder ser de outra forma, a feminilidade dos terreiros também desponta em 

“Das Águas Ìyá Oxum: Saberes Ancestrais Femininos em Poesias Negras Diaspóricas”, 

de Cristian Sales, sétimo artigo deste número da revista. Oxum, poesia e filosofia africana 

estão aqui presentes, dialogando em pensamentos sobre o mundo. 

“Aspectos Básicos sobre o Sujeito Individual e a Coletividade nas Religiões de 

Matrizes Africanas” são debatidos por Joelcio Jackson Lima Silva e Thayná da Silva 

Felix, neste que é o oitavo artigo do dossiê. Resultante de uma incursão antropológica, a 

partir do Serviço Social, o povo nagô é apresentado e noções êmicas de indivíduo e 

coletivo são debatidas. 

Indo do Nordeste ao Sul, o Batuque entra na gira com Marcus Vinicius de Souza 

Nunes, que apresenta o nono texto dessa mui abrangente seção, as “Ritualidades do 

Mistério Pessoal: o Segredo de Orixá no Batuque Afro-Sul”. Em seu trabalho, o Batuque 

é apresentado como religião e algumas de suas especificidades são debatidas. 

Ana Clara Souza Damásio dos Santos é a etnógrafa por traz do décimo e penúltimo 

texto, “Voltando para a ‘Origem’? Considerações sobre o Campo entre Parentes e os 

‘Segredos de Família’”. Esse bonito texto fala de família e de campo de pesquisa, uma 

temática sempre importante para o povo calunduzeiro pesquisador. 

Finalmente, a seção de artigos é concluída, lindamente, com as Senhoras (sim, 

com “S” maiúsculo) da Boa Morte, que figuram no texto de Mariana Fernandes Rodrigues 

Barreto Regis, “200 Anos não São 200 Dias: História, Protagonismo e Estratégia de 

Mulheres Negras na Irmandade da Boa Morte (1820 – 2020)”. Questões do campo dos 

estudos da afrorreligiosidade brasileira são abordadas, em diálogo com a história dessa 

longeva e importante organização de mulheres calunduzeiras. 

Ao que pese a robustez da seção de artigos, nenhum dossiê da Revista Calundu 

está completo sem seus textos livres, que oferecem um diálogo próprio e desamarrado 

com calunduzeiras/os e suas/seus seguidoras/es. Neste número, a beleza destes textos está 

bem representada pelos trabalhos de Rychelmy Imbiriba Veiga, “Orixá ou Diabo: a 

Construção Imagética de Exu no Brasil”; Ana Carolina de Souza Silva, “Ao Barro 

Voltarás: Reflexões sobre a Nascença”; Cláudia Mirella Pereira Ramos e Aldemir Inácio 

de Azevedo, “Tupinambá Balanceia mais não Cai: Identidade e Espiritualidade na Serra 

do Padeiro/BA”; e, por fim, Yuri Macedo, “Escrita Ìyálodè”. Quatro textos potentes, que 

seguem expandindo a gira por novos horizontes de debates que, quiçá, podem vir a 

consubstanciar outros textos futuros. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

5 

 

A gira que se expande, de certo não se encerra. Pelo contrário, segue viva e 

potente, inspirando letras e respirando saberes contra hegemônicos, contra 

domesticadores, contra violentos, contra coloniais. Saberes que formam histórias outras, 

que insistem em seguir sendo lembradas e contadas, ainda que pelas brechas da 

normatividade enrijecida, que sonha em apagá-las. É que fazer Calundu é sacralizar 

sonhos e mitificar aprendizados, sempre em respeito à ancestralidade e à força que dá ao 

próprio movimento da gira. Não coincidentemente, concluo notando, foi Sinza Muzila 

que abriu esse dossiê. E o que ela com sua dinâmica existência abre, não há força humana 

que possa fechar. 

 

Nzambi Ua Kuates’a! 

 

Brasília, 22 de dezembro de 2020. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

6 

 

MARIA NAVALHA E A FILOSOFIA POPULAR 

BRASILEIRA – UM “TRABALHO” DE CAMPO 
 

Rafael Haddock-Lobo1 

DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.34990 

 

Resumo 

O objetivo deste trabalho consiste em demonstrar como certos conceitos são 

desenvolvidos a partir da perspectiva de uma filosofia popular brasileira. Para além de 

apenas explicitar teoricamente os passos fundamentais para a elaboração conceitual 

(quais sejam, o trabalho de campo ou o “trabalho” da e na rua, as anotações que se 

seguem à experiência, a escrita a partir de tais anotações, tendo o conceito apenas como 

resultado final e não o norteador da escrita), esse texto parte de um caso específico, ao 

qual se seguiram algumas outras experiências, para, nos termos de Luiz Rufino, 

alcançar uma “pedagogia das encruzilhadas”. É apenas a partir das experiências, 

anotações e posterior escrita, em que a cada etapa a figura de Maria Navalha, pombagira 

malandra carioca, vai se tornado mais presente, que os conceitos de “exubjetividade”, 

“dona da navalha”, “navalha de gênero” e “filosofia a golpes de navalha” vão tomando 

forma. Ainda assim, é preciso observar, mais do que conceitos fechados, esses termos 

entram na gira para desconceituar, a golpes de navalha, tudo aquilo que se pretende uno, 

coeso, perene e idêntico a si. 

 

Palavras-chave: Experiência. Trabalho de campo. Filosofia Popular Brasileira. 

Navalha. Exubjetividade. Desconceito. 

 

MARIA NAVALHA Y LA FILOSOFÍA POPULAR 

BRASILEÑA - UN “TRABAJO” DE CAMPO 
 

Resumen 

El objetivo de este trabajo es demostrar cómo se desarrollan ciertos conceptos a partir 

de la perspectiva de una filosofía popular brasileña. Además de explicar teóricamente 

los pasos fundamentales para la elaboración conceptual (es decir, el trabajo de campo o 

el “trabajo” de y en la calle, las notas que siguen a la experiencia, la escritura a partir de 

esas notas, teniendo el concepto solo como resultado final y no como principio rector de 

la escritura), este texto parte de un caso concreto, seguido de algunas otras experiencias, 

con el propósito de, según Luiz Rufino, llegar a una pedagogía de la encrucijada. Es 

solo a partir de vivencias, apuntes y escritos posteriores (y en cada etapa se hará más 

presente la figura de María Navalha, pombagira malandra carioca), que los conceptos de 

"exubjetividad", "dueña de la navaja", "navaja de género” y la “filosofía de golpes de 

navaja” irán tomando forma. Aun así, es necesario observar que, más que conceptos 

                                                             
1 Doutor em Filosofia pela PUC-Rio e pós-doutorado na Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 

Humanas da USP (com bolsa da FAPESP), no Instituto de Estudos da Linguagem da UNICAMP (com 

bolsa do CNPq) e no Instituto de Filosofia e Ciências Humanas da UERJ. É professor do Departamento 

de Filosofia e dos Programas de Pós-Graduação em Filosofia da UFRJ e da UERJ. Email: 

outramente@yahoo.com  

mailto:outramente@yahoo.com


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

7 

 

cerrados, estos términos entran en la “gira” para desconceptualizar, con golpes de 

navaja, todo lo que se pretende como uno, cohesionado, perenne y auto-idéntico. 

 

Palabras clave: Experiencia. Trabajo de campo. Filosofía Popular Brasileña. Navaja. 

Exubjetividad. Desconcepto. 

 

Para Katia Barbosa e Dona Maria Navalha da Lapa 

 

Abertura – A navalha na carne negra 

 

Neusa Sueli: - Vovó das putas é a vaca que te pariu. 

(Plínio Marcos, Navalha na Carne) 

 

Pouco mais de cinquenta anos depois, a peça de Plínio Marcos era encenada sob 

uma nova pegada, sob a direção de José Fernando Peixoto de Azevedo. A puta, o 

cafetão e a bixa2 são, eles próprios, as navalhas e a pele negra navalhada, como se a 

peça cinquentenária fosse reescrita por esses corpos que ecoam n’A carne as letras de 

Yuka e a voz de Donas Elzas e Seus Jorges. 

Todos pretos, atriz, atores e diretor3, rasuram a branquitude dos palcos e dos 

textos com suas navalhas, mostrando suas peles, costumadas a ser enviadas de graça pro 

presídio, pros hospitais psiquiátricos, pros subempregos e pra debaixo do plástico4. 

Agora, contudo, em um movimento de inversão e deslocamento5, as peles negras entram 

em cena para não apenas denunciar o epistemicídio e a necropolítica, mas para serem 

ostentadas, esfregando sua vitalidade na cara da branquitude, sambando na tumba de 

uma civilidade morta, em sua falsidade, hipocrisia e ressentimento. José Fernando 

Peixoto de Azevedo, o diretor desse manifesto, invocando Lucelia Sergio, Raphael 

Garcia, Rodrigo dos Santos, navalha a própria carne de Plínio Marcos – mas não para 

destruí-lo.  

Ao contrário, a encenação navalhada de Navalha na Carne Negra é posta em 

cena justamente para fazer justiça ao que há de mais navalhado na peça original, o jogo 

                                                             
2 A grafia remete ao termo de Paco Vidarte, em Ética bixa (n-1, 2018). 
3  A peça, em cartaz em 2018, tem direção de José Fernando Peixoto de Azevedo, com os atores Lucelia 

Sergio, Raphael Garcia, Rodrigo dos Santos. 
4 Referências à música “A carne”, de Ulisses Cappelletti, Jorge Mario Da Silva e Marcelo Yuka, gravada 

no álbum “Moro no Brasil” (de 1998) do grupo Farofa Carioca e depois eternizado na voz de Elza Soares 

no álbum “Do cóccix até o pescoço” (de 2002). 
5 Os termos são utilizados pelo filósofo argelino Jacques Derrida para explicitar o que seria a arquitetura 

estratégica da “desconstrução” (DERRIDA, 2001, 48-49). 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

8 

 

entre o cafetão, a bixa e a puta que, quando representados como e por pessoas brancas, 

nunca alcançarão a realidade potente e viva das ruas.  

Navalha na carne negra é a dupla navalha, a navalha sobre a navalha, a navalha 

na carne mas também da carne negra, o duplo jogo que, como ensina Maria Navalha, 

consiste em ser ao mesmo tempo a vara curta que cutuca a onça e a onça que é 

cutucada. 

Quando falo em alcançar a realidade potente e viva das ruas, ou seja, tentar fazer 

justiça ao que está aí, diante de nós. Quero dizer com isso, e por isso esta encenação que 

remete a outra e a chama para perto do mundo é paradigmática, que a melhor maneira 

de representar as ruas é partir de alguma experiência – nunca do universal para o 

particular. 

Também, é bom lembrar, que tão pouco parece um movimento que se dirige de 

uma experiência singular que deve ser universalizada. A representação das ruas, para 

ecoar as ruas, deve propor um jogo de espelhamento entre as singularidades, resistindo 

ao máximo à colonização do universal, que pretende justamente abstrair toda 

singularidade. Para falar e escrever sobre as ruas (não de sua alma encantadora, como 

queria João do Rio (RIO, 2012), mas de seu corpo encantado (SIMAS, 2019), como 

propõe Luiz Antonio Simas), é preciso, como fizeram esses dois grandes pensadores 

rueiros, ir para às ruas. 

Ir às ruas quer dizer simplesmente: ir ao encontro do que não se espera, estar 

disponível a ser surpreendido, estar aberto à experimentação. Se encontramos o que 

esperávamos, nem vale a pena perder tempo na escrita, pois nenhuma experiência foi 

realmente vivenciada e, nesse sentido, tanto faz estar em casa ou nas ruas. O que é 

digno de nota – e sublinho, seguindo os rabiscos de Walter Benjamin e Guimarães Rosa 

– é aquilo que acontece para além de toda expectativa e que, por isso, precisa ser 

anotado. 

 Benjamin e Rosa nos ensinam que o filósofo das ruas, que é o filósofo nas ruas, 

precisa ter consigo sempre seu caderninho de notas, para não deixar escapar – sabendo 

que sempre vai escapar – o que lhe surpreende. Notas e notas, rabiscos e rabiscos, 

memórias do dia seguinte, letras trêmulas da bebedeira ou nubladas de ressaca são, ou 

deveriam ser, matéria privilegiada para o filósofo. É a partir disso, do que se viveu, do 

que se bebeu e se comeu, dos cheiros, dos temperos, dos suores, das salivas, dos sons e 

das letras, de todas essas palavras encantadas que tentamos captar, que o filósofo 

precisa partir para a experiência de pensamento. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

9 

 

 Uma filosofia que possa ser considerada verdadeiramente brasileira e popular 

deve partir da própria experimentação, com seu próprio sotaque, e afirmar a 

regionalidade contra a universalidade. Não para uma exaltação de si em detrimento do 

outro, mas, ao contrário, como uma presentação de si que na verdade é um convite para 

que outras vozes, outros sotaques, outras experiências também entrem em cena. 

 É nesse sentido que quando proponho, eu, fazer uma filosofia popular brasileira, 

só posso fazer isso a partir de meu lugar como carioca, homem branco, bicha, com 

sobrenome de colonizador, crescido em um bairro de classe média do Rio de Janeiro 

(que pretende apagar seus rastros populares das ruas, dos bares e dos morros), tendo o 

privilégio de a macumba cair sobre a minha cabeça desde cedo em minha vida. Só a 

partir daí, disso que vivo e que me constitui, posso empreender uma filosofia que, como 

diria Nietzsche, seja feita com sangue, mas, como ensina Maria Navalha, com o sangue 

meu e do outro, o sangue que é também o das batalhas, das lutas, dos inimigos. É com 

esse sangue que, com a ponta da navalha, gostaria um dia de ter a força para escrever. 

 Nesse sentido, esse texto aqui nada mais é que um experimento. Ou melhor, um 

relato sobre as anotações que se seguem a algumas experiências que se impuseram a 

mim, ou melhor, me aconteceram. Ele não propõe nada de original, nenhuma novidade, 

é uma reflexão – um espelhamento – de situações, a partir de situações, e que me 

levaram a outras situações. Poderia ser considerado uma espécie de relatório filosófico 

de um trabalho de campo mas que, talvez, seja mais justo chamar de um trabalho nas 

ruas.  

 Só espero conseguir corresponder aos chamados, às graças e alegrias, às 

surpresas, às amizades, às proteções, em especial das moças que andam pelas ruas, 

vivas ou mortas, encantadas, com suas lâminas por debaixo das roupas, com tanto a 

ensinar, querendo ensinar, me obrigando a aprender. Saravá! 

 

 

 

Primeiro golpe: A anunciação 

 

Traz um sorriso no rosto e uma arma na saia 
O seu nome é, é Maria Navalha 

(Ponto de Maria Navalha) 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

10 

 

Era uma sexta-feira, por volta das 13 horas. 16 de agosto, 2019. Eu e minha 

amiga Elisa de Magalhães aguardávamos o início de nossa disciplina de pós-graduação 

para alunos da filosofia e das artes visuais que aconteceria no Centro Municipal de Arte 

Hélio Oiticica. Conversávamos distraidamente, quando entra na sala uma pessoa jovem, 

cujo corpo dificilmente deixa ver quaisquer marcas de gênero, enquanto a marca social 

se faz ver imediatamente pela pele negra, pelas cicatrizes no corpo e pela aparente 

embriaguez ou qualquer outro estado de entorpecimento. Se anunciou: Sou Maria 

navalha. Usava uma saia que só deixava transparecer os pés sujos e descalços. “Estou 

aqui a mando de Sete Encruzilhadas”, continuou, exibindo orgulhosamente uma 

tatuagem no braço que parecia um ponto riscado, com tridentes cruzados e outros traços 

que, de minha distância, eram indiscerníveis. 

Uma coisa era certa, aquela figura fluida, para além do masculino e do feminino, 

ao exibir seu braço tatuado ganhava ainda mais minha atenção, pois se dizia porta voz 

daquele que me acompanha, me cuida e abre meus caminhos. Disse que queria dinheiro. 

Que precisava comprar cerveja, tirando seu chapéu panamá e jogando ao centro da roda 

de conversas que ainda não tinha se completado. O chapéu flutuou, bailando como o 

élitro que flutua, pairando exatamente no centro de todos nós, professores e alunos. 

Como se aquele lance fosse alguma arte de extrema técnica ou de absoluta magia. 

Pedi a todos e todas que ajudassem na cerveja de Maria Navalha, pois me 

pareceu mais que merecido. Ela se sentou. Começamos nossa primeira aula, eu e Elisa, 

depois de saudarmos Exu e, mais precisamente, essa mensageira, que chegava não sei 

porque e não sei de onde. Quando a aula de fato se adianta, ela se levanta, sem interesse 

algum no que falávamos, e vai, para onde ou de onde só ela sabe. 

Terminando a aula, tinha que correr para o Instituto de Filosofia e Ciências 

Sociais, que fica bem perto, para dar início o curso de graduação, às 17 horas, que 

começaria com uma pequena homenagem aos 15 anos de morte do filósofo franco-

argelino Jacques Derrida. Além de dar início à disciplina de graduação, a mesa, 

composta por Fabio Borges-Rosário e Marcelo José Derzi Moraes, foi também a 

inauguração do Seminário Encruzilhadas, cujos textos se encontram publicados no livro 

Encruzilhadas filosóficas, e o batismo do laboratório coordenado por mim (que, antes 

chamado Laboratório Khôra de filosofias da alteridade, passa a se chamar Laboratório 

X de Encruzilhadas Filosóficas). 

Quando meus convidados chegaram, comecei a contar aos dois a inóspita cena 

que antecedeu minha aula da graduação, quando Fábio Borges-Rosário me interrompe e 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

11 

 

pede para eu parar de contar e que eu entenderia a razão logo em seguida. Não entendi e 

nem dei muita atenção no momento. Chamei os dois, que se sentaram junto à bancada 

do lindo auditório de madeira, a sala em que dou aulas todas às sextas feiras às 17 horas, 

quando Fábio Borges começa a ler seu texto sobre uma (im)possível e (im)provável 

vinda de Derrida ao Brasil. 

 

Com licença das encruzilhadas: Saúdo a Exu Rei das Sete 
Encruzilhadas, Exu Tranca Ruas das Almas, Exu Mirim, Exu Gira 

Mundo, Dona Cruzeiro, etc. Dona Jocília Borges, Dona Maria 

Barcelos, Dona Iara Joio; etc. Isto é, a todas e todos que estão 
espectralmente presentes para nos acolher e garantir acontecimentos 

de resistência aos fantasmas que tentam obsidiar a Filosofia 

amordaçando-a nas margens e fronteiras da Europa. (Borges-Rosário, 

2020, pág. 29) 

 

Inaugurava-se, naquele momento, uma forma de escrita corajosa, ousada e que 

marcaria profundamente a todos nós ali presentes. Fabio trazia as encruzilhadas para a 

desconstrução, ou melhor, mostrava as encruzilhadas da desconstrução e o quão potente 

seria esse encontro entre Derrida e macumba.  

Lembrando que Derrida falecera logo após uma viagem ao Brasil (onde deu sua 

última conferência), Fabio desfia seu Rosário apresentando os temas da espectralidade, 

o nome que a desconstrução dá para ancestralidade, das margens, nome derridiano das 

encruzilhadas, e de como o filósofo magrebino, a partir de então, se tornaria mais um de 

nossos ancestrais – iniciando assim seu “ai se sesse...”:  

 

E enquanto os espectros que retornam para obsidiar enclausuram-se 

nas casas, bibliotecas, faculdades, departamentos para garantir a 
repetição da mesmidade e impedir a novidade, quiçá o filósofo da 

iterabilidade tenha preferido atravessar o oceano e vir às terras 

brasileiras para conhecer outras mitologias com os ancestrais que 
habitam as ruas, matas, cachoeiras, terreiros. (Borges-Rosário, 2020, 

pág. XX) 

 

Essa fala de Borges-Rosário marcaria o cruzo6 entre desconstrução e macumba, 

entre realidade e ficção, atacando o centro da filosofia em um duplo golpe. E para a 

surpresa de todas presentes, quem aparece para receber o Derrida-ancestralizado em 

nossas terras? 

                                                             
6 Sobre isso, remeto ao capítulo “Cadê Viramundo, pemba?” de Fogo no mato: a ciência encantada das 

macumbas, que apresenta o cruzo como “perspectiva teórico-metodológica assentada nos complexos de 

saber das macumbas brasileiras” (SIMAS e RUFINO, 2018, 25). 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

12 

 

 

Um dia... Quando chegou ao Porto da cidade do Rio de Janeiro 

Derrida avistou um malandro vestido de saia. Lembrou da 

malandragem parisiense, lembrou de Jean Genet. Talvez, pensou que 

aquela pessoa era não binária ou transgênero. Percebendo o embaraço 
do argelino, Maria Navalha se aproximou e lhe deu um endereço. 

Infelizmente como Derrida só fala uma língua que não lhe pertence e 

Maria Navalha só escreve em pretuguês, não entendeu o endereço. 
Pensou na ginga daquela mulher. Avistou uma menina trajada como 

mulher; outra que se portava como rainha; outra ainda que num raro 

momento de ócio, lembrou dos filhos que deixara chorando. Pensou 
novamente em Genet e decidiu seguir até que encontrasse a mulher 

que procurava. (Borges-Rosário, 2020, pág. XX) 

 

De tal modo surpreso pela dupla chegada dessa moça em um mesmo dia, parecia 

não conseguir acompanhar a linda mesa que se seguia, as belas falas de Fabio e 

Marcelo, o debate que encerrou o evento. Quem é essa mulher? Porque apareceu? O que 

ela abre? Fabio, um filósofo que encruza Exu e Lutero e que entende bem desses 

encantos, também estava impactado pela co-incidência de Navalha. Só sabíamos, eu e 

os dois desenroladores, naquele momento que, de algum modo, por alguma razão, ela 

veio.  

Fomos todos a irmos ao BDP, o bar que, em minha época de graduação era 

chamado de Bar das Putas (porque, de fato, ali, na Praça Tiradentes, era o local onde as 

trabalhadoras ficavam), mas que depois da “recuperação” (isto é, higienização) da 

região do Centro do Rio, passou a se chamar Bar da Praça (sic). Sentamos, pedimos 

uma cerveja. E o primeiro gole foi dela. 

Passei dias, meses, e confesso que ainda estou tentando – aqui, justamente nesse 

texto – entender o alcance da entrada em cena dessa malandra, abrindo o semestre, 

inaugurando o seminário, batizando meu laboratório e nos convocando a outras escritas 

filosóficas. Dela, até então, só sabia que gostava de cerveja, que trazia “um sorriso no 

rosto e uma arma na saia”. E seu nome, saravá, Dona Navalha! 

 

 

 

Segundo golpe: discurso do método se faz é no bar 

 

O Zé quando vem de Alagoas,  

toma cuidado com o balanço da Canoa. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

13 

 

(Ponto de Zé Pelintra) 

 

Ao longo do semestre, comecei a rascunhar um texto inspirado na capa do livro 

Coreografias do feminino, de minha amiga Carla Rodrigues, que, para mim, antevê 

muito dos percursos que sua escrita tomaria para além daquele momento, através da 

linda imagem de um corpo negro, de mulher, de rosto não visível e vestimenta 

esvoaçante. A ideia do texto era, a princípio, passear pela figura do Esù, o orixá 

africano, portador do Ogó, passando pela bengala de Tranca Rua, feita de madeira que 

não dá cupim, até chegar à noção de padilhamento7, cunhada por Simas e Rufino em 

Fogo no mato, para pensar a questão do feminino que via estampada na capa do livro de 

Carla. 

Quando fui convidado por Marco Antônio Casanova para participar em 

novembro de uma mesa sobre gênero no XII Congresso Internacional “Questões 

fundamentais da hermenêutica filosófica”: identidades, resistências e gêneros, já me 

lancei então o desafio: falaria, então, sobre os gêneros das ruas, flutuando entre o 

masculino e o feminino, de Esù aos exus e pombagiras da umbanda carioca8. Contudo, 

como sempre acontece quando o método não é o cartesiano (que parece saber onde vai 

chegar antes mesmo de ir), mas o riobaldiano (em que se atravessa o rio a nado 

querendo chegar numa banda, mas se chega num lugar bem diverso do que antes se 

pensou), muitas coisas aconteceram ao longo dessa escrita. Aliás, não muitas coisas, 

mas muitas pessoas – a malandragem se impôs. Três figuras foram chegando para tocar 

o zaralho no meu texto e desconceituar minhas concepções: um José, um João e uma 

Maria. 

Era dia 5 de novembro de 2019, no Bar Madrid. O bar, no bairro da Tijuca, 

estranhamente lotado em uma terça-feira à tarde, aguardava a fala de Luiz Antonio 

Simas. A promessa: falar das pelintrações. A fala, magnânima, traçava os 

contracaminhos, aparentemente opostos, de Zé Pelintra e Luiz Gonzaga. O primeiro, 

catimbozeiro pernambucano, morador da rua da Amargura, troca suas roupas de 

                                                             
7 Sobre isso, remeto ao capítulo “Quem tem medo da pombagira??” de Fogo no mato: a ciência 

encantada das macumbas, onde se lê o seguinte: “Torna-se emergencial rodas as saias a fim de incorporar 

movimentos que credibilizem outros conhecimentos. Nessa encruza, a pombagira baixa para destravar os 

nós do corpo e praticar um giro enunciativo que opere a favor do combate às injustiças cognitivas, sociais 

e da disciplinarização dos corpos. (...) Os giros das saias rodadas nos indicam outras rotas, chamaremos 

uma dessas perspectivas transgressivas de padilhamento dos corpos” (SIMAS e RUFINO, 2018, 96). 
8 Como disse na apresentação do texto, só posso falar das experiências que me constituem, por isso a 

ênfase nas macumbas cariocas. Minha filosofia popular brasileira tem sotaque carioca, fala desses 

encontros que tive e tenho, mas precisa permanecer sempre aberta para outros encontros por vir. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

14 

 

juremeiro pelo traje do malandro carioca ao chegar por essas bandas daqui; o segundo, 

também pernambucano, nascido em Exu, ganha suas vestimentas emblemáticas de 

“nordestino” quando sai de sua terra. Segundo Simas, o que os dois teriam em comum 

seria a pelintração, que nada tem a ver com resignação, mas sim com uma forma de 

adaptação transgressora. Mais recentemente, o malandro Simas lançou em sua conta de 

twitter um macumbaforismo de Seu Camisa Preta que traduz melhor do que qualquer 

conceitualização o que é pelintração: “Malandro usa sapato para continuar andando 

descalço”9.  

Era isso de que precisava. Se há alguma metodologia possível para se falar das 

ruas, esse método tem de ser a própria pelintração, aprender com o cuidado que o 

malandro tem com o balanço da canoa, saber que na hora que a polícia chega, quem é 

malandro não pode correr e que, se a academia é a grande sapataria do pensamento, 

precisamos botar nossos sapatos bicolores para poder escrevermos descalços. 

 

 

 

Terceiro golpe: Navalhada no gênero 

 

Vocês estão vendo aquela casa pequenina,  

lá no alto da colina, ele mandou fazer.  

É lá que malandro mora, otário não tem moradia. 
(Ponto de Malandro) 

 

Dia 6 de novembro de 2019. Quarta-feira. O auditório da UERJ estava 

relativamente cheio para a mesa de abertura, da qual eu faria parte. Minha fala, “Os 

gêneros das ruas: notas de filosofia popular brasileira”10 tinha tomado um rumo bem 

diverso do que eu antes pensava. O que aconteceu nesse percurso que eu antes pensara, 

que partia do ogó e chegava à saia, passando pela bengala, é que a ginga da 

malandragem era necessária para operar a transição dos gêneros, e o objeto de corte 

dessa operação é justamente a navalha. 

                                                             
9 Publicação de 22 de outubro da conta do Twitter de Luiz Antonio Simas. 
10 A fala, apresentada primeiramente no XII Congresso Internacional “Questões fundamentais da 

hermenêutica filosófica”: identidades, resistências e gêneros, na UERJ, em 6 de novembro de 2019, foi 

publicada pela primeira vez em 4 de dezembro de 2019 na minha coluna “Filosofia Popular Brasileira”, 

na HH Maganize (https://hhmagazine.com.br/os-generos-das-ruas/) e depois inserida no capítulo “Ensaios 

de Filosofia Popular Brasileira” de meu Os fantasmas da colônia (HADDOCK-LOBO, 2020). 

https://hhmagazine.com.br/os-generos-das-ruas/


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

15 

 

Depois do discurso do método de Simas, cheguei em casa para terminar meu 

texto e percebi que entre José e Maria havia um João. Olha só, logo ele que me 

acompanha há anos, cuja biografia li ainda menino entre os livros do meu pai, cujo 

túmulo visito quando vou a Ilha Grande, que já li, estudei e até dediquei um texto: João 

Francisco dos Santos ou Madame Satã. A bicha preta quizumbeira, que enfrenta 

qualquer macho com seu soco de caranguejo, como contam Marcelo Moraes e Adriano 

Negris, só tem como peso no bolso a navalha11. Qual o poder dessa navalha nas mãos 

da bicha que é malandro, que é mulata do balacochê, que é Jamacy? O caminho entre o 

Bar Madrid e a minha casa (que não é nada longo) foi marcado pela ideia doida de não 

saber como João Francisco baixaria num terreiro, malandro ou pombagira?12 

Esse malandro dia-bólico me lembrou da entrada triunfante em minha sala de 

aula no começo do semestre: aquele corpo que poderia ser de menino ou menina, 

indistinto, e que só fazia ver que a distinção não importava nada, mas que portava seu 

chapéu de malandro e sua saia, com seu corpo riscado a golpes de navalha. Sim, não 

apenas a navalha, o objeto, como Navalha, a moça, reaparecia para me convocar a 

escrever. 

Depois da episteme pelíntrica, Zé parece ter me mostrado João, que, como não é 

bobo, já trouxe Maria junto. Madame Satã me mostrava que entre o malandro e a 

malandra a distância é apenas o fio de uma navalha, e que a navalhada é operação de 

profunda transição: só há pelintração, só há adaptação transgressora se, no bolso ou por 

debaixo da saia, houver uma navalha bem guardada e pronta a ser usada a qualquer 

momento. 

João, Maria e José, ou Satã, Navalha e Pelintra, me rodearam noite adentro, 

transicionaram meu texto e me acompanharam até o auditório da universidade, me 

dando de presente uma navalha, mais potente que o martelo de Nietzsche, que suas 

                                                             
11 Marcelo José Derzi Moraes e Adriano Negris, em seu potente texto “Escrituras da cidade: ordem e 

desordem a partir de Derrida”, nos dizem: “O único peso é a navalha que carrega no bolso e a única 

leveza é a da mão que entra nos bolsos alheios e traz o alimento do dia. (...) Um analfabeto que escreve. 

Um marginal que é madame. Uma madame que é satânica. Um gay viril. Madame Satã não era nem seu 
nome. Seu nome era: João Francisco dos Santos. Três nomes que fazem referência ao religioso, ao 

sagrado. Nomes de santo num corpo de satã. Uma Madame Satã dos Santos. Um pecador com nome de 

santo. Salve todos os santos, salve Madame Satã, hoje padroeiro da Lapa” (SOLIS e MORAES, 2016, 56-

64). 
12 Essa ideia que me tomou na volta do bar acabou cumprindo parte fundamental no já citado “Os gêneros 

das ruas”, mas também reaparece como golpe importante no capítulo “Quizumba”, do Arruaças, como 

“Madame Satã e a rasteira em Espinosa” (SIMAS, RUFINO e HADDOCK-LOBO, 2020, 80-84), 

ressaltando a estratégia de combate corporal e de ginga desconceitual que a filosofia popular brasileira 

ensina.  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

16 

 

esporas segundo Derrida, que as tesouras desse, segundo Preciado, que marca na carne 

ou na cara dos otários o próprio pensamento. 

 

 

 

Quarto golpe: De cara com a Navalha 

 

Mulher de malandro tem nome e se conhece pela saia 
Vara curta e onça brava, ela é Maria Navalha. 

(Ponto de Maria Navalha) 

 

Era a semana antes do carnaval. Sábado, 15 de fevereiro de 2020. Acabava de 

completar 45 anos e ia festejar na gira de exu para firmeza do carnaval. Embora não 

fosse nem pisar na rua ao longo das próximas semanas, com um livro a terminar, não ia 

deixar de visitar meus amigos na rua Castro Lopes 310 no bairro de Inhaúma, subúrbio 

carioca. 

Sabia que encontraria meus amigos Exu Tiriri, Seu Zé Pelintra, que é quem faz a 

festa na casa, Seu Sete Caveirinhas, minhas amigas Dona Figueira, Pombagira do Lodo 

e Maria Padilha. O que eu não esperava é que Dona Padilha ficaria pouco tempo na 

terra porque Maria Navalha queria me ver. 

Arrepiei. 

Todo prosa, e esquecendo que a língua da macumba é a do segredo, pensei: tudo 

resolvido. Agora ela vai me contar tudo. Por que apareceu para mim, qual a razão de ela 

estar na minha vida tão intensamente nos últimos tempos, tudo, tudinho. 

Para quem queria resposta, dei de cara na porta. Olha aí a verdadeira aporia. 

Linda, mais dura que Padilha e menos bruta que Mulambo, ela veio até mim 

com seu pito na mão e uma cerveja na outra: “Oi moxo, queria dá um abraxo no sinhô”. 

Ganhei meu abraço, agradeci muito e quis saber do tudo que ela tinha para me contar. 

Sorriu, disse que trabalhava com Seu Sete Encruzilhadas, meu exu, que se chamava 

Maria navalha da Lapa e me mandou botar uma navalha na porta da minha sala onde 

trabalho (no Instituto de Filosofia e Ciências Sociais da UFRJ). Se despediu, me deu 

outro abraço, e foi oló. 

 

Vai exu, exu vai passear. Vai exu, exu vai passear 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

17 

 

Numa estrada tão bonita, numa noite de luar 

Numa estrada tão bonita, numa noite de luar. 

(Ponto de subida de exu) 
 

Fomos passeando, cada um em sua estrada bonita, na linda noite de luar: ela, não 

sei para onde e vi que não saber era minha tarefa; eu, para casa, pensando muito, 

entendendo nada, mas com a certeza de que, de fato, com a navalha na porta de minha 

sala, a Maria que porta o nome do objeto cortante e que o guarda sob sua saia era não só 

a madrinha do Laboratório X de Encruzilhadas Filosóficas como a guardiã daquele 

espaço. Mas essa certeza era acompanhada de outra certeza ainda maior: que ainda tinha 

muita coisa por vir. 

Ainda no caminho para casa, encomendava ansioso a navalha que me tinha sido 

pedida, e aproveitei e achei uma linda imagem de gesso, de 20 centímetros, que 

encomendei e pedi urgência na entrega, pois a escrita que tinha à frente seria feita à luz 

(de vela) de Dona Maria Navalha. 

 

 

 

Quinto golpe: Arruaças carnavalescas 

 

Ela é mulher, ela é bonita e formosa 

mas não se engane, ela é muito perigosa. 
(Ponto de Maria Navalha) 

 

Era carnaval e nem imaginávamos que seriam as últimas semanas de respiro pré-

pandêmico. Minha navalha e a imagem da dona do objeto haviam chegado. Grande 

parte dos textos que preparava para o Arruaças, livro que escrevia com Luiz Antonio 

Simas e Luiz Rufino estavam ainda em forma de anotações dispersas e precisava dar 

logo forma a eles e botar no papel. E queria começar justamente por ela, Dona Navalha, 

nome que, apesar de martelar e martelar em minha cabeça há seis meses, ainda não 

tinha me percebido do óbvio: Dona Navalha para além de pronome de tratamento 

seguido de nome próprio diz algo bem mais simples, que ela é a dona da navalha. 

Meu primeiro dia de carnaval foi, portanto, escrevendo a partir dessa ideia. Com 

a vela acesa aos seus pés, sua taça cheia, me punha a escrever sobre os segredos dessa 

que, apenas ela, guarda todos os segredos de um pensamento que se constrói a 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

18 

 

navalhadas. Navalha iniciou a série de escritas para o livro, foi quem me deu o caminho 

para a escrita arruaceira e, a cada dia, a cada texto que começava a trabalhar sobre, sua 

vela era acesa junto a de alguém que ela trazia para a escrita, me ajudando a não mais 

cunhar os conceitos, pois o processo de conceitualização é absolutamente outro do que 

o da cunhagem tradicional, sendo mais próximo a um navalhamento dos conceitos, cujo 

resultado são desconceitos.  

Pois sim. Se Nietzsche defendia a filosofia a golpes de martelo, que pretende 

destruir tudo que se quer solidificar; se Derrida disse que Nietzsche pensa com as 

esporas, que dão o ritmo dos galopes; se Preciado disse que Derrida era o filósofo das 

tesouras, que recortam, mudam de lugar, deslocam os poderes e muito mais – podemos 

dizer então, graças à sua dona, que uma filosofia popular brasileira precisa ser escrita a 

golpes de navalha. 

Sendo de posse da mulher, a navalha pode ainda mais do que poderia se apenas 

coubesse ao malandro. A mulher navalhadora é, também, é certo, a que carrega a arma 

por debaixo de suas vestimentas – é bom lembrar que Maria Navalha pode usar tanto 

saia quanto calça. Em suas mãos, a navalha é tanto a arma da luta que só é acionada em 

última instância (pois a malandragem ensina a recuar o máximo que puder, deixar que o 

inimigo venha pra cima de você, e nunca partir direto ao ataque), mas também é a 

operadora do renascimento e feitora das curas que se escondem por detrás do efun, do 

waji e do ossun. 

Nos dois casos, vertedora do ejé, a navalha, para além do bem e do mal e para 

aquém de vida e morte, marca a pele, deixa suas cicatrizes e mostra que o pensamento 

tem que ser uma coisa de pele13. Esta arma encantadora, entregue ao malandro pela 

mulher, como que o tornando Cavaleiro pelas mãos da Rainha da Lapa, seu valete das 

encruzas, deve ser a mesma que ela, a Dona, nos lega ao batizar nossas canetas e ao 

transformar nossas mãos um feixe de navalhas que, ao tocar as teclas do computador, 

desconceitua, descaceta, despiroca tudo. 

Assim, dia após dia, depois de finalizado o texto inaugural escrito em 

homenagem àquela que parece ser madrinha dessas novas escritas que se me impõem14, 

eu ia navalhando os outros rabiscos que tinha, à navalha de Dona Maria se somava à de 

outro João, o da Gomeia, somavam-se índios, polacas, pretos velhos, exus e 

                                                             
13 Citação do recente e fundamental texto de Marcelo José Derzi Moraes “Por uma Filosofia dessa coisa 

de pele: uma desconstrução da colonialidade” (NOYAMA, 2020). 
14 Trata-se de “Filosofia a golpes de navalha”, (SIMAS, RUFINO e HADDOCK-LOBO, 2020, 25-29). 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

19 

 

pombagiras, boiadeiros, filósofos e filósofas daqui e de lá, enquanto o samba corria 

solto do lado de fora e do de dentro de minha casa e invadia a escrita. Porque não é isso, 

também, o que exige a navalha: que a rua invada o texto, que o corpo se ponha à 

disposição da rua, que a rua encante a filosofia? 

 

 

 

Sexto golpe: navalha quebrada 

 

Maria Navalha disse cuidado pra não errar 

ela jurou, jurou, tornou jurar  

Que mata sem tirar sangue, engole sem mastigar. 

(Ponto de Maria Navalha) 
 

Findado o livro, enviado à editora, parecia que as Arruaças com os compadres 

Simas e Rufino tinham encerrado minha “obrigação” com Dona Navalha. Mas, é claro, 

que quando se trata de exus e pombagiras, as coisas nunca se dão como e quando 

queremos, eles sacaneiam qualquer anseio a subjetividade: não há subjetivação possível 

nas e das ruas, se sujeito for entendido como quer o ocidente – racional, livre, 

autodeterminado; se há algum processo de (des)identidade que a rua ensina é a 

exubjetivação.  

Nossa exubjetividade nada mais é que seguir o que acontece e estar disponível 

ao acontecimento15. Não precedemos a nada, não existimos enquanto nós mesmos, 

como seres presentes a si, autônomos e o caralho a quatro, a gente vem depois. O que a 

gente chama de “eu” nada mais é que a chegada em uma gira que já começaram há 

muito tempo! 

Mas isso tudo pra mostrar que se alguém estiver fechado em seus objetivos, ou 

achar que já chegou a algum lugar, não vai sair de onde estava, vai ficar achando apenas 

o que já sabia que ia achar. A ginga que a escrita tem que seguir é também estar de com 

um olho no gato e outro no peixe e preparado para as quizumbas que vão aparecer. Até 

                                                             
15 Revendo o vídeo do lançamento do Arruaças, observo a importância, em diversos momentos, da ideia 

de disponibilidade (https://www.eventials.com/labpub/lancamento-do-livro-arruacas-uma-filosofia-

popular-

brasileira/?utm_campaign=reminder&utm_medium=email&utm_source=email&fbclid=IwAR3NKnseue

DaFgBQI6SrNHzDjcQ3a4tzzLJN_95CfqgHPbtezU6dR63CunU). Dispinibilidade é a palavra central para 

que aconteça a exubjetivação. 

https://www.eventials.com/labpub/lancamento-do-livro-arruacas-uma-filosofia-popular-brasileira/?utm_campaign=reminder&utm_medium=email&utm_source=email&fbclid=IwAR3NKnseueDaFgBQI6SrNHzDjcQ3a4tzzLJN_95CfqgHPbtezU6dR63CunU
https://www.eventials.com/labpub/lancamento-do-livro-arruacas-uma-filosofia-popular-brasileira/?utm_campaign=reminder&utm_medium=email&utm_source=email&fbclid=IwAR3NKnseueDaFgBQI6SrNHzDjcQ3a4tzzLJN_95CfqgHPbtezU6dR63CunU
https://www.eventials.com/labpub/lancamento-do-livro-arruacas-uma-filosofia-popular-brasileira/?utm_campaign=reminder&utm_medium=email&utm_source=email&fbclid=IwAR3NKnseueDaFgBQI6SrNHzDjcQ3a4tzzLJN_95CfqgHPbtezU6dR63CunU
https://www.eventials.com/labpub/lancamento-do-livro-arruacas-uma-filosofia-popular-brasileira/?utm_campaign=reminder&utm_medium=email&utm_source=email&fbclid=IwAR3NKnseueDaFgBQI6SrNHzDjcQ3a4tzzLJN_95CfqgHPbtezU6dR63CunU


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

20 

 

porque, o que é a escrita navalhada, a que sangra e cura, senão uma resposta às 

quizumbas das nossas vidas? 

Cumpadre Rufino, filósofo jongueiro e capoeira, o triângulo fininho e preciso 

que toca nossos xotes filosóficos16, me ensinou que pensar é estar preparado para o 

tombo. Achava eu, com minha ignorância aliada ao corpo branco e gordo que 

dificilmente consegue gingar, que otário era aquele que levava tombo. Rufino me 

ensinou que, mais cedo ou mais tarde, todo mundo cai, e o malandro é aquele que cai 

bonito, porque sabe que vai cair. O otário, ao contrário, é o que cai feio, porque não 

sabe cair e nem sabe que vai cair. Daí a lindeza filosófica das rasteiras, que é o golpe do 

corpo navalhado, do devir navalha do corpo malandro. 

Tal como as cadeiras de arruar que nos lembra a apresentação do Arruaças17, 

onde as sinhás se acham protegidas dos corpos fundangueiros, quizumbeiros e 

cafofentos. Essas, as sinhás em suas cadeiras, não preveem que esses corpos nas ruas 

vão leva-las ao “tombo na subida”18. “Subjetividade” é, portanto, outro desses conceitos 

em cadeiras de arruar, que se quer protegido da zorra que come nas ruas e que, depois 

de navalhado, se exuzilha19. É nesse sentido que o desconceito é o tombo que os 

conceitos levam em seu caminho de subida e escorregam ladeira abaixo. E, notando 

aparentemente que os conceitos querem sempre subir, nos entristecemos ao saber que, 

para subirem, eles desceram, com a moral toda enterrada na lama, parafraseando Mauro 

Bolacha20.  

                                                             
16 Ainda no lançamento do livro, Simas, ao pensar nossa trinca, lembra do trio que acompanhava Luiz 

Gonzaga, cata milho, custo de vida e salário mínimo e, logo em seguida, afirmando que Luiz Rufino seria 

o triângulo, fininho e capoeirista, sobrando para nós dois sermos a zabumba e a sanfona. 
17 “Nos tempos da escravidão, as cadeiras de arruar eram liteiras carregadas por escravizados em que as 
sinhás passeavam pelas ruas da cidade. Em geral, elas tinham portinholas que visavam proteger as sinhás 

dos perigos representados pelos desordeiros que incendiavam as ruas com suas fundangas, promoviam 

quizumbas nas encruzas e se entocavam em seus cafofos: os arruaceiros. Esse perigoso gentio, que 

começava a anunciar a tarefa dos brasis contra o Brasil, era versado em muitas invenções, matutações e 

feitiços, mestres em pembas e mandingas, doutores em queimações, trucos, mumunhas, desenfadados nas 

mugingas e nas canjiras. Praticavam, como modo de vida, a arruaça, incorporando o cruzo e alargando o 

tempo. Quando seu adversário tá fazendo um alarde danado, eles davam só aquela escorada, às vezes de 

leve, que desequilibra o oponente e que gera o maior esculacho. Porque arruaça é jogo na aldeia” 

(SIMAS, RUFINO e HADDOCK-LOBO, 2020, 11-12). 
18 Título da apresentação do livro. 
19 Exuzilhar, verbo neologizado por Cidinha da Silva em 2010, na tentativa de navalhar ainda mais o 
verbo encruzilhar, aparece em diversas de suas obras e intitula seu recente livro (SILVA, 2018). 
20 Ainda consigo ouvir Simas cantarolando, quando pensamos em botar o samba como epígrafe do livro: 

“Pelo curto tempo que você sumiu / Nota-se aparentemente que você subiu / Mas o que eu soube a seu 

respeito / Me entristeceu, ouvi dizer / Que pra subir você desceu / Você desceu. / Todo mundo quer subir 

/ A concepção da vida admite / Ainda mais quando a subida / Tem o céu como limite / Por isso não 

adianta estar / No mais alto degrau da fama / Com a moral toda enterrada na lama” (Lama, Mauro 

“Bolacha” Duarte). 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

21 

 

Pois bem, depois desse desvio todo, desses salamaleques da escrita filosófica, 

esse aforismo cumpre nesse texto o papel de contar que, um belo dia, a navalha 

quebrou. Um dos pinos que prende a lâmina soltou e nunca mais achei. O engraçado é 

que a navalha capenga antecipou a tomada de algumas decisões quanto à escrita final do 

Arruaças, depois de revisões e revisões. Uma frase minha, justo a que fechava o texto 

dedicado à navalha, estava destoando completamente da escrita do livro. Ao invés de 

alterá-la, mudando alguns desconceitos que ali apareciam, preferi retirar a sentença 

inteira. De início, não posso negar que tive um intenso conflito interno, mas, como 

Simas me ensinou lá atrás, lembrando das ensinanças do Bar Madrid de meses atrás, 

decidi vestir os sapatos no texto pra que a Navalha andasse descalça. 

Porém, a navalha quebrada, em cima da minha mesa do escritório, que parecia se 

recusar a ser despachada, parecia querer dizer que ainda tinha muito coro para comer. 

 

 

 

Sétimo golpe: Navalhar os conceitos 

 

Ela é malandra não precisa trabalhar 

Maria Navalha bota tudo em seu lugar. 

(Ponto de Maria Navalha) 
 

Esse texto ganha sua forma final depois do lançamento de Arruaças, ou seja, 

quando a filosofia a golpes de navalha já foi arriada cuidadosamente nas ruas. Talvez, 

nesse sentido, esse texto seja uma longa nota de rodapé ao pequeno e cuidadoso texto 

que escrevi para o livro em parceria com os pensadores que tanto admiro. Talvez aqui 

tenha mais coisa, ou talvez menos, pois ali a navalhada é certeira, curta e grossa, indo na 

cara daqueles que esperavam de mim qualquer escrita conceitual ou acadêmica. 

Mas, então, o que me motiva a escrever estas páginas que não se encontra ali? 

Em outros termos: o que a navalha ainda pode querer de mim? 

Falo aqui da importância do lançamento do Arruaças – de modo algum para uma 

autopromoção – pois houve algo naquele momento que me pareceu fundamental para 

dar caminho a essa escrita: a forma. Como Simas explicou no lançamento do livro21, o 

livro é composto de um carteado de textos, no qual em cada capítulo um dá a primeira 

                                                             
21 Ver link supracitado.  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

22 

 

carta e fecha a gira: assim, “Fundanga” abre com Simas, seguido por Rufino e por mim, 

“Quizumba” é Rufino quem abre, seguido por mim e por Simas, e eu abro “Cafofo”, 

seguido por Simas e Rufino. O bacana do lançamento é que a essa gira se somou a voz 

de Moyseis Marques, trazendo a lama, o ritmo, e completando a sacanagem. 

Sim, sacanagem. A fala de abertura de Simas compara o livro ao petisco de bar 

em que cada um ia trepando uma coisinha sobre a outra, a salsicha, o queijo, a cenoura... 

Porém, essa fala do Simas, ela quebra a expectativa de seriedade, de linguagem erudita, 

de qualquer intelectualismo. E ela deu o tom. Daí em diante, era só cada um assumir sua 

parte na sacanagem geral que é o livro. 

Essa epistemologia da sacanagem é coisa séria demais. É papo de boteco, muito 

mais potente do que a forma dialógica da filosofia, pois se assemelha muito mais à 

abertura ao improviso do partideiro, é um jogo de bola que sempre nos pega de surpresa 

e nos obriga a inventar. Ele ensina que a ginga do pensamento está em frustrar qualquer 

expectativa que se tenha, sem se deixar prender em nenhuma cela epistemológica, como 

bem nos ensinaram Pelintra, Satã e Navalha: quando a rádio patrulha (que na maioria 

das vezes pode ser o discurso acadêmico, o purismo religioso, o burburinho decolonial), 

é hora de dar no pé! 

Mas ainda tem mais: quando Simas solta a sacanagem no ar, parece que dá para 

imaginar a boa e velha filosofia enrubescendo de vergonha de ouvir tal palavra de baixo 

calão; a senhora academia se retira do salão diante de tal linguajar impróprio e os 

cidadãos de bem piram. Pois é isso que um desconceito como a sacanagem opera na 

boca de Simas: ele navalha o coração da arquitetura e da moralidade do pensamento 

erudito. Me lembrou um professor, o falecido Clauze Ronald de Abreu, no primeiro 

período da graduação em filosofia: ele entra na sala cheio de meninos burgueses e 

pseudo-padrecos (a filosofia da UFRJ na década de noventa era isso, e eu estava entre 

os meninos burgueses), em sua aula de Psicologia 1, diz que em psicanálise se trata de 

desejo. Então, ali não se falará de pênis, vagina nem anus, pois esses conceitos 

pertencem à biologia, mas sim de caralho, buceta e cu. Imagina a situação da turma. 

Mas que, como eu, fui educado na pedagogia de Seu Tranca Rua das Almas, que 

quando baixava a primeira palavra que seguia sua gargalhada era “puta que pariu”, 

entendi no momento que quando se trata das ruas (parafraseando aqui a palavra desejo, 

que ainda acho carregada demais de eruditismo) tem coisa que só se expressa no 

palavrão. “Hahaha, puta que pariu, boa noite, moxo!” dizia, para além do expresso na 

significação das palavras, a felicidade do encontro. Que bom estar entre vocês, que bom 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

23 

 

estar aqui para beber minha cachaça, fumar meu charuto, dar minhas risadas e encabular 

quem não gosta de palavrão. 

Alias, Seu Tranca Rua de meu pai merece um dia uma escrita só para ele, de 

tanta sabedoria que me transmitiu, sempre regada de muito palavrão e muita sacanagem. 

Mas o que Clauze, Tranca Rua e Simas fizeram foi me fazer retomar essas 

anotações para pensar em uma possível conclusão a esse texto que nada mais é que um 

relatório de campo de minhas experiências com Navalha e a malandragem. E o que a 

navalha quebrada parece me pedir, para enfiar o pino que nunca encontrei no buraco 

vazio, é a elaboração desconceitual de dois termos: embucetamento e descaralhamento. 

Se Derrida, o magrebino velho, nos dizia que a desconstrução tem um duplo 

movimento, que se complementam e se dão em um mesmo golpe (de navalha), a 

inversão e o deslocamento22, podemos pensar que, da mesma maneira, embucetamento e 

descaralhamento são movimentos complementares e só funcionam juntos na 

navalhação. 

Se despirocar é o ato de emascular a razão colonial e descacetar é tirar o cacete 

ou baixar o cacete nos puliças dos saberes, descaralhar é tocar o maior zaralho e 

bagunçar todo o coreto das caretices, dos calhordas, dos quiumbas do saber. Não há 

maior potência de desconstrução do falocentrismo do que o descaralhamento. 

Mas, para além das pirocas, dos cacetes e dos caralhos, que são destronados 

nessa inversão do patriarcado colonial, em que a ereção cai e o sujeito branco ocidental 

parece ficar frustrado com sua impotência, a frustração do sujeito broxa abre espaço 

para a entrada de algo que só a mulher pode trazer para a cena do pensamento: o 

embucetamento.  

Se o padilhamento23, como nos mostram Simas e Rufino, é o imperativo 

pindárico das macumbas, “o venha a ser a pomba-gira que tu és”, em que os corpos 

ganham a leveza e giram e as saias se tornam as bocas de Enugbarijó24, quando essas 

saias entram na gira com as navalhas escondidas sob suas sete camadas, mais do que 

descaralhar, elas embucetam25. 

                                                             
22 Ver nota 4. 
23 Ver nota 6. 
24 Sobre isso, remeto ao importantíssimo capítulo “Tudo que a boca come: incorporações e mandingas”, 

de Pedagogia das encruzilhadas de Luiz Rufino, onde lemos: “O domínio de Exu intitulado como 

Enugbarijó, o senhor da boca coletiva, nos diz sobre (...) todas as dinâmicas de transformação, 

reprodução, multiplicação, possibilidade, imprevisibilidade, criação, comunicação, mediação e tradução” 

(RUFINO, 2019, 141). 
2525 Uma linda demonstração desse embucetamento filosófico é o capítulo final do livro Querendo ou 

podendo ser Lilith: a mulher um ser-outro, de Georgia Amitrano. Sua competente pesquisa sobre a 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

24 

 

Embucetar, que não é embocetar pois não tem nada a ver com guardar em uma 

caixa, pelo contrário, pois o descaralhamento já arrancou fora todos os arcontes das 

caixas e os guardas dos armários, é desconceito que aprendi desde cedo com minha mãe 

e que sempre denotou em sua boca a pressa, a correria, mas com certa raiva ou 

violência. “Aquele carro passou embucetado”, dizia ela. Tinha pressa, certamente, mas 

uma pressa perigosa e que podia dar merda pra todo lado. 

Contudo, tem algo que me parece ainda mais forte no embucetamento. Mais 

pelíntrico do que o empoderamento, no qual o cajado, a bengala ou o ogó ainda parecem 

ostentados, o embucetamento que se segue ao padilhamento recusa a ostentação fálica. 

Seu poder, se é que esse termo ainda serve, já que o embucetamento é a 

desconceitualização do poder, consiste justamente em esconder a arma em baixo da 

saia. A malandragem nos abre a uma outra relação do poder, uma certa recusa, uma 

certa passividade, contanto que a arma esteja lá, porque malandro não é otário.  

E esse impoder, esse “prefiro não” como diria o malandro Bartleby, ao contrário 

do que se pode pensar, não tem nada de fraco. A saia que roda é a saia que engole sem 

mastigar, pois não precisa de dentes. Ela engole e cospe tal como o masculino, mas em 

uma espécie de dança, de coreografia hipnótica em que o inimigo nem sabe que é 

engolido. Embucetado, a pergunta de Espinoza “o que pode um corpo” parece nem mais 

fazer sentido26, pois não se trata de poder, se trata de engolir, de cuspir e de criar novas 

danças. 

Sim. Talvez seja desse duplo movimento, desses dois golpes com uma só 

navalha, que essa moça, minha madrinha sem ela nem mesmo saber, quisesse que eu 

escrevesse para completar esse percurso que se segue há mais de um ano. Navalhar a 

filosofia, escrever uma filosofia a golpes de navalha, desconceituar o que se pretende 

ereto, é, ao mesmo tempo, navalhar as teorias do conhecimento, navalhar os gêneros, 

navalhar os poderes. Com um só golpe.  

                                                                                                                                                                                   
ontologia do feminino ao longo da história do ocidente, sobretudo nas mitologias gregas e judaicas, ganha 

uma potência ainda maior quando as figuras femininas embocetadas de brasilidade chegam e dão um 

outro tom ao livro. Explica a autora: “Minha Lilith, ainda que esteja na base da Zohar e nos preceitos 
judaicos que se mantêm no discurso dos ‘cristãos’, ultrapassa esse encosto europeu, excedendo o espectro 

enorme e pesado que carrego. Minha Lilith roda, gira, faz as saias balançarem, anda pelos becos, bebe e 

fuma, pode ser loura ou morena, polaca ou negra. Minha Lilith é o que sou, brasileira, miscigenada das 

culturas, das etnias, uma ovelha Outra da família, uma Lilith que também pode e deve ser Pomba-gira. 

Trazer essa minha Lilith aqui, todavia, implica dizer das Áfricas e das Europas, falar dos imaginários da 

mulher africana e indígena, latino-americana e dos mitos que trouxeram para nós. A mitologia aqui se 

mistura no ato miscigenado e autêntico de uma brasilidade. E é essa Lilith que eu pretendo aqui 

apresentar, distorcer, profanar e, por fim, fazê-la numa gira pomba-lilithiar” (AMITRANO, 2020, 126). 
26 Ver nota 11. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

25 

 

É assim que essa malandra que não precisa trabalhar faz, Maria navalha bota 

tudo em seu lugar, tirando tudo de seu lugar que é previamente dado, fazendo todos 

recuarem com sua navalha afiada.  

E isso só é possível porque Maria Navalha chega embucetada para descaralhar a 

porra toda.  

 

Referências bibliográficas 

 
 

AMITRANO, Georgia. Querendo ou Podendo ser Lilith: a mulher um ser-outro. Rio de 

Janeiro: Ape’ku, 2020. 

 

BORGES-ROSÁRIO, Fábio; MORAES, Marcelo José Derzi; HADDOCK-LOBO, 

Rafael. Encruzilhadas Filosóficas. Rio de Janeiro: Ape’Ku, 2020. 

 

DERRIDA, Jacques. Posições. Belo Horizonte: Autêntica, 2001. 

 

HADDOCK-LOBO, Rafael. Filosofia Popular Brasileira. HH Magazine, Humanidades 

em Rede: https://hhmagazine.com.br/category/colunas/filosofia-popular-brasileira/ 

 

HADDOCK-LOBO, Rafael. Os Fantasmas da Colônia: notas de desconstrução e 

filosofia popular brasileira. Rio de Janeiro: Ape’Ku, 2020. 

 

MORAES, Marcelo José Derzi e NEGRIS, Adriano. “Escrituras da Cidade: ordem e 

desordem a partir de Derrida”. In: SOLIS, Dirce Eleonora Nigro e MORAES, Marcelo 

José Derzi. Políticas do Lugar (Coleção Querências de Derrida, moradas da arquitetura 

e filosofia, vol. 4). Porto Alegre: UFRGS, 2016. 

 

MORAES, Marcelo José Derzi. “Por uma Filosofia Dessa Coisa de Pele: uma 

desconstrução da colonialidade”. In: N NOYAMA, Samon. Gingar, Filosofar, Resistir: 

ensaios para transver o mundo. Curitiba: CRV, 2020. 

 

RIO, Joao do. A Alma Encantadora das Ruas. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2012. 

 

RUFINO, Luiz. Pedagogia das Encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula, 2019. 

 

SILVA, Cidinha da. Exuzilhar. São Paulo: Kuanza Produções, 2018. 

 

SILVA, Wallace Lopes (org.). Sambo, Logo Penso: afroperspectivas filosóficas para 

pensar o samba. Rio de Janeiro: Hexis, 2015. 

 

SIMAS, Luiz Antonio, RUFINO, Luiz e HADDOCK-LOBO, Rafael. Arruaças: uma 

filosofía popular brasileira. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020. 

 

SIMAS, Luiz Antonio e RUFINO, Luiz. Fogo no Mato: a ciência encantada das 

macumbas. Rio de Janeiro: Mórula, 2018. 

 

https://hhmagazine.com.br/category/colunas/filosofia-popular-brasileira/


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

26 

 

SIMAS, Luiz Antonio e RUFINO, Luiz. Flecha no Tempo. Rio de Janeiro: Mórula, 

2019. 

 

SIMAS, Luiz Antonio. O Corpo Encantado das Ruas. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 2019. 

 

SIMAS, Luiz Antonio. Pedrinhas Miudinhas: ensaios sobre ruas, aldeias e terreiros. 

Rio de Janeiro: Mórula, 2019. 

 

VIDARTE, Paco. Ética Bixa: proclamações libertárias para uma militância lgbtq. São 

Paulo: n-1, 2019). 

 

Recebido em: 01/10/2020 

Aceito em: 16/12/2020 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

27 

 

A EXPERIÊNCIA DO TEATRO NEGRO E A IDEIA DE 

UM TEATRO DE NAÇÃO ATRAVÉS DO 

BARAPERSPECTIVISMO 

 

Rodrigo dos Santos1 

DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.35002 

 

Resumo 

O baraperspectivismo é um conceito que provem do exame do simbolismo dos mitos de 

Exu e se conjuga com o propósito de produzir uma reflexão sobre relações raciais em 

termos artísticos, filosóficos e políticos, em que não se estabeleça uma hierarquia entre 

impulsos criativos e impulsos cognitivos, partindo do pressuposto de que o pensamento 

se produz através de uma relação entre impulsos e afetos. Assim, o presente trabalho faz 

uma abordagem dos principais aspectos que caracterizam a concepção de teatro para o 

baraperspectivismo, a partir de sua ligação com a experiência vivida na companhia de 

teatro negro carioca Cia dos Comuns. A ideia de teatro para o baraperspectivismo 

corresponde à concepção de um teatro de nação relacionada à criação de uma poética da 

revolta, que procura pensar a teatralidade da violência e da agressividade como estratégia 

de superação do complexo de inferioridade. 

 

Palavras-chave: Teatro negro. Baraperspectivismo. Violência. Complexo de 

inferioridade. Cia dos Comuns. 

 

LA EXPERIENCIA DEL TEATRO NEGRO Y LA IDEA DE 

TEATRO NACIONAL A TRAVÉS DEL 

BARAPERSPECTIVISMO 

 

Resumen 

El baraperspectivismo es un concepto que surge de examinar el simbolismo de los mitos 

de Exu y se conjuga con el propósito de producir una reflexión sobre las relaciones 

raciales en términos artísticos, filosóficos y políticos, en el que no se establece una 

jerarquía entre impulsos creativos y impulsos cognitivos, basado en el supuesto de que el 

pensamiento se produce a través de una relación entre impulsos y afectos. Así, el presente 

trabajo aborda los principales aspectos que caracterizan la concepción del teatro para el 

baraperspectivismo, desde su conexión con la experiencia vivida en la compañía de teatro 

negro de Rio de Janeiro Cia dos Comuns. La idea de teatro para el baraperspectivismo 

corresponde a la concepción de un teatro nacional relacionado con la creación de una 

poesía de revuelta, que busca pensar en la teatralidad de la violencia y la agresividad 

como una estrategia para superar el complejo de inferioridad. 

 

Palabras clave: Teatro negro. Baraperspectivismo. Violencia. Complejo de inferioridad. 

Cia dos Comuns. 

                                                
1 Ilè Omiojúàrò. E-mail: rodrigodossantos@hotmail.com.  

mailto:rodrigodossantos@hotmail.com


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

28 

 

Uma das primeiras coisas que a gente deve saber é que o baraperspectivismo é 

uma concepção filosófica que pode ser pensada a partir de uma comparação com a figura 

do Iroko, esse pé de árvore monumental, orixá plantado nas terras do Alaketo, a Ile 

Maroialaji, em Salvador, e nas da Ile Omiojuaro, na Baixada Fluminense. Assim como o 

Iroko renova suas folhas, se regenera de uma poda e eleva seus galhos muito acima da 

estatura das pessoas, enquanto também aprofunda simultaneamente suas raízes nos 

subterrâneos da terra, o baraperspectivismo é uma ideia cujo significado é inapreensível 

em termos absolutos. Um processo de contínua ressignificação, de rupturas e alianças, de 

abandonos e de encontros, de extravios e descobertas, caracteriza o baraperspectivismo 

como um conceito dinâmico. Nutrição e crescimento são dois aspectos importantes do 

processo integrado na vida dinâmica do conceito. Considerando suas raízes, existe uma 

forte influência do pensamento nietzschiano sobre o trágico, que permitiu, por um lado, 

a produção do conceito a partir de uma reflexão sobre o teatro e, por outro, uma ênfase 

na exploração de possibilidades para a construção de um antagonismo veemente à 

supremacia da razão na modernidade. Além disso, a ligação do baraperspectivismo com 

o teatro pode ser explicada de um modo mais fundamental a partir da concepção de “ritual 

trágico yorùbá”, proposta por Wole Soyinka, segundo a qual, a reprodução ritual, em 

terra, das façanhas dos orixás expressa e mobiliza propriedades metafísicas e morais que 

permitem a manutenção da vida na sociedade humana pela contínua restauração de uma 

harmonia com a ordem cósmica e cosmológica do mundo. O ritual trágico de Soyinka 

pressupõe a existência de quatro compartimentos, “estágios”, ou, eu diria, a existência de 

quatro camadas do real afins ao que ele entende como visão de mundo dominante na 

sociedade tradicional yorùbá. A cada camada corresponde um mundo: o dos ancestrais, o 

dos vivos, os quais o povo de santo da nação nagô designa como araiye, e o mundo dos 

não nascidos. A quarta camada do real seria uma zona de transição, um estágio em que 

todas as coisas encontram sua dissolução e regeneração, um compartimento em que se 

assenta o mistério do nascimento e da morte. Inerente aos outros domínios que compõem 

a totalidade do real, essa perspectiva configurada por uma noção de mudança, já que 

instaura a dinâmica do surgir e do desaparecer na vida de todos os seres, é um dos 

principais elementos com os quais se ocupa a concepção do ritual trágico de Soyinka. 

Assim, uma das funções desse ritual seria preservar o vínculo da sociedade dos araiye 

com seus fundamentos metafísicos pela apresentação da reprodução empírica do estágio 

de transição. Talvez uma das ideias mais sugestivas relacionadas à concepção do ritual 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

29 

 

trágico yorùbá seja a de que nem os orixás escapam das condições existenciais impostas 

pelo estágio de transição. Ogum, então, figura como o “primeiro ator” no argumento de 

Soyinka (SOYINKA, 1990, p.142). Nosso grande pai, caçador, soldado, metalúrgico e 

agricultor, se destaca na narrativa de Soyinka, desempenhando fundamentalmente seu 

papel de asiwajú, daquele que precede, abrindo os caminhos. Soyinka também descreve 

o estágio de transição como um “abismo” e Ogum é o primeiro orixá a atravessá-lo, 

enfrentando todos os riscos da dissolução e do aniquilamento. Só que, rs, do abismo, rs, 

Ogum emerge renovado, mais poderoso ainda.  

 A ideia do estágio de transição determinando fundamentalmente a condição 

existencial de todas as coisas é inerente à concepção do baraperspectivismo e, portanto, 

está associada à maneira pela qual vamos pensar o teatro negro e esboçar os traços 

principais do nosso teatro de nação. Aqui, entretanto, a gente se desvincula da figura do 

abismo de Soyinka e passa a encarar o estágio de transição privilegiando pelo menos dois 

aspectos reveladores de sua importância para nossa reflexão. Primeiro, a gente vê que o 

estágio de transição é uma ideia que revela uma dinâmica que pode ser descrita com o 

emprego de termos ontológicos. Pensar essa dinâmica, então, preservando, no nível da 

experiência do pensamento, o poder sugestivo que a sensação do movimento, da 

transformação e da mudança exerce na hora e no lugar da experiência empírica, implica 

recorrer à fórmula designada pela figura conceitual do surgir e desaparecer. Segundo, o 

mesmo estágio de transição também se mostra como a dinâmica que também pode ser 

caracterizada com o emprego de termos propriamente fisiológicos, através da figura 

conceitual da nutrição e crescimento, de acordo com o mesmo desejo de preservar 

teoricamente, de um modo análogo, o poder sugestivo gerado pelas impressões sensoriais 

em jogo no fluxo da experiência empírica. A ideia de empregar figuras conceituais nesse 

exercício de reflexão é cara ao baraperspectivismo e faz parte de um trabalho, isto é, de 

um esforço que busca evidenciar o aspecto sensível dos processos de compreensão, 

eliminando uma suposta hierarquia cognitiva entre imaginação e entendimento, ao 

mesmo tempo em que entende que o pensamento é uma relação entre impulsos e afetos. 

Assim, operamos a substituição da figura de Ogum, privilegiada por Soyinka, pela de Exu 

Elegbára. Trocamos a figura daquele que enfrenta o estágio de transição, pela figura 

daquele que encarna em si mesmo o próprio estágio de transição. Como diria o poeta e 

amigo Allan da Rosa, o baraperspectivismo também é um “elegbaraperspectivismo”, rs.  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

30 

 

 Se Exu Elegbára é aquele que encarna a própria noção do estágio de transição, 

então ele também é a figura que determina fundamentalmente a condição existencial de 

todas as coisas. Na real, a anterioridade de Exu perante todas as coisas é que deve ser 

compreendida como a condição de possibilidade da criação do próprio conceito de estágio 

de transição. O inexpugnável corpo dos Odu Ifá é um composto de saberes que resiste há 

séculos à violência e à sanha de dominação e conquistas inerentes ao colonialismo e, se 

por um lado, resguarda uma exuberância de valores pré-coloniais da sociedade tradicional 

yorùbá; por outro, também se consolida como um arsenal de valores a serem empregados 

na grande disputa do antagonismo ao racismo burgo-caucasiano dos sistemas sociais 

hegemônicos em nossa era. E se o baraperspectivismo pretende articular um arsenal 

filosófico e artístico, ético e político, na guerra contra os complexos de inferioridade que 

assolam mentalidades e corpos de gente preta mundo afora, produzidos pelo narcisismo 

dos sistemas de pensamento do mundo branco ocidental, cujo patriarca é o complexo do 

racismo, então é no corpo dos Odu Ifá que ele vai encontrar suas armas mais importantes, 

além dos fundamentos para a criação de suas táticas de defesa e de ataque. Assim como 

Fela Kuti se torna o exemplo por excelência de um artista que utiliza a música como 

“arma”, a concepção do teatro de nação se propõe a manejar os ìtàn hauridos no corpo de 

Odu Ifá como instrumentos de combate na defesa e no fortalecimento das subjetividades 

pretas oprimidas, como no ataque a toda e qualquer manifestação da ideologia racista, a 

todo e qualquer sintoma da patologia do racismo. A importância do corpo de Odu Ifá 

como berço de um discurso filosófico africano pré-colonial se evidencia pela sua 

qualidade epistêmica e, por conseguinte, pela sua capacidade de desmontar 

completamente o argumento racista da suposta “mentalidade primitiva”, atrasada, ou 

retardada, dos povos de pele preta, que a modernidade branca celebrou com discursos de 

ódio, irrisão e desdém; e com práticas de subjugação, exploração, aniquilamento, terror e 

silenciamento. A propósito, Marcien Towa, apresentou uma fórmula desse argumento 

racista, um “fundamento do imperialismo europeu”, criado pelos filósofos europeus, e 

chamou de “silogismo do racismo” (TOWA, 2015, p.27): “o homem é um ser 

essencialmente pensante, racional. Ora, o negro é incapaz de pensamento e raciocínio. 

Ele não tem filosofia, ele tem uma mentalidade pré-lógica. Portanto, o negro não é 

verdadeiramente um homem e pode ser, legitimamente, domesticado, tratado como um 

animal”.  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

31 

 

 Quando Òrúnmìlà Ifá transmitiu ao discípulo que se tornaria seu primeiro 

sacerdote o corpo de Odu, na ocasião em que, antes de aprender os fundamentos de Ifá, 

ele ainda era um “chefe feiticeiro”, seu discípulo vinha de uma grave situação de perdas 

e infortúnios, perdendo seu prestígio e a própria credibilidade como um homem de 

conhecimento, à medida que seus próprios alunos sucumbiam mediante uma terrível 

calamidade. Ele então partiu de sua terra em busca de soluções para sua lamentável 

situação até que, enquanto vagava ao longo de uma estrada, depois de meses e meses 

viajando sem descanso, encontrou um velho vestido de branco que, olhando-o por um 

tempo, o convidou para segui-lo. Em sua casa, o velho, sendo o próprio orixá, cuidou do 

corpo do “feiticeiro”, suprindo-lhe as necessidades de comida e de bebida, e apresentou-

lhe suas dezesseis esposas. Disse-lhe, então, que cada uma das esposas deu à luz dezesseis 

filhos e que cada um desses dezesseis filhos, por sua vez, também possuía, cada um, 

dezesseis filhos. Òrúnmìlà, então, narrou as histórias de cada um dos filhos e as histórias 

de cada um dos filhos dos filhos, transmitindo, dessa forma, o corpo de Odu ao até então 

desesperado “feiticeiro”. Assim, foi iniciado o primeiro sacerdote de Ifá, que retornou ao 

seu povo com o conhecimento necessário e adequado à produção de soluções para os 

problemas antigos e os que ainda viriam a emergir. Esse relato foi passado para Muniz 

Sodré por Pai Agenor Miranda Rocha, oluô, sacerdote iniciado nos preceitos de Ifá, e 

registrado pelo professor Muniz em livro (SODRÉ, 2014, p.27).  

Ao lado dessa narrativa, é importante trazer o ìtàn que narra o nascimento de Exu 

Elegbára figurando como o primeiro filho de Òrúnmìlà. O modo pelo qual pode-se dizer 

que Exu Elegbára encarna o conceito de estágio de transição se explica pelo exame desse 

ìtàn, mais especificamente observando dois aspectos do caráter de Exu, revelados pelo 

ìtàn. Um deles está relacionado à figura conceitual do surgir e desaparecer; outro, à da 

nutrição e crescimento. Sendo assim, no “começo dos tempos” (SANTOS, 2014, p.56), 

Òrúnmìlà visitou Olódùmarè e Obatalá na época em que ambos preparavam a criação das 

pessoas humanas. Já tinham criado Exu e o mandaram viver junto aos demais orixás. Exu 

ficou morando na entrada da casa dos orixás. Ao vê-lo, Òrúnmìlà quis tê-lo como filho. 

Pôs as mãos sobre Exu e, ao voltar para casa, ele e sua esposa, Yébìírú, fizeram sexo. Ela 

engravidou e deu à luz um menino. Como Obatalá dissera que esse filho teria um poder 

enorme, Òrúnmìlà chamou-lhe de Elegbára. No primeiro dia de vida, a criança, que já 

nasceu falando, pediu para comer preás. A mãe, encantada, entoou uma cantiga e fez a 

vontade do filho, que devorou todos os preás da cidade. Até o fim. Exu, então, chorou, 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

32 

 

porque queria comer mais preá. E não tinha. No dia seguinte, pediu peixe. E a mãe, 

cantando, fez a vontade do filho. Òrúnmìlà comprou todo o peixe que havia na cidade. 

Elegbára como até o fim e o peixe acabou. No terceiro dia de vida, Exu pediu aves, 

galinha, pombo, pato e galo e todo o tipo de bicho de penas que havia. Devorou todos. 

Até o fim. No quarto dia de vida, Exu disse que queria carne. A mãe cantou e os pais 

fizeram a vontade dele. Òrúnmìlà saiu para comprar a carne e só encontrou cachorro. 

Mataram cachorro. Elegbára comeu até o fim e ficou pedindo mais carne. Mataram todos 

os cachorros. Depois mataram todos os porcos. Continuaram matando todos os bodes, 

carneiros, touros, cavalos e todo tipo de animal de quatro patas que tinha na cidade. Até 

o extermínio.  No quinto dia de vida, Elegbára quis devorar a mãe e ela, cantando, 

consentiu. Ele, então, a tomou e a devorou. E assim o medo mandou no corpo de 

Òrúnmìlà. E ele foi ao seu babalaô para saber o que deveria fazer para que a criança não 

o matasse também e o devorasse. O babalaô disse que ele deveria usar uma espada, um 

bode e catorze mil búzios no ebó. Òrúnmìlà fez o ebó. No sexto dia do nascimento de Exu 

Elegbára, ele disse, “pai, êh, pai, eu quero comer você”. E Òrúnmìlà cantou a mesma 

cantiga de Yébìírú:  

 

Come, meu filho, come. 
Come, criança, come. 

Fio de contas de coral. 

Minha pulseira de cobre. 
Alegria que não se acaba. 

E quando chegar nossa hora 

o filho é quem fica aqui pra lembrar  

e pra propagar nossa glória. 

 

Quando a criança avançou para devorar o pai, Òrúnmìlà sacou a espada do ebó. 

Apavorado, então, Elegbára fugiu. O pai foi atrás e, quando alcançou Elegbára, partiu o 

filho em duzentos e um pedacinhos. Jogou cada parte num canto diferente do mundo e 

cada pedaço de filho se transformou em Elegbára Exu novamente. Só que o último deles, 

ao se transformar em Exu, fugiu do pai novamente. E antes de Òrúnmìlà alcançá-lo, ele 

já estava inteiro e tinha ficado grande de novo. Mas, no segundo mundo do orun, 

Òrúnmìlà o alcançou e cortou o filho de novo em duzentas e uma partes, atirando cada 

pedaço de filho numa direção diferente do mundo. E cada parte cortada de Exu se 

transformou de novo em Exu inteirinho. O Exu que se transformou por último também 

correu do pai. E Òrúnmìlà foi atrás. Essa situação se repetiu igualzinha em todos os 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

33 

 

mundos do orun. Que são nove. Depois que o pai perseguiu e picotou o filho por todos os 

nove mundos do orun, com cada pedaço do filho partido se transformando de novo no 

Exu Elegbára inteiro, o último dos últimos pedaços de filho, quando virou Elegbára de 

novo, lá nos confins do orun, disse que Òrúnmìlà não precisava mais perseguí-lo. Ele 

disse ao pai que poderia utilizar, para realizar o que quer que fosse necessário, como se 

fosse o seu próprio filho, cada um dos Exu espalhados por todos os nove mundos do orun, 

por todo esse espaço que a astronomia definiu como universo. Elegbára, então, devolveu 

a mãe devorada. E se Òrúnmìlà desejasse recuperar os animais da terra, dos céus e das 

águas, de pena, de pelo, ou de escama, de dois, ou de quatro pés, que ele tinha devorado 

ao nascer, Exu iria ajudá-lo, recebendo cada um dos bichos diretamente da mão das 

pessoas que fazem casa na terra. E entregando depois nas mãos de Òrúnmìlà e de todo o 

povo do orun. Òrúnmìlà e Yébìírú, depois de Elegbára, ainda tiveram muitas filhas e 

muitos filhos. Elegbára, então, se tornou o guardião da família, livrando-a principalmente 

da guerra e ensinou ao pai, à mãe e a todos e todas as descendentes de sua mãe a louvá-

lo, para que ele pudesse realizar todo e qualquer trabalho que fosse necessário.   

Tem um livro que é o Silenciando o passado, é de um antropólogo haitiano finado, 

um ancestral bem lembrado já, que se chama Michel-Rolph Trouillot. Nesse livro, o 

Trouillot apresenta uma interpretação inovadora, pelo menos para o público brasileiro 

talvez, da Revolução da Ilha de São Domingos, que durou de 1791 até 1804 com a 

declaração de independência e a fundação do Haiti (TROUILLOT, 2015, p.37). Foi a 

única revolução bem sucedida no mundo, capitaneada por gente preta que havia sido 

escravizada. Nesse caso, foi pelo sistema colonial francês. A importância da singularidade 

analítica do Trouillot está em fazer um exame da produção da história a partir das relações 

de poder. Ele destaca, assim, dois níveis da historicidade: o que aconteceu, por um lado; 

e, o que dizem ter acontecido, por outro. Entre um e outro nível, existe uma rede complexa 

de relações estabelecidas entre atores, agentes e sujeitos que viveram e presenciaram os 

fatos constituintes dos acontecimentos; entre a produção de arquivos que compilam os 

eventos derivados dos fatos; e entre os historiadores profissionais que lidam com esses 

arquivos, além de outros tipos de “narradores” que interpretam os eventos, incorporando 

registros extra bibliográficos, como museus, monumentos, ruínas e narrativas hauridas da 

tradição oral. Assim, entre o que aconteceu e o que dizem ter acontecido, o poder opera 

uma dinâmica de menções e de silêncios (TROUILLOT, 2015, p.48). As narrativas, em 

geral, as oficiais, ocultam determinados fatos em função de uma relação de poder. Por 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

34 

 

exemplo, o nome de Toussaint L’Ouverture sobrevive na bibliografia sobre a Revolução 

do Haiti, com uma biografia escrita por Aimé Césaire, um livro que destaca sua 

importância como o general que foi capaz de reunir as forças revolucionárias da ilha, Os 

jacobinos negros (2010), e uma peça teatral intitulada com seu nome (2013), encenada 

pela primeira vez em Londres em 1936, ambos de autoria de C.L.R. James. Jean-Jacques 

Dessalines, outro general revolucionário, também é bastante mencionado na 

historiografia oficial, além de ser cultuado como um loa, um ancestral no vodu, como 

Ogou Dessalines. Dessalines foi quem declarou a independência do Haiti e seu primeiro 

chefe de Estado. Henri Christophe, “Le Roi Henry”, também foi um importante general 

revolucionário, amplamente mencionado, foi quem sucedeu Dessaines como Imperador, 

governando a região norte da ilha, enquanto Alexandre Pétion era presidente no sul da 

ilha. Na real, há uma peça de Aimé Césaire intitulada A tragédia do Rei Christophe, que 

abre com uma briga de galos e uma discussão monumental entre Christophe e Pétion. A 

gente ainda vai voltar a alguns aspectos importantes da Revolução do Haiti ao longo desse 

texto, porque essa guerra é uma referência fundamental da nossa poética da revolta. Por 

enquanto, trago os nomes desses heróis de pele escura, o único mulato mencionado aqui 

é o Pétion, para mostrar um esboço da ideia de Trouillot sobre a menção e o silêncio na 

produção da história.  Para ele, há uma complexa relação de poder que faz com que os 

nomes desses personagens, por exemplo, permaneçam na história em detrimento de 

outros personagens tão importantes como aqueles. Por isso, ele faz um exame da figura 

de um importante líder revolucionário, presente desde as primeiras insurreições de 1791 

e que acaba assassinado pelo general Christophe em 1803. Era o general Jean-Baptiste 

Sans Souci (TROUILLOT, 2015, p.40). Africano de nascimento, provavelmente nascido 

no Congo e chefe de um exército de africanos também. A partir da figura de Sans Souci, 

Trouillot aponta para um antagonismo existente no interior das próprias forças 

revolucionárias, que opunha os pretos nascidos na colônia, os crioulos, aos pretos 

africanos, os boçais. Esse antagonismo gerou uma “guerra dentro da guerra” em dois 

momentos: primeiro, com o desembarque das tropas francesas comandadas pelo cunhado 

de Napoleão Bonaparte, o general Charles Leclerc, em 1802, a capitulação e a prisão de 

Toussaint e a deserção de Dessalines, Christophe e Pétion para o exército francês, as 

tropas de africanos mantiveram seu antagonismo e eram caçadas, portanto, por seus 

antigos companheiros de armas. Quando Dessalines, Christophe e Pétion, depois da 

prisão e da deportação de Toussaint para a França, se colocaram com suas tropas 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

35 

 

novamente ao lado da revolução, os africanos não teriam mais aceitado aqueles generais 

como líderes. Sans Souci, de acordo com Trouillot, então, provavelmente, teria sido um 

nome forte para encabeçar as fileiras da liderança. No entanto, muito pouco se sabe sobre 

ele, que foi assassinado por Christophe em uma emboscada e de cujo corpo nunca se 

soube o paradeiro. É provável que Sans Souci tenha desempenhado um papel muito 

importante na Revolução do Haiti. Porém, sua história é feita muito mais de silêncios do 

que de menções (TROUILLOT, 2015, p.54). 

É importante ter em vista essa dinâmica entre a menção e o silêncio aqui. Tratamos 

de ìtàn e não de uma historiografia compilada sistematicamente, que inventa padrões de 

estabelecimento da história e da não história. Os textos do ìtàn sequer se concebem a 

partir da mesma ordem cronológica em que se inserem os registros da historiografia 

branca. E é nisso que consiste seu valor para o baraperspectivismo. Sua temporalidade 

não fala absolutamente de uma época ultrapassada, nem pelo calendário, nem pelo 

desenvolvimento tecnológico das grandes potências mundiais, nem pelas imposições 

políticas e econômicas da situação colonial e nem pelos valores culturais da modernidade. 

Quando supomos que o ìtàn fala a partir de uma época, essa época se refere a um momento 

originário. Porém, trata-se de um momento que não pode ser computado em termos 

cronológicos e que tenha deixado vestígios que possam ser medidos pelo carbono 14; e 

também não se trata de um momento inserido no tempo compreendido como forma da 

intuição a priori. Quando falamos que o ìtàn se refere a um momento originário, o que 

permite essa afirmação é a qualidade da situação, ou do evento, de que trata o ìtàn. O ìtàn 

é uma narrativa sobre um evento originário. A importância que o ìtàn confere ao momento 

presente, ao estado de coisas atual que evoca seu poder de significação, está em sua 

capacidade de revelar o sentido originário de qualquer problema concreto, de qualquer 

problema que precisa de solução. O ìtàn é o estilo da narrativa que revela o sentido 

originário da experiência humana. O ìtàn é a narrativa que preserva a lembrança de que a 

natureza do esforço de todas as coisas pela manutenção da vida é o que nos implica nesse 

caráter originário da existência. Agir conforme o poder de realização, conforme o axé, de 

cada natureza, significa fazer da vida a cada momento uma experiência originária.  

É dessa maneira que a narrativa veiculada pelo ìtàn se manifesta de um modo 

necessariamente articulado com a pressão do presente, do momento em que ela vem à 

luz, seja na mesa de jogo, seja no corpo do vodunsi, quando o orixá lhe pega a cabeça, 

seja numa conversa, seja até mesmo através da escrita e da leitura, seja se manifestando 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

36 

 

no próprio exercício do pensamento, isto é, da criação, ou do desejo. O ìtàn, como parte 

do corpo de Odu Ifá, é um texto criado para gerar movimento, transformação, vida. Não 

é um mero registro, peça de arquivo, matéria enciclopédica. É um texto destinado à ação, 

não à acumulação. Combinado com o ebó que prescreve, o ìtàn é uma reserva de energia, 

é força motriz. Além disso, minha proposta é fazer um exercício filosófico, é lidar 

principalmente com ideias, figuras, conceitos, forças e afetos, apesar de recorrer também 

a fatos e narrativas da história do colonialismo. Entretanto, podemos perguntar se o texto 

do ìtàn em si mesmo se enquadraria no esquema de Trouillot da menção e do 

silenciamento. A pergunta é válida, mas o que é mais importante declarar é que devemos 

prestar atenção na maneira com que minha própria interpretação do ìtàn reproduz o 

esquema da menção e do silenciamento e como a partir disso realizo um discurso sobre o 

poder. Isto é, como é que meu olhar, a abordagem que proponho, reproduz o jogo da 

menção e do silêncio e por quê.  

Sugiro que possamos pensar a partir de uma aliança entre alguns elementos 

importantes que se destacam no ìtàn do primeiro sacerdote de Ifá, por um lado, e no ìtàn 

sobre o nascimento de Exu Elegbára, por outro. Obtendo uma noção dessa aliança, isto é, 

desse jogo, poderemos acessar a singularidade do problema colocado pela experiência 

vivida no contexto da Cia dos Comuns, que inaugura o longo processo de gestação do 

conceito de teatro de nação. Ora, explicar o sentido dessa experiência inaugural 

privilegiando o ìtàn como recurso para a organização de um “sistema de referência” é 

assumir um posicionamento no jogo do poder que transparece na dialética da menção e 

do silêncio. Desde que o pretenso discurso racional se estabeleceu como paradigma do 

exercício da verdade, os estilos discursivos que ameaçavam a ordem lógica da razão 

foram desclassificados, subalternizados e silenciados. Na real, o desejo de dominar a 

verdade com as ferramentas da lógica na produção de conhecimento pressupõe uma 

desordem narcísica. Contra a figura de Narciso, que não suporta qualquer coisa 

dessemelhante e que não funcione de um modo que ele possa controlar, dominar e 

compreender, vamos estabelecer Exu Elegbára que, ao ser estilhaçado, ou, estraçalhado, 

se regenera e se multiplica.  

A ideia de uma associação entre os ìtàn acima abordados, o do nascimento de Exu 

Elegbára e o que narra a busca do primeiro sacerdote de Ifá pela solução dos problemas 

de seu povo, tem o poder de produzir uma explicação artística e filosófica, 

fundamentalmente afim ao baraperspectivismo, sobre a relação entre a experiência vivida 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

37 

 

no contexto e no interior dos processos criativos da companhia teatral negra carioca, Cia 

dos Comuns, e a concepção do teatro de nação. Sob a ótica dos ìtàn, examinaremos, por 

um lado, alguns aspectos característicos de dois textos exemplares da noção de teatro 

negro proveniente dessa experiência vivida na Comuns. Tentarei demonstrar como alguns 

desses aspectos manifestam rupturas e continuidades entre aquela noção de teatro negro 

e a concepção do teatro de nação. Assim, farei uma abordagem de A roda do mundo, 

primeira peça da Comuns, e do Cabaré da rrrrrraça, do Bando de Teatro Olodum. Por 

outro lado, examinaremos alguns aspectos de um texto de minha autoria, que ainda se 

encontra em processo de criação, que considero importantes para elucidar a ideia do teatro 

de nação, que surge do desenvolvimento e da dinâmica conceitual do baraperspectivismo. 

Esse texto se chama Elegbára beat e pode ser apresentado em linhas gerais como um 

comentário cênico sobre o poder. Embora em fase de conclusão, Elegbára beat já se 

constitui de elementos fundamentais à concepção do teatro de nação, porque são 

elementos que se articulam através de uma poética da revolta. E o baraperspectivismo 

compreende o teatro de nação como uma expressão de revolta, de libertação, de 

resistência cultural. O teatro de nação deve nascer como uma expressão da resistência 

cultural negra. 

 Encaminhando nosso exame, podemos supor que o poder de Exu Elegbára 

reverbera e também se personifica na figura do primeiro sacerdote de Ifá, na medida em 

que ele adquire os saberes implicados nas narrativas dos Odu Ifá, transmitidos pelo 

próprio Òrúnmìlà, concebido como o pai de Elegbára. Se, por um lado, essa associação 

entre os ìtàn explica o processo de concepção da ideia de teatro de nação a partir de uma 

experiência e de uma reflexão sobre uma determinada noção de teatro negro; por outro, a 

narrativa sobre o primeiro sacerdote é mais adequada para explicar a experiência vivida 

no teatro negro da Comuns, enquanto o ìtàn do nascimento de Exu Elegbára explica 

melhor o momento da gênese do teatro de nação.  

 Assim, em primeiro lugar, vejamos dois movimentos que se evidenciam no ìtàn 

do sacerdote. Há um movimento de busca pela solução dos problemas que assolam sua 

comunidade e um movimento de retorno para a comunidade com a solução dos 

problemas. A figura do primeiro sacerdote é apresentada inicialmente como um 

“feiticeiro” desolado, incapaz de solucionar o problema da mortandade que se abate sobre 

seus discípulos. “Feiticeiro” é uma designação estrangeira, colonial, que banaliza e 

implica uma pretensa subalternidade, quando atribuída ao indivíduo capacitado a produzir 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

38 

 

conhecimento e explicar os problemas que atingem a existência de uma determinada 

sociedade. É um termo produzido pelo colonizador que também implica uma 

hierarquização de saberes e sistemas de referências na situação colonial. É um termo 

pejorativo para designar a experiência e a capacidade epistêmica de um indivíduo e de 

um povo. É um termo exemplar do processo de menções, exaltações e silenciamentos 

implicado nas relações de poder. É uma figura, portanto, que não pode ser vista como a 

expressão de subalternidade, incapacidade e atraso. Porque nada disso explica o valor da 

ideia de humanidade que ela evoca. Nela, o humano se traduz precisamente nos 

movimentos da busca e do regresso para o seu povo, preparada para trabalhar pela solução 

de problemas. Ora, acredito que minha chegada ao teatro negro se assemelha à busca de 

várias e vários artistas negres. É por esse movimento da busca pela solução dos problemas 

que nos atravessam que nos identificamos com a figura do sacerdote. Nossa “experiência 

vivida”, de acordo com a fórmula de Fanon, também fala de um povo assolado por uma 

calamidade. Na real, a situação colonial estabelece a calamidade como padrão de 

dominação da vida de um povo colonizado.  

 
No mundo branco, o homem de cor encontra dificuldades na elaboração 
de seu esquema corporal. O conhecimento do corpo é unicamente uma 

atividade de negação. É um conhecimento em terceira pessoa. Em torno 

do corpo reina uma atmosfera plena de incertezas. (...) O mundo branco, 
o único honesto, rejeitava minha participação. De um homem exige-se 

uma conduta de homem; de mim, uma conduta de homem negro – ou 

pelo menos uma conduta de preto. Eu acenava para o mundo e o mundo 

amputava meu entusiasmo. Exigiam que eu me confinasse, que 
encolhesse (FANON, 2008, pp. 104 – 107). 

 

 A busca por soluções retratada no ìtàn também é uma busca pelo conhecimento, 

na medida em que reflete essa atmosfera plena de incertezas produzida pelo mundo 

branco em que vivemos. Simultâneos ao terror perpetrado pelo genocídio, a negação do 

corpo preto e o silêncio que resulta da amputação do nosso entusiasmo correspondem a 

uma moral da exploração naturalizada no patamar simbólico da vida da cultura branca 

dominante. Sufocados diante das dificuldades de elaboração dos esquemas de 

autoconhecimento, estamos constantemente em vias de perder o fôlego e apagar psíquica 

e fisicamente, como George Floyd. E, ainda, do “progresso” técnico e industrial das 

sociedades globalizadas emerge uma pandemia provocada por uma síndrome respiratória 

que afeta a grande maioria da população preta mundial, demonstrando como os impasses 

políticos e sociais gerados no bojo do colonialismo e da sociedade burguesa impactam 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

39 

 

destrutivamente as populações historicamente exploradas pelo racismo e pelo capital. E, 

por mais que possam variar os contextos históricos relativos à experiência de criação na 

Comuns e ao momento atual que assiste ao nascimento do teatro de nação, a situação 

colonial continua nos impondo problemas semelhantes, porque historicamente 

negligenciados, obliterados e distorcidos por nações, governos, corporações e instituições 

transnacionais responsáveis pela regulação e pelo desenvolvimento das relações políticas 

e econômicas mundiais. Se nossos antepassados escravizados e explorados pelo 

imperialismo foram, “da noite pro dia”, obrigados a se situarem em relação a dois 

sistemas de referência (FANON, 2011, p.153), esse ainda é um problema elementar com 

o qual precisamos lidar, por causa da complexidade que imprime em nossa era e do teor 

das ambiguidades e ambivalências com as quais somos obrigados a nos envolver. Creio 

que nos integramos ao teatro negro buscando soluções para os problemas decorrentes 

dessa complexidade, dessas ambiguidades e ambivalências.  

 Além disso, da mesma forma que o sacerdote de Ifá retorna para o seu povo 

munido de textos e preceitos que, ao serem interpretados e executados da forma correta, 

isto é, em harmonia com a experiência da ancestralidade, têm o poder de restabelecer a 

ordem e de reorganizar a capacidade de expansão processual da vida em termos psíquicos, 

sociais e cosmológicos, concebemos nosso “público alvo” como um só povo conosco, 

submetidos que estamos às mesmas condições culturais determinadas pelos emaranhados 

da opressão racial. Devemos considerar também que a experiência da ancestralidade, 

como o contexto desses ìtàn revela, se configura explicitamente em Exu Elegbára. Ele é 

o primogênito de Òrúnmìlà que assume o papel do guardião das descendentes e dos 

descendentes de seus pais. Buscamos o teatro negro, ansiando um corpo de narrativas que 

também veiculem o poder das nossas histórias e, de certo modo, o poder também de nossa 

ancestralidade, da eficácia de nossas concepções políticas, sociais e metafísicas. 

Narrativas que, de algum modo, promovam como resultado a cura da condição 

fantasmática que nos assola: a de condenados da terra.  

 Nesse sentido, A roda do mundo e Cabaré da rrrrrraça são narrativas que 

desmistificam as condições que tornaram possíveis os estigmas da subalternidade e que 

transmitem o poder adequado à implosão dos complexos de inferioridade inventados pelo 

supremacismo branco. Como antecedentes do teatro de nação, esses textos guardam os 

germes da poética que sustenta o poder criativo do teatro de nação. Há uma declaração 

de Fanon tão precisa no sentido de elucidar qual é o elemento de ligação entre A roda, o 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

40 

 

Cabaré e Elegbára beat, cujo cultivo e cuja exploração consistem no cerne da pesquisa 

de elaboração da poética da revolta, que é necessário observá-la. 

 

Ao nível dos indivíduos, a violência desintoxica. Ela desembaraça o 

colonizado de seu complexo de inferioridade, de suas atitudes 

contemplativas ou desesperadas. Ela o torna intrépido, o reabilita aos 
seus próprios olhos (FANON, 2011, p.496).  

 

 A roda do mundo encenou a violência por meio de coreografias que reproduziam 

lutas encarniçadas entre bandos, configuradas deliberadamente com saltos e pernadas de 

capoeira, que irresistivelmente evocavam a memória das velhas maltas de capoeiras 

cariocas da segunda metade do século XIX. Relatos da época registrados em livros de 

história de autores como Luiz Sérgio Dias (2001), Carlos Eduardo Moreira de Araújo 

(2006) e Carlos Eugênio Líbano Soares (1994) nos falam de duas grandes nações, duas 

grandes organizações de maltas de capoeiras que se distribuíam pelo centro da cidade do 

Rio de Janeiro e seus arredores. Cada freguesia, ou bairro, possuía sua malta, que 

acompanhava procissões, comícios e festas religiosas. As grandes nações que agrupavam 

e organizavam as maltas de cada freguesia eram a Nagoa, onde a presença de africanos 

era maciça, e a Goiamum, em que predominavam os crioulos. A imprensa da época fazia 

menções recorrentes à violência das lutas entre as maltas. E se ainda hoje identificamos 

a capoeira como exercício de intrepidez e reabilitação, de acordo com Fanon sobre o 

poder de emancipação que a violência concede ao colonizado, é muito provável que no 

século XIX ela fomentasse também o exercício da valentia e o cultivo de uma espécie de 

sabedoria muscular que reabilitasse o membro de uma nação da sua condição de 

subalternidade perante os membros de outra nação e perante os representantes das classes 

dominantes. A propósito, a ideia de nação que caracteriza a concepção do teatro de nação 

provem, por um lado, das narrativas sobre as maltas de capoeiras e sua capacidade de 

organização naquelas duas grandes nações. Na real, é a capoeira angola que pode 

conceder ao elenco do teatro de nação, na minha concepção, o poder da intrepidez, da 

resistência física, da reabilitação e da implosão do complexo de inferioridade, pelo treino 

e pelo cultivo da ideia de sabedoria muscular. A capoeira angola impele necessariamente 

à ação, desembaraçando o praticante das atitudes meramente contemplativas ou 

desesperadas. Embora examinemos apenas a importância dos ìtàn na produção do teatro 

de nação, sem nos aprofundarmos na importância da capoeira angola, é preciso dizer que 

a capoeira angola é o despertar da sabedoria muscular. Na real, a importância desses 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

41 

 

elementos na produção do teatro de nação está em que a sabedoria muscular, desperta, 

intrépida, pulsante e expansiva, nasce da relação entre o ìtàn e a capoeira angola; a poética 

da revolta nasce da relação entre o estudo das rebeliões, revoltas e revoluções negras e a 

memória viva da experiência vivida na Cia dos Comuns. O teatro de nação, então, é a 

composição da sabedoria muscular com uma poética da revolta.  

A ideia da capoeira como fundamento de uma estética negra é um legado da 

experiência vivida na Comuns desde a montagem da nossa primeira peça, A roda do 

mundo. Porém, o texto também contém o germe de uma pesquisa sobre as rebeliões, 

revoltas e revoluções negras. É neste sentido que se dá sua ligação com Elegbára beat, 

que celebra a experiência da revolta e, em especial, a Revolução do Haiti, com seus heróis 

anônimos e oficiais. A roda, por sua vez, apresenta seu poder de fogo desintoxicante 

contra as atitudes contemplativas, o desespero e o complexo de inferioridade, por um 

lado; e, por outro, contra o supremacismo branco, o racismo e o complexo branco de 

superioridade, no seguinte comentário sobre os “atentados” de 11 de setembro de 2001, 

ao World Trade Center em Nova Iorque. 

 

Hoje o terror emite seu discurso político-religioso 

detonando vidas inocentes com aviões-bomba 

e buchas humanas suicidas  

furiosas 
contra a intransigência civilizatória ocidental  

sobre outros povos 

num espetáculo estarrecedor 
amplificado pela mídia  

e manipulado pelos órgãos de informação 

a serviço da opressão do Ocidente sobre outros povos e culturas 
a história dessa opressão é muito mais  

sangrenta do que se conta e reconta 

gerações após gerações 

somos e fomos homens e  
mulheres que sangramos e suamos 

pra construir o Brasil 

hoje somos trinta milhões  
de brasileiros vivendo abaixo  

da linha da pobreza 

linha da pobreza coisa nenhuma 
miséria mesmo 

M I S É R I A 

e não esqueçam que a maioria 

desses trinta milhões de miseráveis 
é de negros e são tratados  

como merda humana 

falta terra para você 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

42 

 

falta terra pra você 
nunca tivemos direito à terra 

enquanto existir miséria favelada nesse país 

não me fale em democracia racial 
enquanto existir racismo nesse país 

não me exija brasileiro 

para a elite branca racista  
desse país  

antes de brasileiros somos negros 

seres inferiores 

desconfiemos sempre do Ocidente 
desconfiemos dessas organizações  

internacionais que atuam no Brasil 

como podemos confiar em instituições  
beneficentes que atendem  

pelos nomes de Ford de Rockfeller 

para onde vão os relatórios  
dessas organizações?  

são organizações  

desse tipo que sufocam  

nossos gritos impossibilitam nossas revoltas 
nossas lutas nossos bastas 

“crianças e adultos desse país  

e do mundo que viram  
atônitos as imagens chocantes do atentado 

os quilombolas  

revoltosos malês 

gritam aqui pela voz dos COMUNS 
neste espetáculo 

respondemos desde sempre 

com a rebeldia dos revoltados 
com o ódio que a opressão  

e a intolerância são capazes  

de gerar nos homens e mulheres de coragem”  
Hoje  

o horror agachado como um animal imundo 

lançou pelos ares  

milhares de corpos indefesos  
numa das mensagens mais  

contundentes e absurdas  

de como a intransigência pode  
ser respondida com ódio e igual intransigência  

por parte dos humilhados 

e o capitalismo reivindica 

em escala mundial 
a reparação tendo no entanto 

comandado 

um dos processos mais violentos  
de exclusão entre os povos 

sua nação mais poderosa 

com possibilidades de destruir e matar  
infinitas exige a reparação  

transformando em acusados 

suas vítimas  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

43 

 

os bilhões de habitantes do mundo pobre  
e subdesenvolvido 

com seus incríveis problemas econômico sociais 

suas dívidas impagáveis 
suas fomes e misérias 

suas epidemias de AIDS e malária  

o contraste colossal da 
força e beleza de sua alteridade civilizatória 

mas dos povos que tiveram que  

aprender com a escassez e a fome  

talvez parta a saída  
se um outro discurso for ouvido antes  

para se criar formas  

diferentes do discurso do terror  
de se combater a supremacia ocidental 

a opressão as desigualdades 

portanto respeitem nossos valores 
respeitem nossa dignidade 

é chegada a hora de repartirem  

conosco aquilo de que sozinhos  

alguns poucos se apropriaram 
antes que tudo seja só revolta 

Já se passaram os cinco minutos desta cena.  

Amanhã eu volto e torno a falar tudo de novo (MEIRELLES, 2001, 
pp.24 – 27).2  

  

O texto durava exatamente cinco minutos e era executado pelo ator, produtor, 

diretor e fundador da Comuns, meu amor, Hilton Cobra, um dos grandes responsáveis 

pelo poder político e criativo da Comuns e interlocutor fundamental na criação da poética 

da revolta. Se foi possível criar o baraperspectivismo e estabelecer a gênese do teatro de 

nação, Cobrinha, como é conhecido, foi o principal colaborador no cultivo dos impulsos 

criativos que proporcionaram a elaboração de ambas concepções. Esse texto é um 

verdadeiro discurso sobre o colonialismo e diz, com outros termos, o que Césaire exprime 

em seu próprio Discurso, “colonização = coisificação” (CÉSAIRE, 2004, p.23). Uma 

análise minuciosa desse discurso da Roda precisa ser efetuada em alguma ocasião, porque 

é um discurso integrado com diversos temas cruciais, relacionados ao estudo das relações 

raciais, políticas, culturais e econômicas, como racismo, colonialismo, cultura de massa, 

capitalismo e subdesenvolvimento, violência, militarização, necropolítica e revolta. Para 

além da lembrança do tom da voz e da veemência com que Cobrinha o gritava em cena, 

é evidente que ele transcorre com a agressividade típica de um povo oprimido que decide 

dar um basta aos abusos, ao terror e à violência dos poderes que o dominam. O teatro de 

                                                
2 A partir de um texto de Sandra Almada, escrito especialmente para a peça, improvisação de Hilton 

Cobra e citação de Milton Santos. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

44 

 

nação deve explorar essa agressividade, não no sentido de purgá-la, de produzir um efeito 

catártico, como Aristóteles chegou a entender a função da catarse na tragédia dos gregos 

com relação ao medo e à compaixão, mas no sentido de afirmá-la, absorvendo as 

expressões de ódio do povo preto e produzindo uma elaboração estética desse ódio, que 

deve ser devolvida ao povo preto; ou seja, restituindo ao povo preto suas próprias 

expressões de ódio e de revolta através de uma teatralidade, de maneira que, enquanto 

povo, ele possa decidir o que deve ser feito, por si e para si, a partir do reflexo e da 

experiência teatralizada do ódio e da revolta, em nome de um futuro em que o mundo 

reconheça verdadeiramente o peso da nossa dignidade negra.  

 Já no Cabaré da rrrrrraça, o elenco do Bando de Teatro Olodum exprimiu o poder 

dessa agressividade nos momentos finais da peça. Assisti a três versões do Cabaré no Rio 

e em Salvador e sempre me identifiquei com a revolta do elenco provocada pela alusão 

que o texto faz a piadas racistas. Enquanto público, me identificava com a revolta e me 

encantava com a combinação entre a beleza dos corpos das atrizes e atores, a elegância 

de seus cabelos, maquiagens e figurinos, a altivez de suas atitudes e a agressividade de 

suas falas. Enquanto criador, percebo que essa mescla de revolta e encantamento, 

agressividade e beleza, não leva necessariamente ao desejo de derramamento de sangue, 

mas à eliminação do complexo de inferioridade e ao desejo de organização política.  

 

KARINE: 

Negro quando não suja na entrada, suja na saída. 

TODOS: 
É o caralho! 

JAQUE: 

Branco correndo é atleta, negro correndo é ladrão. 
TODOS: 

É o caralho! 

WENSLEY: 
O que é um negro cagando? Clonagem. 

TODOS: 

É o caralho! 

DRA. JANAÍNA: 
Não existe flor negra, porque negro não é flor que se cheire. 

TODOS: 

É o caralho! 
MARILDA: 

Negro que não é besta é doido. Quando é sabido demais, dá pra roubar. 

TODOS: 

É o caralho! 
EDILEUSA: 

Nego devia ter nascido com dois dentes: um pra doer a noite inteira, o 

outro pra roer osso. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

45 

 

TODOS: 
É o caralho! 

M.C. : 

Negro bom é negro morto. 
TODOS: 

É o caralho! 

TAÍDE: 
A semelhança entre um carro com o pneu furado e uma negra grávida é 

que ambos estão esperando macaco. 

TODOS: 

É o caralho! 
ABARÁ: 

Deus fez o mundo redondo para o negro não cagar nos cantos. 

TODOS: 
É o caralho! 

ROSE MARIE: 

A diferença entre o negro e o câncer é que o câncer evolui. 
TODOS: 

É o caralho! 

NEGAÇA: 

Nego não morre afogado porque bosta não afunda. 
TODOS: 

É o caralho! 

GEREBA: 
O Brasil só gosta de dois pretos: asfalto e Pelé. 

TODOS: 

É o caralho! 

DANDARA: 
Negro só sobe quando o barraco explode. 

TODOS: 

É o caralho (MEIRELLES, 2005, pp.27 – 29)!  

 

 A agressividade de cada resposta para cada piada racista enunciada por uma atriz 

ou por um ator se expressa como a fala de um coro, TODOS respondem, “É o caralho”! 

É a fala de uma coletividade e soa como a resposta de um povo. As piadas, no geral, 

evocam expressivamente todo o conjunto de estigmas imputados à gente preta desde os 

primórdios das relações coloniais, quando navegantes, aventureiros, missionários e 

colonizadores brancos produziram suas narrativas sobre os povos de pele preta habitantes 

do vastíssimo e exuberante território que desde o imperialismo romano tem sido chamado 

de África. Narrativas implicadas de complexas relações de poder que produziram 

mistificações e ideias pré-concebidas com base na escolha entre menções e 

silenciamentos. Estigmas que evocam a bestialização, a selvageria, a coisificação, a 

irracionalidade, a animalidade, a descartabilidade e o atraso mental. Em suma, todos os 

famigerados fantasmas que foram produzidos como atributos da pretensa inferioridade da 

gente preta. Devido ao poder pandêmico e devastador que tais fantasmas exercem sobre 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

46 

 

as subjetividades pretas, sua destruição deve ser programada e implementada por toda 

organização político-pedagógica que visa a busca e a produção de soluções para os 

problemas enfrentados há séculos pelas populações pretas espalhadas pelo mundo. Por 

isso, pensar essas soluções como a resposta de um povo deve consistir no esforço comum 

e fundamental de artistas, ativistas, intelectuais, autoridades políticas, lideranças 

comunitárias e tradicionais verdadeiramente comprometidas com a produção de um 

futuro em que a dignidade negra tenha sobrepujado os estigmas depreciativos do racismo.  

 Finalmente, se partimos dos movimentos de busca pela solução dos problemas do 

povo e de retorno para a comunidade com a solução desses problemas, conforme o exame 

do ìtàn sobre o primeiro sacerdote de Ifá, para analisar a experiência inaugural de entrada 

no mundo do teatro negro, vivida junto à Cia dos Comuns, agora em segundo lugar, 

veremos como os movimentos relativos à dinâmica de surgir e desaparecer, por um lado, 

e à dinâmica da nutrição e do crescimento, por outro, que identificamos no ìtàn sobre o 

nascimento de Exu Elegbára, revelam algumas características dessa passagem que nos 

traz até um esboço da concepção do teatro de nação. Na real, vou ressaltar um aspecto 

que fala da continuidade e um aspecto que fala de uma diferença entre as duas noções de 

teatro negro. A primeira noção, produzida no bojo da experiência com a Comuns, talvez 

possa ser descrita como uma ideia mais primordial de teatro negro. Plena de significados 

e trabalhando numa frente ampla de organização política, com atividades artísticas e 

político-pedagógicas dentro e fora do palco, tais como espetáculos, seminários, oficinas 

e a realização do Fórum Nacional de Performance Negra, em parceira com o Bando de 

Teatro Olodum, e a busca de parcerias com associações de moradores de comunidades, 

cursos de pré-vestibular comunitários e Ong’s, esse conceito de teatro negro se consolida 

a partir da influência exercida diretamente pela criação do Teatro Experimental do Negro, 

em 1944, por Abdias Nascimento, que via o teatro como uma forma de produção do 

protagonismo negro na vida política, social e cultural da sociedade brasileira. Abdias 

produziu um teatro em que a população negra marcada social, política e culturalmente 

pela subalternidade pode se integrar de uma forma organizada com o propósito de superar 

propriamente esse lugar da subalternidade. E, de um modo semelhante com o qual Abdias 

pela primeira vez se indignou diante de um ator branco pintado de preto, performando 

como um personagem preto no teatro, de passagem por Buenos Aires, e decidiu fundar o 

Teatro Experimental do Negro, Cobrinha, perplexo com a ausência de atrizes e atores 

negros nos espetáculos teatrais cariocas, na década de 1990, decidiu fundar uma 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

47 

 

companhia composta apenas de atores e atrizes pretas e pretos, cuja estética e dramaturgia 

tinham que evocar antes de tudo o protagonismo das gentes e das culturas pretas. Se 

chamo essa noção de primordial, é principalmente porque ela se dá a partir de uma estrita 

continuidade com as propostas do Teatro Experimental do Negro. Já o teatro de nação é 

uma noção incipiente, em gestação, que ainda não chegou a dar seus primeiros passos na 

cena negra brasileira. Sua única e exclusiva especificidade em relação à noção primordial, 

sua diferença, é que aqui o ìtàn ocupa um lugar privilegiado nos processos criativos. Na 

real, a Comuns em seus espetáculos já concedia ao ìtàn um lugar privilegiado em suas 

criações. Principalmente em Candaces – a reconstrução do fogo, em que Nanã, Oxum, 

Iemanjá e Oya, com seus ìtàn, seus ritmos, seus orin e seus modos de dançar, nos 

inspiraram na criação de um espetáculo sobre um “mergulho no universo feminino das 

mulheres negras”, como Cobrinha sempre falava. Aliás, quem sugeriu ao Cobrinha a 

figura das Candaces, rainhas pretas africanas do Reino de Kush e Méroe, que reinaram 

por séculos, chegando a resistir continuamente ao imperialismo romano, como tema para 

a montagem de uma peça negra, foi nossa bem lembrada Lélia Gonzáles. Assim, esse 

processo de constituição do teatro de nação precisa mesmo ser expresso pelas dinâmicas 

de um poder que se expande, que vigora em contínua expansão, isto é, pelas dinâmicas 

implicadas na figura de Exu Elegbára. Talvez eu possa enunciar também a especificidade 

do teatro de nação em relação à experiência junto à Comuns, dizendo que na Comuns há 

uma perspectiva histórica orientando os processos de criação e organização político-

pedagógica, enquanto o teatro de nação se concebe eminentemente de uma perspectiva 

que se consolida pelos saberes do ìtàn. Afinal, é o baraperspectivismo que permite a 

produção dos traços fundamentais do teatro de nação, em que não existe espaço para a 

crença em verdades absolutas e onde a imagem deve pesar tanto ou mais que o conceito 

e a experiência do pensamento se concebe como relação entre impulsos e afetos. O poder 

dos impulsos criativos é tão importante na produção de arte e conhecimento quanto os 

impulsos cognitivos. Tanto o baraperspectivismo como o teatro de nação nascem, isto é, 

surgem, da convicção de que a correlação entre arte e conhecimento define a 

especificidade da experiência humana no mundo e na sociedade.  E essa convicção 

provém de um estudo sobre a metafísica de artista formulada pelo jovem Nietzsche. Na 

real, a ideia do teatro de nação vem de um estudo sobre o teatro negro, desenvolvido com 

a Comuns, que encontra suas raízes mais remotas no desejo de estabelecer uma relação 

entre uma reflexão filosófica sobre o trágico e o treino da capoeira angola.  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

48 

 

 O movimento ao qual nos levam essas afirmações pode ser compreendido a partir 

dos termos do surgir e desaparecer, da integração e da desintegração. Pensá-lo em suas 

implicações com o ìtàn sobre o nascimento de Elegbára, evoca ainda os termos da 

regeneração e da multiplicação. E desde que o baraperspectivismo é um conceito 

dinâmico, cuja vida se expressa nas dinâmicas da integração e da desintegração, a 

concepção do teatro de nação é a forma em que a convicção sobre a importância da 

correlação entre arte e conhecimento encontra agora sua expressão enquanto 

renascimento e regeneração.  Além disso, é sob a forma da concepção do teatro de nação 

que a correlação entre arte e conhecimento encontra a expressividade do seu poder de 

multiplicação, isto é, de seu potencial pedagógico, de um modo mais adequado ao 

baraperspectivismo.  

 De um modo semelhante, quando pensamos nos termos da nutrição e do 

crescimento a partir desse ìtàn, somos levados a pensar também num terceiro termo, o da 

restituição. A compreensão do aspecto político-pedagógico do teatro de nação se 

consolida, quando percebemos que essa ideia de restituição é fundamental, porque da 

mesma forma que Exu se alimenta de todos os seres da natureza, ele também é quem os 

devolve, promovendo o intercâmbio entre as instâncias da existência. Essa devolução é 

fundamental à manutenção da harmonia entre as ordens sociais, metafísicas e 

cosmológicas. Além disso, Exu figura ainda em outro ìtàn, ingerindo quantidades imensas 

de comidas secas e fumo, oferecidos por Olówu, o generoso senhor de Ówu. Após a 

excessiva ingestão de fumo preparado por Olówu e os demais habitantes da cidade, Exu 

vomita infindáveis itens valiosos que estavam guardados em seu estômago, tornando a 

cidade de Ówu rica e próspera (SANTOS, 2014, p.116). Assim, o aspecto político-

pedagógico do teatro de nação consiste em produzir arte e conhecimento como objetos de 

restituição ao povo preto, a partir de todo o material absorvido no bojo de um processo 

de crescimento e expansão de uma consciência negra que começa com a experiência na 

Comuns e se intensifica a partir da elaboração do baraperspectivismo.  

 No sentido de concluir essa reflexão, vamos ver como vem se formulando na 

escrita de Elegbára beat a expressão da agressividade já destacada no contexto da Roda 

do mundo e do Cabaré da rrrrrraça. O texto é um comentário cênico sobre relações de 

poder e explora as conexões entre o ìtàn sobre o nascimento de Exu Elegbára e alguns 

eventos recentes, relevantes para o amadurecimento do debate sobre relações raciais no 

mundo contemporâneo. Uma das características principais de Elegbára beat é justamente 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

49 

 

a composição de uma correlação entre a relevância contemporânea da questão racial e a 

concepção ancestral, oriunda do corpo de Odu Ifá, de um poder em expansão pelo 

universo, que se encontra a serviço tanto dos seres humanos como dos orixás, sempre que 

for necessária a restauração da harmonia universal. Exu Elegbára é aquele que manipula 

o poder em expansão, conforme a solicitação de um orixá ou de um araiye. Apenas ele é 

capaz de entregar o alimento que as pessoas oferecem aos orixás, porque foi o único capaz 

de devorar, de absorver, todos os bichos da natureza. Ele também é o único que transmite 

o poder dos orixás para as pessoas em troca do alimento ofertado. Elegbára é sinônimo 

do poder de absorção e de restituição, do poder de transmissão e comunicação. Mas, ele 

também é sinônimo do poder de regenerar-se a si mesmo; e é neste sentido que ele 

concede ao oprimido o poder da resiliência. A figura de Elegbára, para o oprimido, é o 

símbolo da resistência e da reinvenção. Esse é o principal aspecto do ìtàn que se irradia 

pelo texto.  

 Elegbára beat faz um recorte temporal que vai das eleições de 2018 até a atual 

pandemia de Covid-19. Em sua abordagem, faz alusão ao assassinato do mestre de 

capoeira angola Moa do Katendê, em 8 de outubro de 2018, em Salvador, Bahia; passa 

pelo assassinato do segurança George Floyd, em 25 de maio de 2020, cometido por um 

policial de Minneapolis, Minnesota, Estados Unidos; e também apresenta uma discussão 

sobre o caso do menino Miguel Otávio, que morreu aos 5 anos de idade, no dia 2 de junho 

de 2020, depois de cair do 9º andar de um prédio de luxo no Recife. A expressão de 

agressividade contra a dominação racial branca melhor definida até agora pelo texto se 

reflete na cena sobre a repercussão da morte de George Floyd na mídia. A cena é 

ambientada num programa jornalístico de TV. Heraldo, repórter negro e âncora do jornal, 

espanca o diretor branco e racista que defende a democracia racial, que “não quer vender 

a imagem de que o Brasil trata mal crioulo” e que pretende lucrar com as reportagens 

sobre a morte de George Floyd. 

HERALDO: 

Eu espanquei o chefe. Eu me responsabilizo. A situação estava 
insustentável. Agora eu sinto um alívio imenso. Uma alegria. Esse é o 

prazer da transformação. O racista deve pensar duas vezes antes de 

oprimir alguém, antes de abusar de alguém e exercer seu preconceito, 
seu narcisismo, sua doença, sobre qualquer pessoa humana. O racista 

precisa entender de uma vez por todas que a gente não é mercadoria. 

 
EDNA: 

Eu sempre me senti humilhada. Nunca soube me colocar. Que fraqueza 

nas pernas. 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

50 

 

ASSISTENTE DE DIREÇÃO: 
Era como se eu não tivesse meu nome. Me chamar só de “moçoila” era 

como querer me convencer de uma inferioridade que não existe. Que 

não é real. 
 

EDNA: 

Mas eu não concordo em reagir com violência. Por mais que tenha sido 
tão humilhada.  

 

ASSISTENTE DE DIREÇÃO: 

A violência desintoxica, Edna. Cura a gente da humilhação, do 
complexo de inferioridade. 

 

HERALDO: 
Você que sempre cuidou da minha imagem, Edna, minha irmã. Que era 

obrigada a me embranquecer, conforme a conveniência da direção. 

Hoje, teve que me deixar mais preto pra valorizar o produto que eles 
queriam vender no mercado. A morte de um irmão chamado George 

Floyd. Mas, a gente não é mercadoria. E essa indústria vive de 

aparências. De ideias pré-concebidas, distantes da realidade. Enquanto 

não desaparecer o último racista, precisamos lutar. Destruir 
preconceitos, padrões e modelos de pensamento e de comportamento 

que se acham superiores, melhores do que os outros. Destruir e criar. E 

isso pode ser muito bom. Criar. Pode ser muito gostoso. 
 

ASSISTENTE DE DIREÇÃO: 

Edna, levanta, que você é uma mulher poderosa. Dá uma olhada no 

espelho que eu trouxe pra você. Enxerga além das aparências. Aí tem 
uma fonte de um poder divino (SANTOS, 2020, p.33).  

 

 Todos os personagens são pretos. Edna é a maquiadora tratada pelo diretor como 

uma peça descartável. A assistente de direção, uma mulher cujo nome desconhecemos, 

figura como uma pessoa que sequer possui uma identidade além da sua função de 

empregada da emissora. Além delas, figuram um cameraman e um microfonista que 

aderem à revolta de Heraldo, levando o diretor a acusá-los, de um modo pretensioso e 

arrogante, de uma “revolta na senzala”. Embora não figure na citação extraída da peça, o 

diretor é caracterizado de um modo extremamente hostil, soberbo e autoritário, mas se 

revela um covarde, quando Heraldo parte para espancá-lo. Seu senso perverso de 

oportunismo transparece na exigência imposta à maquiadora Edna de escurecer mais 

ainda a pele de Heraldo, por tratar-se de uma reportagem sobre a morte de um homem 

negro, quando o texto da peça nos leva a supor que usualmente ele obriga Edna a clarear 

a pele de Heraldo. Edna, incapaz de reagir com violência à humilhação, sente as pernas 

enfraquecerem, como se estivesse prestes a desmontar, a sucumbir ao espetáculo da 

violência, mas a assistente de direção vem lembrá-la de que ela ainda abriga um poder 

divino e que deve se levantar, no sentido de exercer sua capacidade de resiliência, da 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

51 

 

mesma forma que a figura de Elegbára também fala de regeneração. Há um elogio da 

agressividade e da violência como formas de silenciar e imobilizar o avanço da atitude 

racista, com uma referência explícita à declaração de Fanon que examinamos acima, 

segundo a qual, a “violência desintoxica”. Essa agressividade contra o racismo também 

se investe de legitimidade, se a examinarmos pela figura de Exu Elegbára, concebido 

então como o guardião dos descendentes de Òrúnmìlà e Yébìírú. De acordo com o ìtàn, a 

primeira vez que Òrúnmìlà solicita o auxílio de Elegbára, é para resgatá-lo de uma guerra. 

Exu expulsa os guerreiros da cidade e diz que a qualquer momento que estourasse a 

guerra, a família poderia enviá-lo para realizar o trabalho que fosse necessário. Além 

disso, o estado de espírito de Heraldo que se expressa após a surra encontra outra 

referência na figura de Exu Elegbára, que “caminha altivamente, balançando-se à direita 

e à esquerda”, como quem ginga, pode-se dizer, talvez; todos os agressores se afastam, 

“quando Exu caminha altivo”.  

 

Referências bibliográficas 

 

ARAÚJO, Carlos Eduardo Moreira de. [et al.]. Cidades negras: africanos, crioulos e 

espaços urbanos no Brasil escravista do século XIX. São Paulo: Alameda, 2006. 

CÉSAIRE, Aimé. Discours sur le colonialisme. Paris: Présence Africaine, 2004. 

DIAS, Luiz Sérgio. Quem tem medo da capoeira? Rio de Janeiro: Arquivo Geral da 

Cidade do Rio de Janeiro, 2001.  

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira, 

Salvador: EDUFBA, 2008. 

FANON, Frantz. Oeuvres. Paris, La Découverte, 2011.  

JAMES, C.L.R. Os jacobinos negros: Toussaint L’Ouverture e a revolução de São 

Domingos. Tradução de Afonso Teixeira Filho. São Paulo: Boitempo, 2010. 

JAMES, C.L.R. Toussaint Louverture: the story of the only successful slave revolt in 

history. Duham e Londres: Duke University Press, 2013.  

MEIRELLES, Marcio. [com a colaboração de Débora de Almeida, Gustavo Mello e Cia 

dos Comuns] A roda do mundo. Rio de Janeiro: mimeo, 2001. 

MEIRELLES, Marcio. [com a colaboração dos atores do Bando de Teatro Olodum do 

elenco original do espetáculo: Agnaldo Buiu (Brogojô), Auristela Sá (Flávia Karine), 

Cássia Vale (Marilda Refly), Cristóvão da Silva (Patrocinado), Fernando Araújo (Nego 

John), Gerimias Mendes (Seu Gereba), Jorge Washington (Taíde), Lázaro Machado 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

52 

 

(Edmilson/Edileuza), Lázaro Ramos (Wensley de Jesus), Leno Sacramento (Abará), 

Merry Batista (Doutora Janaina), Nildes Vieira (M. C. Patrícia), Rejane Maia (Rose 

Marie), Tânia Toko (Dandara) e Valdinéia Soriano (Jaqueline) e dos atores que 

participam ou participaram do Bando e fizeram substituições, ao longo dos oito anos em 

que o espetáculo está em cartaz: Arleth Dias (Dandara), Elane Nascimento (Dandara), 

Érico Brás (Wensley e depois Patrocinado), Gustavo Melo (Wensley), S. L. Laurentino 

(Abará e depois Wensley) e Vinício Nascimento (Abará e depois Wensley)] Cabaré da 

rrrrrraça. Salvador: mimeo, 2005. 

SANTOS, Juana Elbein dos. [Deoscoredes Maximiliano dos Santos (Mestre Didi Axipá)] 

Èsù. Salvador: Corrupio, 2014. 

SANTOS, Rodrigo dos. Elegbára beat: um comentário cênico sobre o poder. São Paulo: 

em processo de criação, 2020. 

SOARES, Carlos Eugênio Líbano. A negregada instituição: os capoeiras no Rio de 

Janeiro 1850 – 1890. Rio de Janeiro: Secretaria Municipal de Cultura, DGDI, Divisão de 

Editoração, 1994. 

SODRÉ, Muniz. [e Luís Filipe de Lima] Um vento sagrado Um Vento Sagrado: história 

de vida de um adivinho da tradição nagô-kêtu brasileira. Rio de Janeiro: Mauad, 1996. 

5. ed., 2014. 

TOWA, Marcien. A ideia de uma filosofia negro-africana. Tradução de Roberto Jardim 

da Silva. Belo Horizonte: Nandyala; Curitiba: NEAB-UFPR, 2015. 

TROUILLOT, Michel-Rolph. Silencing the past: power and the production of history. 

Boston: Beacon Press Books, 2015. 

 

Recebido em: 04/11/2020 

Aceito em: 04/11/2020 

 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

53 

 

ACONTECIMENTO- ÈṢÙ: A CIRCULARIDADE COMO 

TRÂNSITO CONTRA COLONIALISTA 

 

Luís Thiago Freire Dantas1 

DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.34752 

 

Resumo 

Este ensaio, em diálogo com a filosofia nagô, propõe a circularidade como um trânsito 

contra colonialista, fundamentado em Èṣù Ẹnugbárijọ – a boca que tudo come. Tal 

fundamento articula-se com o paradigma da pluriversalidade, com a diáspora e com a 

ancestralidade africana para orientar os princípios de um acontecimento dinâmico de 

vitalidade: o acontecimento-Èṣù. Um acontecimento que interage com as diversas formas 

de vidas produzindo uma encruzilhada filosófica. 

 

Palavras-Chave: Contra colonialismo. Filosofia nagô. Èṣù. encruzilhada. 

 

EVENTO - ÈṢÙ: CIRCULARIDAD COMO TRÁNSITO 

CONTRA COLONIALISTA 

Resumen 

Este ensayo, en un diálogo con la filosofía nago, propone la circularidad como un tránsito 

contra colonialista, basado en Èṣù Ẹnugbárijọ – la boca que se lo come todo. Esta 

fundación se articula con el paradigma de la pluriversalidad, con la diáspora y con la 

ancestralidad africana para guiar los principios de un evento dinámico de vitalidad: el 

evento- Èṣù. Un evento que interactúa con las diversas formas de vidas produciendo una 

encrucijada filosófica. 

 

Palabras clave: Contra el colonialismo. Filosofía de Nagô. Èṣù. encrucijada. 

 
Abre o caminho, deixe o Exu passar  

(Baco Exu do Blues) 

 

Este ensaio fundamenta-se na compreensão da temporalidade exúnica (DANTAS, 

2018) que produz uma circulação de perspectivas e uma subversão das noções de 

presente, passado e futuro. Tal produção defronta-se com a divisão causal dos fatos e 

propicia um entendimento do tempo como aquilo que prepara e nos posiciona no mundo.  

                                                             
1 Possui graduação em filosofia pela Universidade Federal de Sergipe (2009), graduação em Pedagogia - 

Claretiano Centro Universitário (2018), mestrado em Filosofia pela Universidade Federal do Paraná (2013) 

e doutorado em Filosofia pela Universidade Federal do Paraná (2018). Atualmente é professor adjunto de 

Filosofia da Educação no Departamento de Estudos da Subjetividade e Formação Humana da Universidade 

do Estado do Rio de Janeiro. Atualmente pesquisa nos seguintes temas: filosofia africana, estudos pós-

coloniais e decoloniais, ensino de filosofia, educação e formação humana. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

54 

 

Preparação e posição ilustrada no oriki, canto de louvação, “Èṣù matou um pássaro ontem 

com uma pedra que jogou hoje”, pois simboliza tanto uma retomada do passado quanto 

uma proposta de futuro. Essa dupla junção mostra também que “[...] não está no horizonte 

determinado, mas é temporalizante, funda o tempo, o que implica já trazer o seu poente e 

o seu nascente” (SODRÉ, 2017, p. 187-188); ou ainda podemos dizer que “a pedra ‘está 

no meio’ da ação de forma que expõe o presente no passado, já o pássaro ‘torna possível’ 

o acontecimento que atua nele mesmo” (DANTAS, 2018, 128). Assim, entre a permissão 

e a exposição, interpretamos aquilo que acontece atuando em si mesmo, como 

acontecimento-Èṣù. 

Um acontecimento dinâmico de vitalidade produzindo eṣistência, ou seja, 

deslocando os centros e marginalizando as essências. Com um circuito centrípeto, as 

energias corporais são orientadas por uma circularidade que condiciona as nossas 

possibilidades. Tal condição entende os principais orientadores epistêmicos atuando nos 

campos visíveis e invisíveis, assentando a razão somente como um dos meios para 

perceber o mundo. Uma percepção cosmopolítica perante o “campo político tal como 

atualmente o reconhecemos”, um campo caracterizado não apenas “pela distinção entre 

amigos e inimigos entre os humanos, mas também pela separação antitética da 

‘Humanidade’ e da ‘Natureza’” (DE LA CADENA, 2019, p. 14). Uma distinção 

movimentada, conforme Marisol de la Cadena, pela extinção da antítese humanidade-

natureza em prol da organização homogênea entre humanos e os mundos passíveis de 

existência: “A relação entre mundos era de um antagonismo silencioso, com o mundo 

ocidental definindo para a história (e com a ‘História’) seu papel soberbamente 

hegemônico como civilizacional e, como consequência, acumulando poder para organizar 

a vida homogênea que ele se esforçou por expandir” (DE LA CADENA, 2019, p. 14). 

Contra isso, os princípios do acontecimento-Èṣù partem de uma perspectiva contra 

colonialistas (BISPO, 2015) para construir uma filosofia a toque de atabaques (SODRÉ, 

2017) e tornar a diáspora africana uma heurística (BRAH, 2011) alimentada pela noção 

de “encontro” fundado no paradigma da pluriversalidade (RAMOSE, 2011). Vale dizer 

ainda que o acontecimento-Èṣù possibilita esse caldeirão epistêmico através do Èṣù 

Ẹnugbárijọ – a boca que tudo come – que, a partir disso, ratifica a circularidade como um 

trânsito contra colonialista. 

 

 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

55 

 

O trânsito da biointeração 

 

A atuação histórica do colonialismo fundamentou-se no entendimento de que os 

territórios alheios eram habitados por seres estranhos, que tinham uma aparência ambígua 

entre humano-animal divergindo do olhar colonial enviesado por uma estética branca-

europeia. Estética conjugada por valores, organizações sociais e religiosas, como também 

pela produção de conhecimento e cultura. Com o olhar colonial encontrando dificuldades 

em determinar categorias comuns a certos corpos, rapidamente foi cunhado o epíteto de 

exótico – aquilo que está fora do nosso olhar. Essa alcunha também serviu como 

justificativa colonial para controlar corpos, invadir territórios fundamentada pela missão 

de civilizar e evangelizar o “Outro”. Ainda mais pelo colonialismo que enxergava “uma 

espécie de humanidade de vida inconstante e que, confundindo devir-humano e devir-

animal, tem de si mesma uma consciência, afinal, ‘sem universalidade’” (MBEMBE, 

2018, p. 30). 

Desse modo, o colonialismo agiu eficientemente através da modificação dos 

nomes de territórios e de grupos humanos para confortar uma visão de mundo que nega 

as especificidades locais: Abya yala passou a ser América; incas, maias, astecas e guaranis 

passaram a ser índios; zulus, achantis e daomés passaram a ser negros. Uma ação com 

fim de designar um ideal de humano que identifica os “outros” como repletos de ausência 

e necessitados de desenvolvimento. Nesse cenário, a escravidão torna-se uma via para 

angariar benefícios ao colonizador transformando grupos humanos em propriedades 

vivas, mercadorias, através de um mecanismo de captura, esvaziamento e objetificação 

que ao “sabor das circunstâncias, os escravizados são simultaneamente mercadorias, 

objetos de luxo ou de utilidade que podem ser comprados e revendidos a outros” 

(MBEMBE, 2018, p. 94). Contudo, nos interstícios da história colonial, mesmo com o 

apagamento de outras narrativas, a resistência diante da subjugação permaneceu como 

manutenção de sua vivência no mundo. 

Resistência encampada por várias frentes como espiritual, cultural e epistêmica. 

Nesta seção enfatizaremos a espiritual, pois nela há uma vinculação pressuposta pela 

inserção social e existencial do indivíduo em uma comunidade que se fundamenta em 

uma série de valores e de práticas de conduta. Valores e práticas orientados pelo transe 

em que “os princípios cosmológicos e ancestrais, origem e morte reencontram-se 

simbolicamente na experiência de deslocamento ritualísticos dos corpos num espaço” 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

56 

 

(SODRÉ, 2017, p. 121). Nesse sentido,  o transe guia os possíveis caminhos, individuais 

e coletivos, para compor uma “filosofia a toque de atabaques”, já que “ [...] pode ser lido 

como um ‘conceito’ suprarracional [...] em que o ato é o seu próprio efeito” (SODRÉ, 

2017, p. 126). Com isso, há uma atribuição em série de signos que fornece à corporeidade 

a própria constituição de linguagem expressada pelas vestes, pelas danças, pelas pinturas 

corporais que podem, ou não, ser lidas ou traduzidas conforme a percepção daquelas 

pessoas que estão presentes. 

Percepção vinculada ao trânsito entre as dimensões do visível e do invisível, 

reproduzida através da mente comunitária na “voz do comum” que ressoa as ações 

ritualísticas engajadas por um coletivo: “no sentido de uma exigência radical de partilha 

da existência com o Outro” (SODRÉ, 2017, p. 125). Sobretudo há uma dramaticidade do 

ritual que faz o invisível não se equivaler “à ideia ocidental de ‘inconsciente’” (SODRÉ, 

2017, p. 128), pois no cerne das comunidades de origem não há o recalque, a subtração. 

De fato, o ritual constrói “o lugar próprio à plena expressão e expansão do corpo. 

Diferentemente da teologia cristã ou da meditação oriental, ele não racionaliza os seus 

conteúdos, mas constitui, em última análise, o modo de ser reflexivo da comunidade como 

uma forma somática de pensar” (SODRÉ, 2017, p. 129, grifos do autor). Nesse corpo-

pensamento anuncia o mundo não como algo a ser des-coberto, e sim como o contínuo 

da pessoa que se encontra na comunidade composta pelos vivos, pelos antepassados e 

pelos vindouros. Com tal encontro, o intuito de atingir a “plenitude de uma experiência 

existencial” para alcançar o fim ou o abá exibe, conforme Sodré (2017, p. 129), uma 

dinâmica de forças, áṣẹ, entre pessoas, animais, plantas e toda a espécie viva e atuante 

junto a humanidade: 

 

No conjunto ritualizado de procedimentos cosmogônicos, o corpo encontra 

totalidade, resolvendo a dicotomia entre singular e plural, entre sujeito e objeto 

ao se integrar no simbolismo coletivo na forma de gestos, posturas, direções 

do olhar, mas também de signos e inflexões microcorporais que apontam 

outras formas perceptivas. Ao mesmo tempo, a corporeidade enseja tipo de 

percepção sensorial, que pode de fato ser concebida como ‘ecológica’, na 

medida em que vincula o sujeito à natureza íntima do ecossistema circundante 
e abrangente (SODRÉ, 2017, p. 129). 

  

Em cima dessa vinculação entre sujeito e natureza, pensamos a circularidade como 

movimento e dinâmica de forças que prevalece aquilo que Antônio Bispo dos Santos 

nomeou como biointeração. Nela há a confluência, uma convivência regulatória com os 

elementos da natureza que tende a ensinar que “nem tudo que se ajunta se mistura, ou 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

57 

 

seja, nada é igual” (SANTOS, 2015, p. 89) e rege o pensamento plurista dos povos 

politeístas. Divergindo da transfluência que ensina “nem tudo que se mistura se ajunta” 

(SANTOS, 2015, p. 89) e rege o pensamento monista dos povos monoteístas. Com essa 

diferença, os debates de realidade e aparência, ou como comenta Bispo dos Santos (2015, 

p. 89) “entre o que é sintético e o que é orgânico” expõem e  exigem uma posição no 

mundo que percebe cada vida, não como algo abstrato, mas como concretização daquilo 

que compõe a humanidade. Sendo assim, é preciso compreender que a 

 

estreita relação dos povos de lógica cosmovisiva politeísta com os 

elementos da natureza, a sua relação respeitosa, orgânica e biointerativa 

com todos os elementos vitais, [trata-se de] uma das principais chaves 
para compreensão de questões que interessam a todas e a todos 

(SANTOS, 2015, p. 90). 

 

Com isso, as divergências entre o pensamento colonialista e o contra colonialista 

transparece naquilo que destacamos como dimensão espiritual, pois nas cosmovisões 

cristãs monoteístas há uma religação com o sagrado. Uma religação que trata o mundo 

como um “vale de lamentações” e o ser humano precisa ascender ao paraíso para se 

reconstituir em sua reconexão com a divindade. Já as espiritualidades politeístas tem a 

comunicação com as divindades no próprio mundo  e interagindo com diversas formas de 

vida. Essa divergência marca as seguintes disputas: “pensamento monista 

desterritorializado x pensamento plurista territorializado; elaboração e estruturação 

vertical x elaboração e estruturação circular; colonização x contra colonização; 

desenvolvimento x biointeração” (SANTOS, 2015, p. 91). 

Essas disputas exibem como a guerra colonial trata-se antes de mais nada de uma 

guerra territorial, já que o território marca as organizações comunitárias, valorativas e 

formativas do ser humano, e não é apenas uma ocupação de espaços. 

  

Nesse contexto, nós, povos contra colonizadores, temos demonstrado 
em muitos momentos da história a nossa capacidade de compreender e 

até de conviver com a complexidade das questões que esses processos 

tem nos apresentados (SANTOS, 2015, p. 97). 

  

Com efeito, a colonização atua em processos de ressignificação daquilo que o 

colonizado pode se identificar, principalmente negando a sua própria constituição por 

efeito da fragmentação de territórios que acabam por descaracterizar a própria linguagem 

para consolidar um semiocídio: “[...] para o qual o corpo exótico era destituído de espírito, 

ao modo de um receptáculo vazio que poderia ser preenchido pelas inscrições 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

58 

 

representativas do verbo cristão” (SODRÉ, 2017, p. 102). Não gratuitamente, conforme 

Sodré, os evangelizadores perpetuam um semiocídio ontológico justificando o genocídio 

físico. 

Contra tal extermínio, a circularidade passa a ser uma condição de resistência e 

dinâmica de forças dos povos politeístas dos terreiros, já que as pessoas da comunidade 

tendo o círculo como eixo de movimento faz com que aqueles presentes ao local sejam 

equidistantes um ao outro e em relação às divindades. Ainda acrescentando que a lógica 

dessa sabedoria organiza-se pela vitalidade ancestral e com a própria natureza, em síntese, 

“[...] as manifestações culturais dos povos afro-pindorâmicos pagãos politeístas são 

organizadas geralmente em estruturas circulares com participantes de ambos os sexos, de 

diversas faixas etárias e número ilimitado de participantes” (SANTOS, 2015, p. 41).  

Nesse processo rege uma filosofia comunitária que, conforme Vanda Machado 

(2013), expõe um em-sino orientado para uma formação da pessoa conforme a “[...] 

colocar o outro dentro do seu odu, dentro da sua própria sina, do seu caminho, do seu 

jeito de ser no mundo do jeito como ele é” (MACHADO, 2013, p. 41). Para tanto, a 

condução feita por mestras e mestres permitem um envolvimento integrado do individual 

no coletivo, rejeitando segmentações, pois se assim ocorresse as forças não transitariam 

circularmente em cada integrante da roda. Para Bispo dos Santos, outro aspecto da 

diferenciação se dá no fato de que se para o povo eurocristão monoteísta, um Deus “único, 

inatingível, desterritorializado, acima de tudo e de todos, tende a se organizar de maneira 

exclusivista vertical e/ou linear” (SANTOS, 2015, p. 39); já para os povos politeístas 

várias deusas e deuses são pressentidas atuando em seus corpos ou nos elementos da 

naturezas terreirizando sua pluripotência, pluriciência e pluripresença, “porque 

conseguem olhar para as suas deusas e deuses em todas as direções” (SANTOS, 2015, p. 

39). 

Porém, essa diferenciação provoca no povo monoteísta uma sensação de temor ao 

cosmo, por causa da organização da espiritualidade em relação à materialidade, 

principalmente por entenderem a presença contínua de um espectro rondando a mente 

que “infecta a alma com o pecado”. Assim se formula um terror psicológico, denominado 

por Bispo dos Santos (2015, p. 31) de cosmofobia,  caracterizada pelo “[...] amaldiçoar a 

terra e determinar uma relação fatigante entre o seu povo e a terra, classificando os frutos 

da terra como espinhos e ervas daninhas e impondo aos condenados que não comam de 

tais frutos”. Por isso, a terra passa a ser algo sem sentido, um lugar de expropriação, uso 

e abuso, pois os monoteístas enxergam uma única direção – o paraíso – regida por Deus, 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

59 

 

masculino, que “como não pode ser visto materialmente, se apegam muito em monismos 

objetivos e abstratos” (SANTOS, 2015, p. 39). 

E movimentado pela cosmofobia, rapidamente houve justificativas de “invadir, 

perseguir, capturar, derrotar e submeter todos os sarracenos e quaisquer pagãos e outros 

inimigos de Cristo onde quer que estejam seus reinos” (BULA ROMANUS PONTIFEX, 

1455 apud. BISPO, 2015, p. 28), desse modo os proprietários de Cristo tentaram colonizar 

a circularidade para impor uma linearidade. No entanto, permeadas pelo fogo e pelo 

nascimento as comunidades contra colonialistas atentos ao acontecimento-Èṣù perduram 

na eṣistência: “porque mesmo que queimem a escrita/ Não queimarão a oralidade/ Mesmo 

que queimem os símbolos/ Não queimarão os significados/ Mesmo queimando o nosso 

povo/ Não queimarão a ancestralidade” (SANTOS, 2015, p. 45). 

 

Jornada cósmica 

 

No primeiro momento explicitou-se o movimento contra colonialista como 

acontecimento-Èṣù. Nesse movimento há um transe no sentido de uma dinâmica circular 

de forças, isto é, quem participa do círculo ajunta-se num emaranhado de forças que se 

comunicam entre si. Seguindo as palavras de Bispo dos Santos (2015), esse transe se 

diferencia da linearidade monoteísta que busca religar o ser humano com o divino, já que 

a percepção politeísta interage com as diversas formas de vida em que a espiritualidade 

se expressa em cada elemento. 

Nesse segundo momento, interpretaremos a diáspora e a ancestralidade africana 

como uma articulação biocósmica, no sentido de uma “complementaridade radical entre 

o sagrado-ancestral, o muntu-pessoa e o universo-natureza” (MALOMALLO, 2018, p. 

571), re-criando uma cultura e re-territorilizando África. Essa interpretação também serve 

de preparatória ao ìtan de Èṣù Enugbarijó como princípio de pluriversalidade. Com isso, 

a espiritualidade ganha um sentido mais amplo em que pessoas, divindades, seres vivos 

e não-vivos compõem um Todo que potencializa as particularidades. Desse modo, para 

pensarmos a dimensão cósmica como característica do acontecimento-Èṣù é importante 

elucidar o sentido de diáspora e de ancestralidade aqui tratado. 

A condição etimológica de diáspora possui o significado de uma “dispersão 

através de um lugar” (BRAH, 2011). No caso dos povos africanos durante o período 

moderno, esse lugar tratou-se, em grande parte, do oceano Atlântico que se converteu 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

60 

 

para alguns africanos em uma concentração de violência e morte, a grande Kalunga, o 

cemitério. Já para aqueles/as que sobreviveram tiveram suas etnias com complexidades 

linguística, cultural e política reduzidas ao termo “negro”. Uma redução que, em 

consequência, tendeu a produzir “corpos fora de lugar”, pois conforme Grada Kilomba 

(2019, p. 56, grifos da autora): “No racismo, corpos negros são construídos como corpos 

impróprios, como corpos que estão ‘fora do lugar’ e, por essa razão, corpos que não 

podem pertencer”. Para reverter essa situação, a cartografia feita por Avtar Brah (2011) 

ajuda-nos compreender como a diáspora formula uma imagem de jornada em que um 

indivíduo ou um coletivo estabelece raízes em “outro lugar”. Uma jornada repleta de 

histórias e geografias que, ao fim, propõe epistemologicamente à diáspora um 

“dispositivo heurístico”:   

 

Sugiro que o conceito de diáspora represente as especificidades 

econômicas, políticas e culturais que unem entre si esses componentes. 

Isso significa que essas múltiplas jornadas podem configurar-se apenas 
através de uma confluência de narrativas à medida que são vividas, 

revividas, produzidas, reproduzidas e transformadas através da 

memória individual e coletiva e da re-memoração (BRAH, 2011, p. 
214). 

 

 Com o privilégio às narrativas resultantes de vivências e de memórias refuta-se 

também a noção de “entre-lugar”, pois nela há uma determinação do “outro” a partir do 

olhar de um “eu”, constituindo uma “utopia da diferença”. Tal utopia trata-se, conforme 

Stuart Hall (2009), de projetar o “outro” como relativo ao tempo e ao espaço, sem 

pertencimento fixo a um grupo, privilegiando a mobilidade e enfatizando vários locais. 

Contudo, a construção do “outro” ainda depende do exterior, uma dependência 

relacionada sempre com aquele/a que aparece à percepção de alguém privilegiado no 

discurso e justamente “[...] nos fala ou nos convoca para que assumamos nossos lugares 

como os sujeitos sociais de discursos particulares” (HALL, 2009, p. 111). Se quisermos 

direcionar para a situação brasileira, podemos dizer que se no discurso de formação do 

“ser brasileiro” corresponde à junção de povos, principalmente daqueles pertencentes à 

Europa, à África ou à América, a afirmação da africanidade, indigineidade ou europeidade 

não se restringe à pessoa mas se adequa ao como ela aparece a “alguém”. Por conseguinte, 

o pertencimento do indivíduo depende do outro olhar que pode anunciar-se por meio de 

discursos hierarquizantes: 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

61 

 

A questão é que existem vários outros incluídos dentro e através de 

dualidades, embora um ou mais possam ter precedência dentro da 

formação discursiva concreta. Por exemplo, um discurso pode lidar 
principalmente com gênero e, como tal, pode se concentrar nas 

dualidades de gênero (embora, é claro, a construção binária nem sempre 

seja inevitável). Mas esse discurso não é isolado dos outros, como 
aqueles que significam classe, raça, religião ou geração. A 

especificidade de cada um é enquadrada dentro e através de campos de 

representação do outro (BRAH, 2011, p. 216). 

 

Tais campos possuem complexificações relativas às perdas de conexão com a 

terra e à reinvenção do território para ativar a junção corporal-espiritual na diáspora. 

Mesmo assim é possível perceber a vitalidade ancestral materializada nos corpos 

presentes. Principalmente pelos/as “mestres da palavra”, pois como comenta Débora 

Araujo (2019, p. 109): “As cantigas, as histórias de outras terras e, sobretudo, a 

corporeidade marcada das avós e dos avôs foram e ainda são, para a população negra no 

Brasil, grandes patrimônios histórico-culturais”. A complexidade aumenta no corpo 

espiritual politeísta, já que quanto mais velho a responsabilidade de transmissão dos 

conteúdos aumenta. Vale ressaltar que isso não implica uma supressão de voz dos mais 

novos, mas pela perspectiva de vida, o mais velho marcado pelas experiências corpóreas 

consegue perceber algo ainda não visível para o mais novo. Por isso, a comunicação entre 

os membros da comunidade conserva e potencializa a força interior de cada vivente, pois 

“as mensagens são enviadas quando os velhos e velhas, juntamente com todo o vilarejo, 

se reúnem, demonstrando a força da comunidade” (ARAUJO, 2019, p. 117). 

Contudo, mesmo ciente dessa singularidade dos “mais velhos”, com a intenção 

de ampliar e provocar a nossa percepção, a ancestralidade será discutida a partir dos “mais 

novos”, das crianças. No tratamento da questão tendo a criança como motor móvel 

ancestral, as formas de sentir o mundo se intensificam em suas diversas dimensões e 

prepara o terreno para o acontecimento-Èṣù. Acontecimento, como escrito no início deste 

ensaio, caracterizado pela “permissão-exposição” e pela subversão do conceito ocidental 

de tempo. E com o acontecimento pensado por meio da figura da criança, anuncia-se uma 

compreensão de infância como a soma entre o enigma e o ritual. As partes dessa soma, 

respectivamente, podem ser ilustradas nas seguintes palavras de Sobonfú Somé (2007): 

“[...] até os cinco ou seis anos as crianças lembram-se de tudo perfeitamente, mas, depois 

disso, algo começa a acontecer no corpo, que as faz esquecer” (p. 69); “A presença das 

crianças gera os rituais mais simples e vibrantes. Quando estão presentes, o que quer que 

se faça de errado torna-se certo” (p. 61). 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

62 

 

O enigma e o ritual das crianças são perspectivas que nos põem, adultos/as, em 

um espaço além das normas de saber e de poder. Como também recusam as dicotomias 

generificantes que reduzem a espiritualidade materna, feminina, à emoção e à 

subserviência e já a paterna, masculina, produtora da disciplina e exercício da 

racionalidade. 

Por isso, ao destacar a criança como enigma e ritual evidencia-se a ancestralidade 

como similar a um animal grandioso e forte, pois “ela, ao mesmo tempo, é enigma-

mistério e revelação-profecia. Indica e esconde caminhos. A ancestralidade é um modo 

de interpretar e produzir a realidade” (OLIVEIRA, 2007, p. 257).  Inclusive, com o escrito 

até o momento podemos anunciar que a criança ancestral (algo que habita em nós e nos 

acompanha em nossa vida terrena) busca nos incluir, unir, ligar e encantar em nossa 

percepção de mundo. Uma busca fundamentada na ligação ancestral das crianças que é, 

como nos explica Araujo, um recurso para evidenciar a conexão infantil com as 

dimensões visíveis e invisíveis. Uma conexão possível já que “ser criança [...] significa 

existir e coexistir desde sempre, sobretudo porque se entende que o protagonismo das 

escolhas e o conhecimento dos mistérios espirituais não são menores quando se é 

pequeno” (ARAUJO, 2019, p. 124). 

Esse mistério se volta na vertente biocósmica do acontecimento-Èṣù na junção 

ancestralidade e diáspora africana que justamente dinamiza a vitalidade dos corpos 

negros. Com essa preparação do terreno podemos enfim interpretar o ìtan de Èṣù 

Ẹnugbárijọ como princípio da pluriversalidade. 

 

A boca pluriversal 

 

As perspectivas do acontecimento-Èṣù apresentadas neste ensaio dividiu-se em 

dois momentos: a interação entre humanos, seres vivos e não vivos formando uma 

espiritualidade em comunicação com as dimensões visíveis e invisíveis; a articulação 

biocósmica dos africanos em diáspora com sua ancestralidade através da dinamicidade 

vital que reconstitui histórias e geografias encarnadas no corpo. Tais momentos 

fundamentam-se na circularidade contra colonialista e se reverbera nas fontes espirituais 

e culturais, que agora pensaremos encruzadas com eixos do pensamento filosófico. Essa 

encruza propõe pensar o mundo como reunião daquilo que afeta o corpo, isto é, uma 

estética. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

63 

 

Essa proposta vincula-se ao pensamento nagô (SODRÉ, 2017) construído a partir 

da cultura da região africana conhecida como iorubalândia (Benin, Togo, Nigéria) e 

estendida para a cultura diaspórica presente no Brasil que agencia “tanto a síntese de 

modulações identitárias (ijexá, ketu, egbá e outros) quanto o sincretismo com traços de 

outras formações étnicas (fon, mali e outros), aqui conhecidas pelo nome genérico de 

‘jeje’” (SODRÉ, 2015, p. 191). Assim, esse pensamento produz uma filosofia alicerçada 

em enunciações provenientes do próprio sistema simbólico que, para Sodré (2017, p. 

177), “transcende o campo semântico (território dos signos) por implicar a estruturação 

originária”. Originária por se basear na oralidade que, por conseguinte, mesmo havendo 

em si diferenças, dependendo da voz narradora, o sentido interpretativo continua comum. 

Inclusive, pela fala forma-se uma “série de símbolos” orientadores das ações humanas 

adequadas àquilo que pertence ao plano imaginário. 

Por isso, narrativas como as dos ìtans não se limitam em prerrogativas morais, 

mas funciona como compreensão das condições humanas (com suas variadas maneiras 

de agir e de pensar) e das complexas vivências ancestrais. Para tanto, podemos dizer que 

essa compreensão se movimenta no sentido circular e cada ponto estático consolida um 

acontecimento que revela uma semântica, uma rede de identificações “cuja decifração 

jamais os esgota, a exemplo das camadas descascadas de uma cebola, que redundam em 

zero” (SODRÉ, 2017, p. 178). Tal acontecimento refere-se à Èṣù, pois Ele sendo o próprio 

dinamismo proporciona àquilo que é vivo a sua eṣistência, sua mobilidade. Isso se torna 

mais visível ao lermos um dos ìtans que trata de uma das faces eṣusíacas: a de Ẹnugbárijọ. 

O ìtan inicia-se com Ọ̀rúnmìlà2 desejoso em ter um filho e para isso encontrou-se 

com Òriṣàlá3 que tinha começado a criar os seres humanos. Na porta do palácio, sentado 

à esquerda, encontrava-se Èṣù Yangí (o primordial), Ọ̀rúnmìlà vendo-o pergunta à 

Òriṣàlá se este era o seu filho, mas recebeu a seguinte resposta: “Ainda não é tempo da 

chegada de um filho”. Depois de muita insistência, mesmo com a advertências de que 

aquele não era o filho ideal, Ọ̀rúnmìlà obteve a graça de Òriṣàlá e tempo depois nasceu 

Ẹlẹgbára (o dono do corpo). Nasceu já falando e comendo tudo que lhe vinha pela frente 

– animais, aves, farofas, inhames, garrafas de aguardente, de vinho – não tinha nada que 

saciava a sua fome. Uma vontade que a mãe em busca de saciá-la a qualquer custo lhe 

                                                             
2 Ọ̀rúnmìlà é quem guarda a sabedoria do Ifá (sistema de consultas) e por isso é representado com o seu 

opelê ifá. 
3 Òriṣàlá, ou Oxalá, é parte masculina da criação dos seres humanos. Na forma jovem é chamado de 

Oxaguiã com um idá (espada), um pilão de metal branco e um escudo. Na forma idosa é Oxalufã carregando 

um cajado de metal chamado opaxoró.  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

64 

 

dava aquilo que pedia, até o momento em que Ẹlẹgbára devorou a própria mãe, Yébìírú4. 

E quando foi ao encontro do pai, 

 

Orunmilá pegou a espada e avançou sobre o filho para mata-lo. Exu 

fugiu, sendo sempre perseguido pelo pai. A perseguição ia de Orum em 
Orum. A cada espaço do Céu, Orunmilá alcançava o filho, cortando-o 

em duzentos e um pedaços. 

Cada pedaço transformou-se num Yangí, um pedaço de laterite, a cada 
encontro o decentésimo primeiro pedaço transformava-se novamente 

em Exu. Correndo de um espaço sagrado a outro, terminaram por 

alcançar o último Orum. Como não tinham saída, resolveram entrar em 

acordo, Elegbara devolveu tudo o que havia devorado, inclusive a mãe. 
Cada Yangí poderia ser usado por Orunmilá como sendo o verdadeiro 

Exu. E Yangí trabalharia para Orunmilá, levando oferendas e 

mensagens enviadas pelos homens. Em troca, em qualquer ritual, 
Elegbara seria saudado sempre antes dos demais. E sempre que um 

orixá recebesse um sacrifício, Elegbara teria o direito de comer primeiro 

(PRANDI, 2001, p. 74-75).  

 

A narrativa possui vários elementos interpretativos que podem nos direcionar para 

diferentes caminhos, mas para dialogar com a proposta deste ensaio é importante observar 

a característica de devorar e regurgitar. Principalmente porque é a partir dela que marca o 

Ẹnugbárijọ como a boca coletiva que “transforma o pensamento em palavra e os seus 

cursos no alinhave da comunicação” (RUFFINO, 2019, p. 31). Desse modo, constrói-se 

uma ponte entre o òṛun (supraterreno) e o àiyê (terreno) que se atrela à Èṣù e seu percorrer 

em todos espaços do òṛun. Outro detalhe desse ìtan é a presença de outras faces: Yangí e 

Ẹlẹgbára. Luiz Rufino (2019) explica que o Yangí é aquele que está no primeiro e também 

no último, tal como os pontos do caracol (Òkòtó) que “nos possibilita pensar o presente 

de forma alargada, que nos permite também transgredir com a linearidade histórica que 

achata o presente (potência do ser e suas invenções em interação com o espírito do tempo) 

entre passado e futuro” (RUFINO, 2019, p. 25). O Ẹlẹgbára é o dono do corpo, que para 

Sodré atua assegurando a circulação das vias internas, animando o corpo e filtrando as 

impurezas num processo de “dejeção”: “passível ser etimologicamente lida no próprio 

nome – Exu – uma aglutinação do prefixo è com a raiz verbal xu e semioticamente afim 

ao primeiro significado grego de Arkhé, que é ‘ânus’, ou seja, a boca ‘última’ do corpo” 

(SODRÉ, 2017, p. 179). 

Tais presenças nas narrativas compõem a multiplicidade eṣusíacas que são 

envolvidas em várias faces. Mas como retirar dessa narrativa a interpretação de 

                                                             
4 Yébìírú é o ventre-continente da humanidade que dá nascimento as todos os tipos de filhos. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

65 

 

pluriversalidade? Inicialmente, devemos compreender alguns de seus momentos, 

primeiro quando a Yébìírú é ingerida a partir dali Èṣù antecede a própria origem; depois, 

a perseguição de Ọ̀rúnmìlà em cada espaço do òṛun, simboliza o desejo de reparação ao 

ato. Ao Èṣù ser cortado em duzentos e um pedaços, não o finda e sim multiplica a 

vitalidade que fica concentrada em pedaços de laterite. O ato de regurgitar “tudo o que 

havia devorado, inclusive a mãe”, advém do acordo entre Ọ̀rúnmìlà e Èṣù que se 

traduzirmos para uma linguagem filosófica corresponde a razão humana tentando decifrar 

a vida. Com isso, a regurgitação da mãe – da origem, da Arkhé – expõe que a origem 

deixa de ser “una” e transformar-se em múltipla conforme o número de espaços do òṛun 

mediados com o aiyê. 

Com tais observações é importante destacar que não há universalidade, 

delimitadora de uma univocidade do sentido em Èṣù, e sim há singularidades confluindo 

várias perspectivas. Por isso, associamos esta narrativa àquilo que Mogobe Ramose 

(2011, p. 11) nomeia como paradigma da pluriversalidade: 

 

Ontologicamente, o Ser é a manifestação da multiplicidade e da 
diversidade dos entes. Essa é a pluriversalidade do ser, sempre presente. 

Para que essa condição existencial dos entes faça sentido, eles são 

identificados e determinados a partir de particularidades específicas. 
Assim, a particularidade assume uma posição primária a partir da qual 

o ser é concebido. Essa assunção da primazia da particularidade como 

modo de entender o ser é frequentemente mal colocada como a 

condição ontológica originária do ser. O mal-entendido se torna a 
substituição da pluriversalidade original ineliminável do Ser. 

 

Nessa passagem Ramose expõe a pluriversalidade como a manifestação múltipla 

do Ser naquilo que percebemos no mundo visível e invisível. Diante disso, retiramos ao 

menos três sentidos para o acontecimento-Èṣù: i) aquilo que existe determina-se pela 

particularidade que o compõe; ii) a particularidade torna-se a principal forma de 

compreensão de um modo ser; iii) o pensamento sobre a particularidade é inadequado 

quando não permite o entendimento em seu todo. Tais sentidos são ocultados pelo 

pensamento hegemônico por salvaguardar um padrão de categorias que impede a 

formulação de uma epistemologia pluriversal. Esse impedimento sinaliza, conforme 

argumenta Ramose (2011, p. 11), um “esforço em suprimir e mesmo eliminar a 

pluralidade do ser”. 

Esse esforço manifesta-se na nossa sociedade de maneira abrangente. Ao 

seguirmos o argumento de Ramose, percebemos que, por exemplo, se a filosofia existe 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

66 

 

para certo grupo humano e é negada a outros grupos, então a ideia de filosofia “universal”, 

sem cultura, sexo, religião ou cor, afirma uma particularidade que não permite o 

entendimento em seu todo. Com isso, não se adequa ao terceiro sentido do acontecimento-

Èṣù. Além disso, se trocarmos a palavra filosofia por cultura, ciência, espiritualidade ou 

quaisquer outras, logo percebemos que a “universalidade” é uma acomodação da ideia de 

humanidade como repetição do “mesmo”, pois “[a] ênfase na mesmidade (sameness) sob 

a égide do ‘universal’, diz respeito à aparente intenção de estabelecer totalidade e 

hegemonia” (RAMOSE, 2011, p. 10).  Em decorrência, o “outro” é um alien, um 

estranho, ao mundo que habita o meu “eu” e, doravante, necessita se adequar às 

prerrogativas das minhas condições de existência. Porém, como o acontecimento-Èṣù nos 

permite objetar essa concepção particular de “universal”? Aquilo que foi escrito até o 

momento fornece uma saída dessa concepção ao enfocarmos na circularidade como um 

trânsito contra colonialista. Uma ênfase que, ainda seguindo as palavras de Ramose 

(2011, p. 12), afirmamos: “Ao falar da particularidade, temos em mente aquilo que está 

incrustado na natureza e na cultura, revelando as características específicas, mas inter-

relacionadas, que constituem a sua identidade”. 

Essa constituição da identidade é uma via importante para adentrarmos nas 

implicações do acontecimento-Èṣù frente a “universalidade” ocidental. Uma 

“universalidade”, retomando alguns pontos deste ensaio, que corrobora uma linearidade 

monoteísta e uma formação de sujeitos dependentes do “olhar” ocidental. Em grande 

parte, uma das implicações direciona-se para a noção de identidade vinculada à 

característica de Èṣù como substância-fundamento àquilo que existe, dinâmica entre-

mundos e sempre escapável às categorizações racionais. Além disso, vale discutir a 

questão da encruzilhada, pois sendo o lugar de Èṣù então o que acontece quando nos 

encontramos nela? A própria noção de encontro entra no jogo, já que outros signos e 

significados são destacados e a alteridade vincula-se a uma formação atravessada de 

humanidades. Ainda mais como afirma Rufino (2019, p. 5): “A encruzilhada é a boca do 

mundo, é saber praticado nas margens por inúmeros seres que fazem tecnologias e 

poéticas de espantar a escassez abrindo caminhos”. 

A encruzilhada comporta a circularidade da força vital, ou em termos iorubás: o 

áṣẹ. A própria dinâmica que engendra e faz interagir os diversos caminhos, pois na 

encruzilhada todos os caminhos nos levam a Èṣù. Nessa perspectiva, concordamos com 

Wanderson Flor do Nascimento (2016, p. 30) que Èṣù “não é apenas a figura da 

encruzilhada, mas também o movimento que se faz diante da multiplicidade de caminhos 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

67 

 

que a encruzilhada faz ver, nos possibilitando um deslocamento que pode nos encaminhar 

para vários lugares e um movimentar que nos faz ser de outros modos”. 

Outros modos que envolvem o próprio senso de comunidade e destaca como a 

ancestralidade é uma dinâmica vital enigmática e ritualística que potencializa os “mais 

novos” e atualiza “os mais velhos”. Criando um jogo, que desfaz a encruzilhada como 

um local de assombro, de medo, bloqueando o áṣẹ, para abrir os caminhos e enviar 

mensagens entre as dimensões visíveis e invisíveis. Portanto,  

 

Exu necessita da comunidade funcionando para que as mensagens 

circulem, para que a pluralidade de caminhos visível nas encruzilhadas 
faça sentido. Exu encontra – e faz aparecer – nas encruzilhadas, essa 

confluência de caminhos, uma multiplicidade de possibilidades abertas 

para o caminhar: nem todas elas harmônicas ou pacíficas, deixando a 
decisão sobre a circulação do axé nesses gestos do caminhar sob a 

responsabilidade dos caminhantes, que podem potencializar ou 

despotencializar o axé (FLOR DO NASCIMENTO, 2016, p. 37). 

 

Uma responsabilidade que responde à circularidade e guarda o poder da 

transformação, adquirindo formas concordantes com o caminho traçado se ele 

potencializa ou não o áṣẹ. Nesse processo, a face de Yangí torna-se importante, pois em 

“cada pedaço picotado do seu corpo, se reconstruiu como um novo ser e se colocou a 

caminhar e a inventar a vida enquanto possibilidade. Essa é a face de Yangí, o caráter 

primordial de Exu” (RUFINO, 2019, p. 24). Um caráter marcado pela potência eṣusíaca 

no corpo, transgredindo as fronteiras da razão e ampliando cada existência para um 

horizonte “que nos possibilita travar um debate acerca da problemática ontológica, da 

invenção e do devir do ser negro-africano no mundo” (RUFINO, 2019, p. 24). Além disso, 

como Rufino (2019, p. 25) explica, “praticando outros caminhos, estes encarnados pelas 

potências de Exú, percebemos que os regimes de verdade acerca do mundo e suas 

soluções assentam na escassez, pois a suas saídas não miram a diversidade de cacos”. 

Outro aspecto relevante de Yangí é o nascimento dos elementos cósmicos. 

Retomando ao itán lemos que Ele está à esquerda do portão quando Ọ̀rúnmìlà havia 

chegado. O lado esquerdo na cultura nagô remete ao princípio feminino, da geração, desse 

modo há uma pré-visão do acontecimento, pois “Èṣù é aquele que nasceu antes da mãe”. 

Como também, na interpretação de Sodré, há uma relação com o número “um” e ao 

mesmo tempo com o “três”, pois se o “um” é quem propicia multiplicidade dos pares, o 

“três” “[...] não é o primeiro e sim o primordial: a dinâmica de reunião do terceiro 

constitui um e dois [...] É o número três, portanto, que abre a possibilidade do infinito 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

68 

 

diverso.” (SODRÉ, 2017, p. 178). Um infinito concretizado pela linguagem que 

justamente comunica as ações de entidades transcendentes com os seres humanos: “uma 

vez que cada som verbal aparece como um terceiro elemento, resultante da interação de 

dois elementos” (SODRÉ, 2017, p. 178). Ou seja, a potência do áṣẹ em Yangí circula uma 

condição ontológica e epistemológica.  

Na face Ẹlẹgbára articula-se a questão do corpo que subverte a reflexão ocidental 

sobre a sexualidade centrado no aspecto reprodutivo. Porquanto, como ressalta Sodré, 

“Exu revela algo muito mais amplo, algo inerente à condição humana [...], que é a ligação 

visceral entre o sagrado e o erótico” (SODRÉ, 2017, p. 179). A ligação com o erótico 

amplia a noção de religião como uma perspectiva de perceber a sexualidade como 

expressão autônoma da vida, ao invés de evocar o sacro como pertencente a uma 

interioridade e permeada pela proibição. O corpo é afetado e afeta o outro ser humano e 

o mundo em toda a sua complexidade, produzindo um modo coletivo e não se fixando na 

separação entre interioridade ou exterioridade. Na verdade, há uma peregrinação erótica 

em que “o espírito foge à subordinação imposta pela realidade do corpo mortal, perdendo, 

como os deuses ou os espíritos míticos, o substrato da realidade e penetrando assim no 

sagrado” (SODRÉ, 2017, p. 180). Por isso, o erótico refere-se muito mais na busca 

contínua entre ancestralidade e descendência em que se orientando por Èṣù comunica a 

encarnação no mundo em seus múltiplos caminhos: 

 

Nessa mesma direção, a Arkhé africana reserva ao erótico uma 

dimensão de ambivalências – profundidade e mistério – mais ampla do 
que a implicada na simples reprodução sexual por conotar a totalidade 

– ao mesmo tempo biológica e simbólica, contínua e descontínua – do 

processo que garante continuidade entre ancestralidade e descendência, 
mas com todos os matizes do segredo que perpassa a relação entre a 

interioridade e a exterioridade. Para assegurar essa garantia, Exu é tanto 

ancestral quando descendente – a protoforma da progenitura por 

excelência (SODRÉ, 2017, p. 180). 

 

Sendo assim, temos na potência do áṣẹ em Ẹlẹgbára a circularidade ética e 

política. Nesse entreleçamento, percebemos que Ẹnugbárijọ cruza com Yangí e Ẹlẹgbára 

uma circularidade que podemos ilustrar da seguinte maneira: 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

69 

 

  

A circularidade Èṣù Ẹnugbárijọ 

Fonte: organização do autor 
 

 

Essa circularidade traduzida filosoficamente, seguindo ao já explorado neste 

ensaio, mostra como Èṣú acontece no mundo visível e no invisível produzindo uma 

estética e enquanto tal envolve caminhos encruzados com a ética e a política de Ẹlẹgbára 

e com a epistemologia e a ontologia de Yangí:  

 

 

Figura 2: A circularidade estética 

Fonte: organização do autor 

 

 

Nessa vinculação, as vielas da filosofia nagô estão expostas como contraponto 

àquilo que o monoteísmo estabelece como linearidade decifradora dos limites humanos e 

sua separação da divindade. Com isso, o pensamento filosófico atua em uma encruzilhada 

e como tal envolve caminhos diversos para a solução dos problemas, pois o desejo por 

“um” provocou a multiplicidade do “três”. 

ESTÉTICA  

ẸNUGBÁRIJỌ 

YANGÍ 

ẸLẸGBÁRA 

 

ẸLẸGBÁRA 

YANGÍ 

ONTOLOGIA 

EPISTEMOLOGIA 

ÉTICA 

POLÍTICA 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

70 

 

Uma provocação atrelada aos diferentes modos de Èṣù e, principalmente, pelo seu 

acontecimento. Nesse caminho, em outro ìtan em que Ele usa um chapéu de um lado 

vermelho e do outro preto simboliza também a contrariedade do acontecimento-Èṣù 

diante da verdade universal. Pois ao passar no meio dos dois amigos, cada um vê apenas 

um lado de chapéu e toma como todo (universal) e a partir daí cria-se a discórdia pela 

defesa da sua perspectiva acerca da “única” verdade. Assim, se exemplifica como a razão 

ocidental preocupada em decifrar o enigma não atenta para o acontecimento, pois “um 

momento pode se apresentar de uma forma ou de outra conforme os pontos de vista de 

quem os observam e, nessa observação, revela mais a característica do observador ao 

invés do próprio Èṣù” (OLIVEIRA, 2007, p. 128). O problema é que para saber quem é 

Èṣù necessita-se dar uma volta em torno Dele e “dar uma volta é, de fato, um movimento 

curvo e não retilíneo, que dependendo da velocidade que se cumpra a tarefa, pode levar à 

vertigem o espectador. Exu é o mestre da vertigem!” (OLIVEIRA, 2007, p. 129) seja 

impulsionando o inconformismo, seja contra colonizando o pensamento humano. 

 

Últimas palavras 

 

As linhas costuradas neste ensaio propuseram uma forma de entender Èṣù como 

acontecimento e, para isso, a intepretação do ìtán de Ẹnugbárijọ aproximou-O do 

paradigma da pluriversalidade. Tal paradigma expôs filosoficamente como tratar de 

certos eixos através de uma circularidade que cruza dois ou mais caminhos. Com isso, 

nós ilustramos a estética como referência dialógica entre a epistemologia, a ética, a 

política e a ontologia. Tal ilustração tratou-se de uma percepção de como o 

acontecimento-Èṣù propicia uma circularidade contra colonialista e, portanto, opõe-se ao 

colonialismo que pretende regular a própria vida e suas expressões na humanidade.  

Para tanto, apresentamos alicerçados no conceito de “biointeração” como a 

espiritualidade, diferente do discurso religioso, trata-se de uma vinculação entre 

aquele/aquilo que está no campo visível ou no invisível. Tal vínculo amplia a noção de 

vida e expõe como o “outro” adequa-se a uma singularidade marcada por um coletivo. 

Com isso, a diáspora e a ancestralidade africana tornam-se elementos que articulam um 

dinamismo cósmico exibindo o caráter enigmático e ritualístico dos corpos negros. Nesse 

conjunto a intenção foi subverter o discurso colonialista da razão ocidental. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

71 

 

Um discurso reprodutor da imagem de humanidade repletas de categorias nas 

quais podem ser inseridas, retiradas ou remodeladas conforme um desejo ideal de 

humano. Fundamentados nesse desejo, o colonizador observou os povos por meio de um 

maquinário de controle a partir de uma submissão e divisão racial. Nesse bojo, grupos de 

pensadores ampliaram o alcance de tal controle até justificando a legalidade de tráfico e 

a transformação de humanos em mercadoria:  

 

Os europeus escravizam os negros e os vendem nas Américas. Embora 
isso seja ruim, a situação dos negros em suas próprias terras é ainda 

pior, porque lá existe uma escravidão absoluta; o princípio essencial da 

escravidão, o fato do homem ainda não ter obtido consciência de sua 

liberdade e, consequentemente, afunda-se até tornar-se uma mera Coisa 
– um objeto sem valor (HEGEL, 1857, p. 100). 

 

Como provocação, trazemos algumas palavras de Rufino (2019, p. 32), até mesmo 

para ilustrar a dinâmica do acontecimento-Èṣù não percebido pelo discurso colonizador: 

“[Hegel] firmaste um verso sobre as populações negras como sendo contrações imóveis, 

rastejo e espasmo. Eu, cismado que sou, refaço a pergunta: Ora tu não viste um moleque 

de pau duro que passou do teu lado? Não viu? Acabou de tirar um sarro de ti!” (RUFINO, 

2019, p. 32).   

 Com o sarro desse “moleque de pau duro” encaminho a finalização deste ensaio 

com o seguinte firmamento: o acontecimento-Èṣù faz com que aquilo que está vivo tenha 

eṣistência. 

 

Referências 

 

BRAH, Avtar. Cartografías de la Diáspora. Identidades em cuéstion. Madrid: 

Traficantes de Sueños, 2011. 

 

BLUES, Baco Exu do. Èṣù. São Paulo: 999, 2017. 

 

DANTAS, Luís Thiago Freire.  A filosofia nagô e a temporalidade da vertigem. Odeere: 

Revista do Programa de Pós-Graduação em Relações Étnicas e Contemporaneidade – 

UESB. Vol. 3, n. 6, Julho – Dezembro de 2018, pp. 120-132. 

 

FLOR DO NASCIMENTO, Wanderson. Olojá: Entre encontros - Exu, o senhor do 

mercado. Das Questões, n.4, ago/set 2016, pp. 28- 39. 

 

HALL, Stuart. Quem precisa da Identidade? In: SILVA, Tomaz Tadeu da. Identidade e 

Diferença. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2009. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

72 

 

 

HEGEL, Friederich. Lectures on the Philosophy of History. London: York Street, 1857. 

 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de 

Janeiro: Editora Cobogó, 2017. 

 

MALOMALLO, Bas’ilelle. Epistemologia Do Ntu: Ubuntu, Bisoidade, Macumba, 

Batuque E “X” Africana. In: SOUZA, Elio Ferreira de; et. al (Orgs.). História e cultura 

afrodescendente. Teresina: FUESPI, 2018, pp. 561-574. 

 

MACHADO, Vanda. Pele da cor da noite. Salvador: UFBA, 2013. 

 

MBEMBE, Achille. Crítica da Razão Negra. São Paulo: n-1 edições, 2019. 

 

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos orixás. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 

 

OLIVEIRA, Eduardo David. Filosofia da ancestralidade: corpo e mito na filosofia da 

educação. Curitiba: 2007. 

 

RAMOSE, Mogobe. Sobre a legitimidade e o estudo de filosofia africana. Ensaios 

Filosóficos. Volume IV, outubro, p. 6-25. 

 

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Rio de Janeiro: Ed. Mórula, 2019.  

SANTOS, Antônio Bispo dos. Colonização, Quilombos: modos e significação. Brasília: 

Instituto Nacional de Ciência e Tecnologia de Inclusão no Ensino Superior e na Pesquisa 

– INCTI, 2015. 

 

SODRÉ, Muniz. Claros e Escuros: identidade, povo e mídia no Brasil. Rio de Janeiro: 

Editora Vozes, 2015, p. 191. 

 

SODRÉ, Muniz. Pensar Nagô. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2017. 

 

SOMÉ, Sobonfu. O espírito da intimidade: ensinamentos ancestrais africanos sobre 

relacionamentos. São Paulo: Odysseus Editora, 2007. 

 

Recebido em: 03/11/2020 

Aceito em: 03/11/2020 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

73 

 

AS GRIÔS NO BRASIL: SABERES E FAZERES DE 

MULHERES NEGRAS ATRAVÉS DA CATEGORIA TIA 

 

Angélica Ferrarez de Almeida1 

DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.34965 

 

Resumo 

Através da preservação da memória genealógica, traduzida em saberes e fazeres que 

constituem as chamadas Tias, vamos refletir como se deu a construção desta categoria 

política e como a aproximação com o ofício dos griôs da África Ocidental nos 

proporciona uma linha de entendimento da importância da trajetória destas mulheres 

negras, por ora, inviabilizadas na história. Logo, a reflexão dos regimes de visibilidade, 

protagonismo e emancipação, desenvolvida por mulheres negras na dimensão política, 

cultural e de organização dos espaços da memória em países de reminiscências 

coloniais, como é o caso do Brasil, nos possibilita inscrever a categoria Tia como um 

ofício na história social das mulheres. Refletindo assim sua intervenção no mundo a 

partir do trabalho protagonizado às margens, acionando assim a potência das histórias 

múltiplas na partilha do comum. Deste modo, vamos nos servir de uma costura 

bibliográfica enquanto elaboramos e pesquisamos nossas próprias fontes, já que o 

registro de tais memórias se encontra soterrado nas amarras do pacto colonial. Dito isto, 

este é um trabalho por regimes de visibilidade e ajuste de memórias.  

 
Palavras-chave: Tias. Griôs. Memórias. Saberes. Visibilidades.   

GRIOTS EN BRASIL: CONOCIMIENTO Y HACER DE 

MUJERES NEGRAS A TRAVÉS DE LA CATEGORÍA TIA 
 

Resumen 

A través de la preservación de la memoria genealógica, traducida en saberes y prácticas 

que constituyen las llamadas Tias, reflexionaremos sobre cómo se dio la construcción 

de esta categoría política y cómo la aproximación con la arte de griots de África 

Occidental, nos proporciona una línea de comprensión de la importancia de la 

trayectoria de estas mujeres negras, por ahora, inviabilizada en la historia. Por tanto, el 

reflejo de los regímenes de visibilidad, protagonismo y emancipación, desarrollados por 

las mujeres negras en la dimensión política, cultural y organizativa de los espacios de 

memoria en países con reminiscencias coloniales, como es el caso de Brasil, permite 

inscribir la categoría de Tia como un oficio en la historia social de las mujeres. 

Reflejando así, su intervención en el mundo desde el trabajo realizado en los márgenes, 

activando así el poder de las múltiples historias en compartir lo común. De esta manera, 

utilizaremos una costura bibliográfica mientras elaboramos e investigamos nuestras 

                                                             
1 Doutoranda em História pela UERJ com projeto Mulheres Negras no Pós Abolição: memória, linguagem e 

poder no ofício da porta bandeira tia Dodô da Portela. Possui mestrado em História Social da Cultura pela 

Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro com tema As tias pretas do samba: por uma questão de 

memória, espaço e patrimônio. Email: angelferrarez@gmail.com  

mailto:angelferrarez@gmail.com


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

74 

 

propias fuentes, ya que el registro de tales memorias está enterrado en los lazos del 

pacto colonial. Dicho esto, este es un trabajo para regímenes de visibilidad y ajuste de 

memorias. 

 

Palabras clave: Tias. Griots. Memorias. Conocimiento. Visibilidades. 

 

No rastro dos griôs 
 

Eu sou um “griot”, antes de qualquer coisa, e o “griot” é 
a memória do continente africano. Da parte da África do 

Oeste é a biblioteca e é, também, o guardião das tradições 

e dos costumes, encarregado da organização de todas as 

cerimônias. Ninguém se torna “griot”. Nasce-se “griot”. 
É de pai para filho. Mas há também as “griotes”, as 

mulheres. São muito poderosas. Quando elas estão, os 

homens se calam2.  

Sotigui Kuyaté3 

 

O termo francês “griot” apareceu pela primeira vez em francês na obra de Alexis 

de Saint Lô: Voyage au Sénégal de 1637. Sendo uma das instituições mais antigas da 

África Ocidental, há relatos de viajantes árabes datados de 1350 sobre a corte do Mali 

nos quais se descrevem a presença de músicos intérpretes com características bem 

semelhantes aos “griots”, mas que eram conhecidos entre si pelo termo jeli. (BARRY, 

2000). 

Sendo um estrangeirismo francês, a utilização da palavra “griot”, ao mesmo 

tempo que foi fruto do olhar europeu sobre um ofício mais antigo na África Ocidental, é 

também uma apropriação por parte dos africanos de uma terminologia que eles 

souberam bem incorporar enquanto categoria política de existência e (re) existência no 

mundo. Como não há correspondência no português para esta expressão, vamos adotar a 

forma aportuguesada griô, como há grafado na Epopeia Mandinga de Sundjata de 1982, 

romance publicado em diversas versões por Niane Djibril Tamsir, no qual retrata a 

formação da identidade griô sendo cunhada nas fronteiras, no contato com o olhar 

classificatório do colonizador, transitando entre o processo de assimilação engendrado 

pelo europeu e a apropriação por parte do próprio grupo africano.  

                                                             
2 Livre transcrição do documentário: “Sotigui Kouyaté: um griot no Brasil”, produzido pelo grupo SESC 

TV em dezembro de 2006.  
3 Sotigui Kuyaté nasceu no Mali em 1936 e faleceu em Paris em 2010, sendo considerado um dos griôs da 

contemporaneidade. Seu reconhecimento internacional se deu por conta de seu trabalho no cinema e no 

teatro, tendo atuado em diversas produções francesas, inclusive com Bernardo Bertolucci e Peter Brook. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

75 

 

A casta dos griôs é uma reminiscência da África Ocidental anterior às formas de 

comunicação tidas como modernas. É uma casta de contadores de história que, calcados 

na oralidade e na memória coletiva e genealógica de seu grupo, bem como de seu papel 

social, são os cronistas sociais e políticos de seu povo, enquanto transmissores de 

saberes, mantenedores de segredos específicos e produtor semântico responsável por 

uma espécie de literatura oral calcada no poder da narrativa. 

Países como Senegal, Mali, Burkina Faso, Mauritânia, Norte da Costa do 

Marfim e partes da Nigéria tiveram os griôs na constituição oficial destes países. 

Ocupando ofício de memorialistas, eles eram os velhos narradores que se serviam das 

estruturas narrativas a fim de fazer lembrar àquilo que não se deve esquecer. Há uma 

relação de causa e efeito entre os griôs e a memória e como a causa não é um antes 

primordial, ela é apenas um dos elementos da dupla (TODOROV, 1970), a memória 

está para os griôs, assim como estes a edificam. Sua influência, articulada aos domínios 

da política, foi basilar para o processo de emancipação de várias ex-colônias africanas. 

A partir destas reflexões nossa atenção se volta para este lugar da memória, da palavra, 

da narrativa, do dito e o não dito; como um campo epistemológico de saberes e fazeres 

que atravessaram o oceano e foram fundamentais para a constituição da cultura negra na 

diáspora. E, neste movimento, a atuação das mulheres foi singular a partir das chamadas 

Tias do samba, como veremos mais adiante. 

Abrindo o diálogo com Hall (2013), o autor aponta três argumentos para o 

entendimento do que seria essa cultura negra na perspectiva diaspórica. Primeiro, o 

estilo de manifestações de matriz negra, que os críticos acreditam ser uma casca, um 

invólucro, acabou por se tornar a matéria do próprio acontecimento, sendo assim a 

forma dominante da cultura global. Ao mesmo tempo em que é o espaço da experiência 

dos negros, é o espaço em que o controle de narrativas e representações é deslocado das 

mãos dos produtores para burocracias culturais estabelecidas. Segundo, com 

deslocamento do mundo logocêntrico, o domínio da escrita passa para a crítica da 

escrita e em seguida para seu processo mesmo de desconstrução, movimento que vem 

acompanhado pelas formas de entendimento a partir de outras bases epistemológicas e 

nisto a estrutura profunda da vida cultural se abre para a música. E por fim, a abertura 

para a dimensão do corpo como em telas de representação, como se ele fosse o único 

capital dos sujeitos negros: 

  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

76 

 

Considerando a importância atribuída à música no habitus dos negros 

da diáspora, é irônico que nenhum dos polos neste tenso diálogo leve 

a música muito a sério. O narcisismo que une ambos os pontos de 
vista é revelado pelo modo com que ambos abandonam a discussão da 

música e da dramaturgia, a performance, o ritual e os gestos que a 

acompanham em favor de um fascínio obsessivo com os corpos dos 
próprios artistas. (GILROY, 2012, p. 207) 

 

 Chamando atenção para o apelo que a produção cultural da diferença fez a partir 

dos corpos dos sujeitos negros, Gilroy aponta o estilo, a música e a performance dos 

corpos como repertórios da cultura negra ou espaços performativos mais latentes para as 

estratégias dialógicas e as formas híbridas essenciais à estética diaspórica. Se 

refletirmos a dimensão do som no pós-Abolição, vemos que a música, que encontra seu 

nascedouro nas dimensões das sociabilidades negras, teve um alcance muito maior que 

os corpos negros. Aliás, a música dos sujeitos negros adentra espaços em que seus 

corpos são interditados. Os sons produzidos pelas comunidades negras constituem a 

paisagem sonora e por isto foram responsáveis pela organização das cidades, do 

trabalho, da vida rural, das associações negras, dos próprios territórios musicais, vide as 

escolas de samba no Rio de Janeiro, por exemplo. A partir do reflexo da agência negra 

nas políticas de emancipação e luta de mulheres, temos no território do samba um 

campo privilegiado de análise que aponta para a construção da categoria Tia. 

São esses dispositivos culturais de origem negra no desenvolvimento de novas 

epistemologias que junto ao fim de um império cognitivo - parafraseando Souza Santos 

(2010) ao assinalar o desmonte epistemológico e político do pensamento ocidental -  

auxiliam na audição das insurgentes vozes femininas na atualidade. Não basta apenas a 

constatação da crise de paradigmas do pensamento hegemônico, há que se ouvir nos 

espaços de dialogia as diferentes vozes dos sujeitos sociais. Como estamos olhando 

sobre os ombros de mulheres negras, suas vozes emergem à força da ação política das 

Tias, as nossas griôs do samba. 

 

Enunciados do (In) visível: nas frestas de uma categoria de análise 

 

Minha avó foi uma dessas mulheres baianas que 
mudaram a forma de pensar e de agir do povo escravo 

que veio para o Brasil em navios negreiros e, após a Lei 

do Ventre Livre e a própria Lei Áurea, manteve suas 

tradições, seus deuses e seus costumes em nosso país. 
(SILVA, 2009, p. 17). 

  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

77 

 

Com estas palavras Yara da Silva abre seu livro: Tia Carmem: negra tradição da 

Praça Onze sobre sua avó Tia Carmem do Xibuca. Sendo um dos poucos registros 

escritos sobre as Tias, a autora faz deste uma singela homenagem e exercício afetivo de 

resgate de uma determinada memória. Carmem Teixeira da Conceição proveniente de 

Amaralina, Salvador, Bahia, nasceu em 1878 e foi para o Rio de Janeiro em 1893 indo 

morar na rua Senador Pompeu, Zona Portuária. Recebeu o apelido do marido, Xibuca, 

após casar-se com Manoel Teixeira com quem teve 22 filhos. Filha do Orixá feminino 

Oxum ela era rezadeira, quituteira, vendia seus doces no tabuleiro na Lapa, Campo de 

Santana e Praça Tiradentes. Relatam-na como uma mulher muito festeira que saía em 

vários ranchos carnavalescos e frequentava os quintais das casas das amigas, Tia Ciata e 

Tia Bebiana. 

As Tias, que serão grafadas aqui em maiúsculo para não perdermos na dimensão 

desta categoria de análise, a perspectiva do ofício, são, em sua maioria, mulheres mais 

velhas, detentoras de um saber fazer que remonta uma memória genealógica de herança 

africana na cidade do Rio de Janeiro. Existe no ser Tia algo de poder e de político, que 

faz com que elas sejam legítimas ao ponto de: “mudar a forma de pensar e de agir do 

povo escravo que veio para o Brasil em navios negreiros...”, como nos aponta Silva 

acima. Progenitoras, líderes, rezadeiras, cozinheiras, sambistas, quituteiras, 

quitandeiras, organizadas, conscientizadas, mães de santo; estas Tias manipulam tantos 

códigos que chegam a concorrer com outras formas de organização das famílias, da 

cidade e da cultura. Responsáveis pela primeira geração de sambistas, já que foram as 

mães destes, elas eram as chefas de famílias extensas e muitas frentes familiares se 

formavam a partir do crivo de uma Tia e da existência de seu quintal. 

A dimensão histórica dos quintais cumpre papel importante para a compreensão, 

pois território e cultura se articulam de maneiras diversas e geram representações e 

valores em tempos históricos diferentes. Praças, terreiros, quintais foram centros 

culturais, sinalizando uma dimensão do espaço que serviu às manifestações da cultura 

negra. Logo, podemos vislumbrar o quintal das casas das tias e a reunião destes quintais 

culminando numa cartografia negra das cidades.  

Com relação à família, não se pode pensá-la como um fato universal e natural, 

mas como sistema organizador de ideias, valores e aspirações. Na ordem colonial 

burguesa, por exemplo, costuma-se fazer uma certa distinção entre família, 

propriamente dita, e, parentesco. Os termos não significam exatamente a mesma coisa, e 

assim predomina a visão institucional que delimita a família nuclear e a família mais 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

78 

 

extensa em função dos laços consanguíneos. Entretanto, saindo do epicentro colonial 

ocidental, vemos que as sociabilidades entre negros na diáspora nos ofertou uma outra 

dimensão de família baseada em estratégias de solidariedade étnica e religiosa 

(SLENES, 1999; REIS, 1987). Daí a defesa de que estas Tias são responsáveis pela 

manutenção de grandes famílias extensas, que se reúnem em seus quintais, tanto para a 

manifestação da música, quanto para a dimensão do sagrado. 

Fazendo algumas considerações acerca de Tia Ciata através da obra Macunaíma 

de Mário de Andrade, este nos chama atenção para o capítulo intitulado: “Macumba”. 

Conta a história de quando Macunaíma, a fim de se vingar de Venceslau Pietro Pietra, 

recorre ao poder dos feitiços dos negros pedindo auxílio ao Orixá Exu. Mesmo sendo 

uma obra de ficção, é interessante observar o poder desta Tia através do cenário 

montado por Andrade: 

 

Era junho e o tempo estava inteiramente frio. A macumba se rezava lá 

no Mangue, no zungu de Tia Ciata, feiticeira como não tinha outra, 

mãe de santo famanada e cantadeira ao violão. Ás vinte horas 
Macunaíma chegou na biboca levando debaixo do braço o garrafão de 

pinga obrigatório. Já tinha muita gente lá, gente direita, gente pobre, 

advogados garçons pedreiros meias-colheres deputados gatunos, todas 

essas gentes e a função ia principiando. Macunaíma tirou os sapatos e 
as meias como os outros e enfiou no pescoço a milonga feita de cera 

de vespa tatucaba e raiz seca de açacu. Entrou na sala cheia e 

afastando a mosquitada foi de quatro saudar a camdomblezeira imóvel 
sentada na tripeça, não falando um isto. Tia Ciata era uma negra velha 

com um século no sofrimento, javevó e galguincha com a cabeleira 

branca esparramada feito luz em torno da cabeça pequetita. Ninguém 

mais não enxergava olhos nela, era só ossos duma compridez já 
sonolente pendendo pro chão da terra. (ANDRADE, 2008, pp.75/76).  

 

Hilária Batista de Almeida, ou simplesmente Tia Ciata, era filha do Orixá Oxum, 

mãe pequena no terreiro do famoso pai de santo João Alabá4, o mesmo frequentado por 

tia Carmem e outras tias. Nasceu em 1854, em Santo Amaro da Purificação, Recôncavo 

Baiano, mudando-se para o Rio de janeiro em 1876 com 22 anos. Do relato acima 

podemos depreender algumas características interessantes: “candomblezeira”, 

“feiticeira”, “mãe de santo”, “cantadeira ao violão”, “negra velha”, “cabeleira branca”, 

mas a que salta aos olhos é a rede de pessoas em torno dela, que precisam de suas rezas, 

feitiços ou “macumba”. Uma rede heterogênea “... gente direita, gente pobre, 

                                                             
4 Fundado em 1886, este é considerado um dos primeiros terreiros de candomblé na cidade do rio de 

Janeiro, no bairro da Saúde na Zona Portuária.   



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

79 

 

advogados, garçons, pedreiros, meias colheres, deputados, gatunos, todas essas 

gentes...”. Importante a imagem da Tia como centralizadora das relações, onde as 

diferenças eram minimizadas em prol de uma imagem quase sacralizada pelos 

assistidos, a ponto do próprio Macunaíma ir “de quatro saudar a camdomblezeira 

imóvel sentada na tripeça, não falando um isto”.  

A casa de Tia Ciata, na Praça Onze no Rio de Janeiro, foi um polo irradiador da 

cultura negra carioca com suas primeiras reuniões de samba. As festas ali aconteciam no 

quintal onde se faziam também os rituais dos orixás, seguida da cerimônia religiosa, 

frequentemente antecedida pela missa cristã, assistida na igreja (SILVA, 2009). 

Interessante essa noção da missa antes das celebrações nos quintais das Tias, a própria 

Tia Carmem, antes de armar a festa no quintal de casa, assistia missa na Igreja de São 

Jorge. Este lado festivo das Tias é narrado em vários tipos de literatura e suas festas 

tinham este ar sincretizado. Festas que começam na igreja e terminam com as rodas de 

pagode e batuques. 

É importante observar a interface com a dimensão da festa, pois diferente das 

correntes que pensam a festa enquanto distração das massas, estratégia das classes 

dominantes a fim de manipular o povo, antagônica ao trabalho, sendo basilar para a 

construção dicotômica da razão instrumental X ritual, bem como da razão produtiva X 

capitalista; a festa aqui é política. 

 

Queremos chamar atenção para o fato de que o domínio sobre as 
grandes festas populares como o Carnaval, parece ter sido tão 

premente e importante para o controle e desenvolvimento da cidade 

quanto o era a adoção de ferrovias, planos urbanísticos, posturas 
municipais, medidas de higiene e etc., o que nos leva a concluir que, 

como sempre, desde o princípio, as transformações urbanas não se 

resumem à sua materialidade mas também às suas dimensões 
imateriais e do imaginário. (FERNANDES, 2001, p. 15) 

  

Assim, a festa protagonizada por negros se impõe restituindo-os poder, 

cidadania e humanidades roubadas. É claro que as festas, em geral, têm o poder de 

transcendência, introduzem outra dimensão de tempo e lugar, têm capacidade de 

revolver o ser humano e, neste sentido, não queremos perder a dimensão lúdica da festa, 

mas sim chamar atenção para a festa como lugar, por excelência, da crítica social e que 

coloca o princípio do “panis et circense”, o famoso pão e circo em cheque. As festas do 

quintal das Tias foram momentos onde sujeitas e sujeitos negros se viram 

protagonizando e performando a cultura urbana de herança diaspórica.  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

80 

 

Diz Tia Carmem do Xibuca: “A nossa casa era o ponto de encontro de todo 

mundo que gostava de um pagode. O João da Baiana, por exemplo, só queria sambar e 

tocar pandeiro (...), não sei como o João foi parar no rádio” (SILVA, 2009, p. 111). 

Interessante a afirmativa acima porque demonstra que a familiaridade com estes 

primeiros sambistas chegou ao ponto de não perceberem a projeção dos mesmos fora do 

reduto dos quintais. E continua Silva: “Os sambistas também se reuniam na casa da 

vovó, mas na época, ela dizia, que não havia o chamado tratamento de sambista: eram 

apenas pessoas que cumpriam os rituais africanos e a coisa terminava em samba” (Ibid, 

p. 80).  

Segundo Michel Mafesoli é no imbricamento entre indivíduo, cultura e território 

que deve ser buscado o fundamento para o apego afetivo, ou “enraizamento dinâmico” 

(MAFESOLI, 1984, p. 13). As Tias acabam por formar uma rede familiar em torno 

delas, no espaço da casa, nos usos festivo e religioso do quintal, no domínio sobre a 

alimentação, nas recordações que eram ali ouvidas, afinal, ir ao encontro destas Tias, 

que estavam impulsionando a cultura urbana e criando espaço para o desenvolvimento 

do que seria uma cultura negra, é ir ao encontro das lembranças que animam este 

universo.  

O espaço privilegiado para as festas das Tias era o quintal, geralmente, nos 

fundos da casa. Pensando nos discursos de subalternização, vemos que coube ao quintal 

a tarefa de abrigar os eventos tidos como mais subalternos para a ascendente sociedade 

burguesa e não à toa que este ficava nos fundos, diferente dos quintais da família 

burguesa que ficavam na frente de casa. Lembrando que dentro da estrutura da casa, o 

quintal, muitas vezes, tem que ser camuflado para que seus eventos não sejam 

interrompidos pela repressão. Ao mesmo tempo, seu chão de “terra batida”, uma 

imagem que remete ao elemento terra tendo o terreiro enquanto continuação possível de 

valores ancestrais, não sem mais que é no quintal de “terra batida” que ficavam 

“ritualmente dispostas às coisas do culto” de matriz africana. Essa religiosidade, 

camuflada para que viva, foi estrategicamente pensada pelas Tias (ALMEIDA, 2013).  

Celeiro de grandes encontros era também o quintal de Tia Amélia do Aragão, 

que ganhou o Aragão no nome porque morava na rua do Aragão. Cantadora de modinha 

e mãe do cantor e compositor Donga. Havia as rezadeiras, Tia Bebiana e Tia Perciliana, 

esta última mãe do sambista João da Baiana que, unidas a Tia Ciata, Tia Carmem e 

outras, pertenciam todas ao terreiro de candomblé de João Alabá. Havia a grande 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

81 

 

quituteira Tia Veridiana, e, também Tia Sadata da Pedra do Sal, que foi fundadora do 

rancho carnavalesco Rei de Ouro.  

Interessante que as Tias mencionadas até agora eram todas baianas e moradoras 

da Zona Portuária de finais do século XIX. Contudo, não vamos repetir, sem 

problematizar, a ideia de uma centralidade baiana. Aliás, a incipiente bibliografia sobre 

elas cunhou no imaginário social a ideia de uma diáspora baiana que carece de estudos 

mais aprofundados, interesse que vem se desdobrando em futuras pesquisas sobre a 

Bahia oitocentista, mas, por ora, vamos tentar descobrir o que este mito encobre ao 

descentralizar a influência baiana, a fim de ampliar os espaços políticos e territoriais da 

“pequena África”.  

 

Nem tão baianas assim: sobre trânsitos e deslocamentos 

 

Proponho que a espacialidade das Tias não seja lida entre baías - Baía de Todos 

os Santos e Baía da Guanabara – representando Salvador e Rio de Janeiro 

respectivamente, e, para tanto compartilho com o historiador Tiago de Melo Gomes 

(2003) ao apontar a importância dos deslocamentos de mineiros e fluminenses para a 

cidade do Rio de finais do século XIX. Em vez de colaborar com uma historiografia do 

isolacionismo, pensando em grupos separados, queremos ampliar o debate, refletindo o 

trânsito e experiência das Tias para além da centralidade baiana e da Zona Portuária. 

 

[...] entre 1872 e 1890 a Bahia perdeu apenas sete mil habitantes através da 

migração interprovincial. Na última década do século XIX, o mesmo estado 

teve um saldo positivo de 40 mil pessoas no quadro nacional das migrações, 
tornando-se um fornecedor de migrantes internos apenas a partir de 1900 e 

nos vinte anos seguintes, quando perde por esta via 116 mil habitantes. Não 

se pode, contudo, postular que a maioria destes migrantes tenha se dirigido à 

Capital, pois esta recebeu apenas 55 mil novos migrantes internos no mesmo 

período (menos que Pará e Pernambuco e pouco mais que o Rio Grande do 

Sul). Por certo, uma parte significativa destes novos habitantes da Capital era 

composta por mineiros, já que o estado de Minas Gerais cedeu 220 mil 

pessoas a outras unidades da federação no mesmo período. (GOMES, 2003, 

p. 7) 

 

Tia Eulália, por exemplo, era mineira, chegando ao Rio de Janeiro foi para a 

comunidade da Serrinha em Madureira por volta da década de 30. Outra que chega à 

mesma época é Vó Maria do Jongo, proveniente do interior do Estado do Rio. Reduto 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

82 

 

do jongo5, a região de Madureira entrou fortemente no circuito das artes negras da 

cidade, vindo abrigar as escolas de samba Império Serrano, de 1947, e a Portela de 

19236, ambas fundadas por Tias não baianas, além de Mano Décio, Mano Elói, Seu 

Alfredo e Mestre Fuleiro, sendo o primeiro o único baiano da turma do Império. Além 

de Paulo da Portela, Antônio Rufino e Antônio Caetano, o triunvirato carioca da Portela.  

Transitando pela cidade e chegando ao Morro do Salgueiro, a grande referência 

era a Tia Neném, nascida ali mesmo em 1921. A Tia Zezé, nascida em Três Rios em 

1923, foi componente importante da Unidos da Tijuca e tantas outras Tias provenientes 

de vários lugares e contribuindo com a descentralização do mito de uma diáspora 

baiana. Óbvio que as Tias provenientes da Bahia foram marcantes sim na cultura urbana 

carioca, introduzindo modos de vestir, de saberes e pensar, mas em sua maioria 

migraram durante meados do século XIX, provavelmente como escravizadas, 

acompanhando as famílias para as quais trabalhavam e muitas colocadas ao ganho7. 

Olívia Cunha assim nos diz: 

 
Responsáveis pela mediação dos ambientes domésticos e públicos, as 

mulheres livres e escravas dominavam o mercado de trabalho, por 

transpor com mais permissividade as fronteiras da intimidade da 
família patriarcal, ganhando as ruas. Ao contrário dos homens, as 

criadas eram vistas como mais afeitas à aparente leveza das tarefas do 

lar e supostamente mais inofensivas aos segredos familiares. ... 
Mesmo considerando a precária estrutura das habitações da Corte na 

segunda metade do século XIX, o que contribuía para que os serviços 

realizados dentro de cassa fossem tão ou mais pesados do que aqueles 
realizados fora, as construções da domesticidade atreladas a certa 

concepção do trabalho feminino foram culturalmente dominantes. 

(Cunha, 2007, p. 380).  

 

                                                             
5 Dança afrobrasileira de caráter mítico religioso, originária talvez da região de Benguela, atual Angola, 

que se desenvolveu na região sudeste do país e tem no Rio as baluartes Vó Maria do jongo e a própria tia 

Eulália, ambas da Serrinha. 

6 O Grêmio Recreativo Escola de Samba Portela, ou simplesmente Portela, é uma escola de samba 

fundada em Madureira no ano de 1923. Inicialmente ela foi fundada numa dissidência entre dois blocos 

carnavalescos, o “Baianinhas de Oswaldo Cruz”, cujos diretores eram Paulo da Portela, Heitor dos 

Prazeres, Antônio Caetano, Manuel Bam Bam Bam, Natalino José do Nascimento, o famoso Seu Natal, 

dentre outros, e o “Quem fala de nós come mosca” cuja origem remete ao famoso quintal de Tia Esther. 

Dessa dissidência Paulo da Portela liderou o grupo que formou o “Conjunto Oswaldo Cruz”, que foi 

renomeado para: “Quem nos faz é o capricho”, e depois: “Vai Como Pode”, nome que a escola teve até 

1935, ano de seu primeiro título quando assume o nome Portela. 

7 Faceta da escravidão urbana em que escravizadas e escravizados eram liberados do trabalho doméstico 

para comerciar nas ruas da cidade, entretanto, sem, contudo, perderem o vínculo de servidão com seus 

donos, os quais recebiam uma boa quantia deste ganho, cláusula.   



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

83 

 

Deste modo, vemos que há uma associação culturalmente construída entre 

domesticidade, família e feminilidade, onde as mulheres sempre foram tidas como 

melhores para os serviços domésticos, entretanto questões de ordem econômica faz com 

que muitos senhores e senhoras coloquem seus escravos ao ganho, constituindo nisto 

mais uma forma de negócio da empresa escravista. Contudo, estar nas ruas é que 

garantiu mais mobilidade, formação de redes e de canais de comunicação. Como diz o 

cronista João do Rio: “Sem o consentimento das ruas não passam os sábios...” (2010, p. 

52). No que emendamos: e nem se forma a cartografia dos quintais, movimento mais 

peculiar no pós-Abolição; portanto, os trânsitos e deslocamentos de mulheres negras 

ficam mais acirrados durante a primeira metade do século XX, e neste momento as 

migrações, por exemplo, do Vale do Café8 para o Rio de Janeiro, são muito mais intensas 

(COSTA, 2015). É deste período a mudança da futura porta-bandeira da Portela, Tia 

Dodô, de Barra Mansa para o centro do Rio, assim como fez a família da cantora 

Clementina de Jesus anos antes, só que saindo de Valença e se estabelecendo na pacata 

e ainda região rural Freguesia de Jacarepaguá. 

Em Memórias do Cativeiro, Rios (2005), analisando os deslocamentos a partir 

do Vale do Café, indicou em suas pesquisas que não foi logo após a abolição que as 

migrações para a capital ocorreram. A relação com a terra ainda era pulsante e existiam 

certos traços estáveis quando, por exemplo, os proprietários da terra conseguiam manter 

a mão de obra negra de ex-escravos e libertos através de vínculos de trabalho livre, e 

não estáveis, quando esse trabalhador vagava entre as fazendas na busca por trabalho 

temporário. Aliás, a relação com a terra foi um vetor de atração para os espaços ainda 

rurais das cidades, daí a ocupação dos subúrbios e da Baixada Fluminense no Rio. 

Primeiro, a relação com a terra foi catalisadora dos processos migratórios 

atraindo pessoas para os subúrbios cariocas e à Baixada Fluminense da cidade, onde 

havia uma nascente economia em torno da laranja e seu mercado agroexportador 

(ABREU, 1988; PEREIRA, 1977). Segundo, e totalmente correlacionado, a 

familiaridade com o meio rural encontrada nos subúrbios cariocas acabou atraindo esta 

mão de obra. Terceiro, com o desenvolvimento das linhas férreas de carga, os produtos 

saídos da decadente região cafeeira passavam antes em regiões da Baixada Fluminense, 

antes de descarregar as encomendas no centro da cidade. Quarto, por mais que haja 

                                                             
8 O Vale do Paraíba ou Vale do Café, como é popularmente conhecido, é uma região cortada pelo rio 

Paraíba do Sul, que abrange quinze municípios do Estado do Rio, e, que teve seu auge na economia 

cafeeira, bem como na empresa escravocrata, na segunda metade do século XIX.  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

84 

 

possibilidade de moradia nos centros urbanos, principalmente através do acionamento 

de vínculos familiares com pessoas que tinham chegado em levas migrantes anteriores, 

a possibilidade de obtenção de terras era maior no subúrbio rural do que no centro, onde 

o trabalho estava concentrado no porto. E, por fim, a mobilidade que a comunidade 

negra experimentou no pós-Abolição com a instabilidade do período combinada às 

formas de violência e opressão de suas culturas, impulsionando assim a escolha por 

espaços nos quais o poder público não dava prioridade de assistência, propiciando, 

dessa forma, mais brechas para os processos de criação, isto é, espaços para 

manifestações festivas de cunho cultural e religioso. 

Daí vemos florescer a experiência do jongo no subúrbio de Madureira, 

deslocado das festas e dos batuques dos negros da região cafeeira. A simbologia das 

rodas e as experiências negro-africanas de origem bantu, já que era desta nação a 

maioria dos ex-escravizados encontrados na empresa cafeeira que migraram para a 

cidade na primeira metade do século XX. A partir disso outras centralidades são 

produzidas onde discursos, imagens e narrativas são deslocados para formar novos 

lugares de pertença, novos imaginários simbólicos dos sujeitos negros, novas 

concepções do tempo e da memória e práticas de cotidiano:  

 

Mais ou menos é assim o subúrbio, na sua pobreza e no abandono em 
que os poderes públicos o deixam. Pelas primeiras horas da manhã, de 

todas aquelas bibocas, alforjas, trilhos, morros, travessas, grotas, ruas, 

sai gente, que se encaminha para a estação mais próxima; alguns 
morando mais longe, em Inhaúma, em Cachambi, em Jacarepaguá, 

perdem amor e alguns níqueis e tomam bondes que chegam cheios às 

estações. (BARRETO, 2009, p. 88) 
 

Os casos de Madureira e Osvaldo Cruz são interessantes para pensar a crescente 

participação do poder público a partir de desenvolvimento local impulsionado pela 

agência da cultura urbana negra. Estes bairros que pertenciam à Freguesia do Irajá 

crescem de formas variadas. Madureira se desenvolve com a intensificação do 

comércio, abrigando, inclusive, o maior mercado de distribuição de produtos para os 

subúrbios, mercado que surgia como uma feira de rua em 1914 e vai se complexificando 

e modernizando com o tempo, sendo portugueses, italianos e até alguns brasileiros os 

donos dos primeiros estabelecimentos (MARTINS, 2009). Já Osvaldo Cruz ganha 

características mais residenciais, com suas vilas, herança do desmembramento das 

grandes chácaras de outrora, e, mais tarde, com os conjuntos residenciais. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

85 

 

A espacialidade desta cidade com suas fronteiras, além de não ser bem definida, 

estava longe de representar algo homogêneo. À mistura de libertos, os ex-escravizados, 

com os nascidos livres e os migrantes vindos da Bahia, Minas Gerais, Espírito Santo, 

além do interior do Rio, se juntaram os imigrantes europeus, eram italianos, espanhóis, 

portugueses, franceses, ingleses e árabes compondo a paisagem desta cidade. Para além 

de descentralizar a ideia de uma “diáspora baiana”, gostaríamos também de ampliar os 

limites espaciais e políticos da “pequena África”. Expressão cunhada a partir da ideia do 

sambista Heitor dos Prazeres que, ao observar o fluxo maior de negros nas ruas da 

cidade, disse estar em “uma África em miniatura”, se referindo, sobretudo, à Zona 

Portuária. Entretanto, quero pensar aqui os símbolos que justificam a defesa da 

“pequena África” enquanto mito fundacional da vontade de uma civilização africana 

entre nós para assim ampliar suas fronteiras a fim de costurar a cidade negra. 

Imaginemos que chegar à região portuária era como se estivéssemos entrando 

numa empresa escravocrata, com repartições, hierarquias que obedeciam a postos de 

trabalho, divisão racional e instrumental, usos diferenciados dos espaços, enfim, tinha-

se desde o Cais do Valongo9, os espaços dos trapiches e pelourinhos, até a Pedra do Sal, 

o Largo do Depósito, o Cemitério dos Pretos Novos, enfim, todo um complexo que 

servia à empresa escravocrata. Com o pós-Abolição, essa memória, por vezes, 

literalmente soterrada, encoberta em relações de poder e violência, emergiu pela agência 

dos grupos negros quando resgataram a ideia de uma “pequena África”, nascida no solo 

de muito trabalho e sofrimento, mas apoiada nos espaços de vivência e circulação dos 

negros e na perspectiva de uma consciência histórica. Portanto, é como construção 

política e vetor de reivindicação de existência e humanidades negadas que ampliamos a 

ideia da “pequena África” a fim de pensar esta cidade. 

A apropriação da “pequena África” enquanto um isolado idílico onde as 

manifestações negras são tidas como coesas e homogêneas, e a de uma diáspora baiana, 

como catalizadora para a produção da cultura urbana, foram imagens reproduzidas e 

muito pouco problematizadas na historiografia (MOURA, 1995). Por isto, a ideia da 

“pequena África” enquanto construção política de determinados herdeiros é mais 

interessante e reflexiva. A partir da ideia da herança, Hall (2013) diz que herdeiro é 

                                                             
9 No ano de 2013, o Conselho Científico Internacional da Unesco, através do projeto “Rota do Escravo: 

resistência, liberdade e herança”, fixou uma placa no Cais apontado como lugar de memória da Diáspora 

Africana nas Américas. No ano seguinte, houve a candidatura do Sítio Arqueológico do Cais do Valongo 

a patrimônio da humanidade e em 2017, finalmente, houve a declaração do Cais como patrimônio do 

mundo pela Unesco. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

86 

 

aquele que usa e dissipa a herança a partir de uma ação do presente, ou seja, a relação 

com o passado se desenrola a partir dos significados e das relações de poder que fizeram 

com que as coisas viessem à tona. É o acionamento no presente que ativa esse passado 

no acionamento das disputas.  

Os usos comuns desta herança pela comunidade negra fizeram desenvolver, nos 

espaços desta cidade, várias “pequenas Áfricas” para além da já consagrada região 

portuária, e foram as Tias do samba e os sambistas transitando pela cidade, a cultura que 

se desenvolve na relação com as ruas, ou a que estava sendo cultivada nos subúrbios 

mais rurais ou ainda nos grandes ajuntamentos; todo esse movimento que produz a 

cultura da cidade edificada no calçamento da herança escravocrata. Neste sentido, a 

autoridade discursiva das mulheres se faz notória, seja na organização dos espaços da 

cidade, no plano familiar, na gestão de pequenos negócios, na produção de seus 

quintais, enfim, uma autoridade que se consolida através das lutas por emancipação e 

protagonismo da comunidade negra. Pois o que está em jogo na atuação política da Tia 

é sempre a emancipação de uma comunidade, de uma família, e, portanto, de outras 

mulheres. 

 

À guisa de conclusão 

 

O argumento da memória genealógica, associado a uma herança imaterial, 

calcada em saberes e fazeres e seu processo de transmissão, através das estruturas 

narrativas, fez com que aproximássemos o ofício das Tias do samba àquele das griôs da 

África Ocidental. Fragmentos de um caminho que fizeram uma longa travessia e foram 

remontados diasporicamente. Um movimento de transmissão no espaço tempo, onde 

signos e símbolos foram ressignificados e muitos códigos estratégicos de sobrevivência 

sobreviveram à margem do projeto colonial. 

Lendo as margens aqui na perspectiva de Bell Hooks (1989), que a representa 

não apenas como sinônimo de periferia, mas um espaço mais complexo que por ser 

tanto um local de repressão quanto de resistência, se apresenta como um “espaço de 

abertura radical” (Hooks, 1989, p. 149) de possibilidades e criatividade. Lembrando que 

há uma cilada a ser evitada, o ler a margem como lugar de criatividade que é, 

justamente, o perigo de romantizar a opressão (KILOMBA, 2019). Logo, este não é um 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

87 

 

exercício romântico, mas o reconhecimento da margem como uma posição complexa na 

medida em que tangencia mais de um local. 

Outro perigo que devemos evitar é o de polarizar a discussão dividida em dois 

atores coletivos, os poderosos brancos e os fracos negros, cada qual tentando tirar as 

vantagens possíveis a partir de um racionalismo supostamente universal. Neste sentido, 

a história que estamos apresentando passa a ter um duplo alcance, já que é a história de 

vida de mulheres negras e das situações que as levaram a ter uma intervenção no 

mundo. O que permite que recordemos e atualizemos experiências que envolvem 

práticas de luta para tornar visível o trabalho que mulheres empreenderam na 

organização da cidade. Aqui a quebra visceral está no deslocamento da ideia de “um 

sujeito universal” e na (re) fundação de experiências “universais”, a partir de atores 

sociais historicamente marginalizados. E aqui o saber das Tias deve ser valorizado, 

sendo, inclusive, moeda de troca e abertura de diálogo com as instâncias do Estado. 

O que está em jogo são projetos de descentralização do poder, na medida em que 

trajetórias insurgentes de mulheres negras, antes invisibilizadas, se atualizam nestas 

páginas. É o acionamento da potência das histórias múltiplas na partilha do comum que 

nos interessa, sobretudo. Através da trajetória das Tias podemos perceber como elas 

acionaram e acionam “modos de saber e fazer” que formam a contrapartida de um 

sistema que as exclui, ofertando assim possibilidades. As regras do poder são travadas 

não só pelas partes envolvidas, mas por outros atores que podem aparecer menos ou 

mais segundo as circunstâncias e, neste jogo, dominadores e dominados não são uma 

sentença, mas um papel móvel.  

Atualmente, vivemos a falência de um modelo ocidental em que, parafraseando 

Krenak (2019), estamos buscando ideias para adiar o fim do mundo. A emergência de 

antídotos alternativos está implodindo o campo dos saberes e da prática política. Está 

decretada a implosão do suposto “centro” e estamos buscando nas margens, nas bordas 

formas de vida que nos possibilite respirar. Estamos no rastro das memórias que foram 

interditadas na história, trazendo à consciência as verdades desagradáveis que, ora, 

foram jogadas para o nível da inconsciência. Neste movimento, os grupos 

invisibilizados estão elaborando regimes de visibilidade e, talvez, os saberes e fazeres 

das Tias cumpram um papel importante neste reposicionamento. 

 

 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

88 

 

Referências Bibliográficas 

 

ABREU, Maurício. Evolução Urbana do Rio de Janeiro. 2ed. Rio de Janeiro: 

IPLANRIO/Jorge Zahar Ed, 1988. 

 

ALMEIDA, Angélica Ferrarez de. “A tradição das Tias pretas na Zona Portuária: por 

uma questão de memória, espaço e patrimônio”. 2013. Dissertação (Mestrado em 

História Social da Cultura) – Centro de Ciências Sociais, Pontifícia Universidade 

Católica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2013. 

 

ANDRADE, Mário de. Macunaíma, o herói sem nenhum caráter. Rio de Janeiro: Agir, 

2008.  

 

BARRETO, Lima. Clara dos Anjos. São Paulo: Paulus, 2009. 

 

BARRY, Boubacar. Senegâmbia: o desafio da história regional. Rio de Janeiro: 

SEPHIS, 2000. 

COSTA, Carlos Eduardo Coutinho da. “Migrações negras no pós Abolição do Sudeste 

Cafeeiro (1888-1940)”. Revista Topoi, v. 16, n. 30, jan/jun, 2015. 

 

CUNHA, Olivia Maria Gomes; GOMES, Flávio dos Santos. Quase-Cidadão: histórias 

e antropologias da pós emancipação no Brasil. Rio de Janeiro: Editora da FGV, 2007. 

 

FERNANDES, Nelson da Nobrega. Escolas de Samba: sujeitos celebrantes e objetos 

celebrados. Rio de Janeiro: Secretaria das Culturas, Departamento Geral de 

Documentação e Informação Cultural, Arquivo Geral da Cidade do Rio de Janeiro, 

2001. 

 

GILROY, Paul. O Atlântico Negro: modernidade e dupla consciência. Trad. Cid Knipel 

Moreira. 2 ed. São Paulo/Rio de Janeiro: Editora 34/UCAM, 2012. 

 

GOMES, Tiago de Melo. “Para além da casa da tia Ciata: outras experiências no 

universo cultural carioca, 1830-1930”. Revista Afro-Ásia, n.29/30, 2003. 

 

HALL, Stuart. Da Diáspora: identidades e mediações culturais. Org. Liv Sovik; Trad. 

Adelaine La Guardi Resende [et all] 2 ed. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2013. 

 

hooks, bell. Talking Back: thinking feminist, talking black. Boston: South End Press, 

1989. 

 

KILOMBA, Grada. Memórias da Plantação: episódios de racismo cotidiano. Trad. Jess 

Oliveira. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019.  

 

KRENAK, Ailton (2019). Ideias Para Adiar o Fim do Mundo. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2019. 

 

MAFESOLI, Michel. A Conquista do Presente. Rio de Janeiro: Rocco, 1984. 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

89 

 

MARTINS, Ronaldo Luiz. Mercadão de Madureira: caminhos do comércio. Rio de 

Janeiro: Condomínio do Entreposto Mercado do Rio de Janeiro, 2009. 

 

MOURA, Roberto. Tia Ciata e a Pequena África no Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: 

Secretaria Municipal de Cultura, 1995. 

 

NIANE, Djibril Tamsir. Sundjata ou a Epopeia Mandinga. Trad. Oswaldo Biato. São 

Paulo: Ática, 1982. 

 

PEREIRA, W. Cana, Café e Laranja: história econômica de Nova Iguaçu. Rio de 

Janeiro: Ed. FGV, 1977. 

 

REIS, João José. Rebelião Escrava no Brasil: a história do levante dos Malês (1835). 

São Paulo: Brasiliense, 1987.  

 

RIO, João do. A Alma Encantadora das Ruas. Rio de Janeiro: Cidade Viva, 2010. 

RIOS, Ana Lugão; MATTOS, Hebe. Memórias do Cativeiro: família, trabalho e 

cidadania no pós-abolição. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2005. 

SANTOS, Boaventura de Souza; MENESES, Maria Paula (orgs). Epistemologias do 

Sul. Coimbra: Almedina, 2010. 

 

SESC TV. Sotigui Kuyaté: um griô no Brasil. Documentário. Dezembro, 2006. 

SILVA, Yara da. Tia Carmem: negra tradição da Praça Onze. Rio de Janeiro: 

Garamond, 2009. 

 

SLENES, Robert W. Na Senzala, uma Flor: esperanças e recordações na formação da 

família escrava. Rio de Janeiro: Nova fronteira, 1999. 

 

TODOROV, Tzevetan. As Estruturas Narrativas. São Paulo: Perspectiva, 1970.    

 

Recebido em: 01/11/2020 

Aceito em: 01/11/2020 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

90 

 

IYÁS E ABEBÉS: EXISTÊNCIAS, RESISTÊNCIAS E 

LUTAS MATRIARCAIS AFRODIASPÓRICAS 
  

Mauricio dos Santos1 

Anaxsuell Fernando da Silva2 

DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.34579 

 

Resumo 

Com a Diáspora Negra, aportaram no Brasil as Iyás – mães e Iyabás, que são as 

divindades matrigestoras afro-brasileiras, vindas do outro lado do Oceano Atlântico. 

Assim, neste artigo se propõe discutir algumas ideias a respeito de como a divindade 

afro-brasileira Oxum e o seu espelho de mão, o abebé, são efetivamente belicosos; 

buscamos também evidenciar alguns elementos das vidas de Makota Valdina, Maria 

Neném, Doné Runhó, Tia Ciata, Mãe Aninha, Chica Xavier, Mãe Stella de Oxóssi, Mãe 

Menininha, Olga do Alaketu, Mãe Beata de Iemanjá, Mãe Gilda de Ogun e Giselle 

Omindarewá, aqui nomeadas como Iyás: Mães de Santo, Matrigeradoras e Matrigestoras 

afro-brasileiras. A partir de uma pesquisa bibliográfica, identificamos que as lutas 

antirracistas e feministas são comuns nas vidas dessas Iyás, pois verificamos que em 

diferentes períodos e em diferentes terreiros essas lutas se repetiram de distintas formas, 

e compreendemos que as lutas contra o racismo e machismo são constitutivas e/ou uma 

característica das Iyás afro-brasileiras. Concebemos Oxum como insígnia das Iyás e 

Iyábás e, entretanto, consideramos que ainda as mulheres de terreiro permanecem 

invisibilizadas.  
 

Palavras-chave: Mães de Santo. Mulheres de Terreiro. Oxum. Abebé. Espelho. 

 

IYÁS Y ABEBÉS: EXISTENCIAS, RESISTENCIAS Y 

LUCHA MATRARAL AFRODIASPÓRICAS 

 

Resumen 

Con la diáspora negra, Iyás, que son las madres y Iyabás, las deidades madres afro-

brasileñas venidas desde África, al otro lado del Océano Atlántico, llegaron en Brasil. 

En este artículo se propone discutir algunas ideas sobre cómo la deidad afrobrasileña 

Oxum y su espejo de mano, el abebé, son efectivamente belicosos; también desejamos 

enfatizar algunos elementos de la vida de Makota Valdina, Maria Neném, Doné Runhó, 

Tia Ciata, Madre Aninha, Chica Xavier, Mãe Stella de Oxóssi, Mãe Menininha, Olga do 

Alaketu, Mãe Beata de Iemanjá, Mãe Gilda de Ogun y Giselle Omindarewá, aquí 

nominadas como Iyá/Iyás, Mães de Santo, matrigeneradoras e matrigestoras 

afrobrasileñas. A partir de una investigación bibliográfica, identificamos que las luchas 

antirracistas y feministas son comunes en la vida de estas Iyás: verificamos que en 

diferentes períodos y en terreiros estas luchas se repitieron de diferentes maneras, y 

entendemos que las luchas contra el racismo y el machismo son constitutivas y/o una 

característica de las Iyás afrobrasileñas. Concebimos Oxum como una insignia de las 

                                                
1 Universidade Federal da Integração Latino-Americana. 
2 Universidade Federal da Integração Latino-Americana. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

91 

 

Iyás e Iyábás y, sin embargos, consideramos que todavía aun les faltan mucha 

visibilidad. 

 

Palabras clave: Madres de Santo. Mujeres de Terreiro. Oxum. Abebé. Espejo. 

 

Eu agora vou cantar para todas as moças, 

Eu agora vou bater para todas as moças, 

Eu agora vou dançar para todas as moças, 
Para todas Ayabás, para todas elas. 

(Gilberto Gil, “As Ayabás”) 

 

Não é nenhuma novidade que o processo de colonização da América Latina 

compreendia a ocupação/exploração dos territórios e a sujeição tanto dos povos 

originários que habitavam a região, quanto dos povos que foram trazidos de longe para 

atuar como força de trabalho para estas regiões, neste último caso majoritariamente os 

africanos escravizados. Este marco histórico introduziu a experiência da diáspora nos 

lugares nos quais estas pessoas foram inseridas. 

Hoje, no âmbito das Antropologias contemporâneas, não entendemos a 

diáspora apenas em seu sentido estrito e literal. Isto é, como mero deslocamento físico, 

em sentido geográfico. Tampouco consideramos somente como uma metáfora para 

deslocamentos e/ou desterritorializações – o que significou uma ampliação da própria 

noção de afastamento geográfico. Nos últimos anos, a noção de diáspora passou 

também a caracterizar um tipo de consciência, de experiência, de produção cultural que 

põe em xeque modelos fixos de identidade cultural (HALL, 1996). 

A superação da compreensão do território como algo reduzível a um substrato 

fixo, localizável em uma porção qualquer da superfície terrestre, implicou a admissão de 

um enquadramento do vínculo entre sujeito e sua territorialidade mais subjetivo, mais 

complexo, simbólico. Tratou-se de concebê-la como um espaço no qual o sujeito 

inaugura um laço afetivo, constrói sua história e efetiva suas relações e artefatos sociais. 

Neste sentido, a diáspora pressupõe uma experiência de extraterritorialidade e, portanto, 

expressa a ideia de uma vida fora do território “terra mãe”. 

No contexto latino-americano e caribenho, tomamos a diáspora africana como 

perspectiva para pensar o movimento cultural e religioso de pessoas afrodescendentes, 

para compreender o fluxo e a dinâmica das crenças e saberes ancestrais que 

atravessaram o grande atlântico (HALL, 1996), que se constituíram como espaços de 

memória ou de acolhimento subjetivo e arregimentaram experiências e práticas 

religiosas em diferentes espaços do nosso continente. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

92 

 

Assim, movidos pelo cântico de Gilberto Gil, trabalharemos neste artigo como a 

cosmologia em torno da Iyábá Oxum e seu Abebé, as quais tiveram suas representações 

distorcidas pela colonialidade do saber/poder. 

Colonialidade foi um conceito que foi introduzido pelo sociólogo peruano 

Anibal Quijano, no início dos anos 1990 e foi reelaborado por outros autores e autoras – 

entre os quais destacamos, neste momento, Walter Mignolo (2003) e suas reflexões no 

conhecido trabalho Histórias Locais/ Projetos Globais - Colonialidade, Saberes 

Subalternos. Enquanto colonialismo se refere ao processo e aos aparatos de domínio 

político e militar que se desenvolvem para garantir a exploração do trabalho e as 

riquezas das colônias em benefício do colonizador (GROSFOGUEL, 2008); a noção de 

"colonialidade" se configura como um fenômeno histórico muito mais complexo e se 

estende até nosso presente, referindo-se a um padrão de poder que opera por meio da 

naturalização de hierarquias territoriais, raciais, culturais e epistêmicas, possibilitando a 

reprodução de relações de dominação. Dito de outro modo, nesta compreensão, o 

colonialismo não acabou com as guerras da independência, mas continuou o processo 

de dominação na América Latina de diversas maneiras até os dias atuais (QUIJANO, 

1997). 

É exatamente por isso que é fundamental trazer para o debate acadêmico alguns 

elementos biográficos das vidas de Iyás de comunidades religiosas afro-brasileiras, pois 

acreditamos que essa temática pode, em alguma maneira, mesmo que minimamente, 

contribuir aos/as leitores/as interessados/as em discutir que Oxum não pode ser 

referenciada e/ou interpretada pela colonialidade do saber/poder (QUIJANO, 1997; 

OYĚWÙMÍ, 2017) ou colonialidade da religião (SILVA; PROCÓPIO, 2019) e que as 

Iyás são exemplos de lutas pelas causas antirracistas e anti-machistas. Considerando que 

mães de santo e/ou mulheres de terreiro possuem “sabedorias vindas da África e 

cruzadas nas travessias do oceano, [...] sabedorias essas que cotidianamente insistem em 

dobrar a morte pela via do não esquecimento” (SIMAS; RUFINO, 2019, p.84). 

Este debate que apresentamos aqui é construído considerando-se essencialmente 

materiais escritos e alguns audiovisuais a propósito da crítica à colonialidade 

(QUIJANO, 1997); as potências de Iyás e da Iyábá Oxum (OYĚWÙMÍ, 2017; FLOR 

DO NASCIMENTO, 2019; RIBEIRO, 2020; AKOTIRENE, 2019), e suas narrativas 

mitológicas (SIMAS; RUFINO, 2019; PRANDI, 2020). O objetivo desse texto é 

mostrar como Oxum e seu Abebé são belicosos e não-eurocêntricos, e exemplificar 

com notas biográficas de Iyás significativas para as religiões afro-brasileiras, por suas 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

93 

 

matripotências e matrigestões (RIBEIRO, 2020). A ligação entre Iyás, aqui traduzidas 

como Mães, e de Iyábás, traduzidas como as divindades afro-brasileiras mães, é a 

própria divindade Oxum, como patrona das mães de santo e das mulheres de terreiro 

(OYĚWÙMÍ, 2017).  

 

Iyás e Abebés 

 

Oxum tem sido apresentada pela colonialidade como feminilidade 

ocidentalizada, e retumbantemente narcisística. Lembremo-nos de que Narciso – ou O 

Auto Admirador – foi um herói na mitologia grega, considerado muito bonito e que 

atraía olhares de todos/as, e aqueles/as que foram menosprezados/as por ele pediram 

aos/as deuses/as gregos/as para vingá-los/as. Assim, Némesis-Afrodite condenou 

Narciso a apaixonar-se pelo seu próprio reflexo na lagoa de Eco, essa que era uma ninfa 

que havia se apaixonado pelo rapaz. Obcecado com sua boniteza, Narciso mergulhou na 

lagoa de Eco e definhou, olhando-se e se embelezando. Após a morte de Narciso, as 

deusas o transformaram numa flor, que depois receberia seu nome.  

E como bem diz a música de Caetano Veloso, “Narciso acha feio o que não é 

espelho”. Assim igualmente é a colonialidade, que extermina o que lhe for 

dessemelhante. Assim, a partir do pensamento de Carla Akotirene (2019), indagamos 

que Oxum não poder ser representada, de forma alguma, por Narciso, ou como 

narcisista, visto que ele próprio é uma representação da colonialidade, da cultura grego-

romana e europeia, insígnias de mesquinharia e infertilidade.  Enquanto Oxum, o 

contrário, é uma representação de pelejas antirracistas e anti-machistas, da cultura afro-

brasileira, insígnia de generosidade e de fertilidade3.  

Além das referências das religiões afro-brasileiras, são fundamentais as úmidas 

perspectivas de Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí (2017) e de Wanderson Flor do Nascimento 

(2019). Considerando a elocução de que “o ventre de Oxum pare poder”, os/as 

autores/as nos explicam que matrigeradoras e matrigestoras seriam as potencialidades 

de gestação e de gestão de potencialidades, por exemplo, das comunidades tradicionais 

afro-brasileiras, observando que: I) isso não está relacionado exclusivamente à 

perspectiva biológica; II) não está relacionado à paridade de prole e III) mas está 

                                                
3 AKOTIRENE, Carla. Oxum. Postagem no Instagram. https://www.instagram.com/p/B-ws3Anlkop/ em 

09 de abr. de 2020.  

https://www.instagram.com/p/B-ws3Anlkop/


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

94 

 

relacionado à ancestralidade (AKOTIRENE, 2019; OYĚWÙMÍ, 2017; 

NASCIMENTO, 2019; RIBEIRO, 2020). 

Carla Akotirene tem insistido que “Oxum usa seu Abebê para enxergar o mundo 

às suas costas” (2019). Oxum, além de uma estratégia bélica, usa seu Abebé como 

Sankofa, que é um elemento de um conjunto de ideogramas chamados Adinkra, 

representado por um pássaro que volta a cabeça à cauda. O símbolo é traduzido por 

“retornar ao passado para resinificar o presente e construir o futuro” (NASCIMENTO; 

GÁ, 2009). Conceição Evaristo, em Olhos D´Água, igualmente escreveu sobre espelhos: 

“os olhos de uma são o espelho dos olhos da outra” (EVARISTO, 2016, p.16). E 

acreditamos que podemos relacionar essas elocuções com as perspectivas do seguinte 

Itan4, coletado por Reginaldo Prandi, em pesquisa de campo em São Paulo em 1997. 

Nas religiões afro-brasileiras Oxum Apará usa roupas cor-de-rosa, com ferramentas 

feitas de latão, que são atributos de Oyá: 

 

Vivia Oxum no palácio de Ijimu. Passava os dias no seu quarto 
olhando seus espelhos. Eram conchas polidas onde apreciava sua 

imagem bela. Um dia saiu Oxum quarto e deixou a porta aberta. Sua 

irmã Oyá entrou no aposento, extasiou-se com aquele mundo de 
espelhos, viu-se neles. As concas fizeram espantosa revelação a Oyá. 

Ela era linda! A mais bela! A mais bonita de todas as mulheres! Oyá 

descobriu sua beleza nos espelhos de Oxum. Oyá se encantou, mas 

também se assustou: era ela mais bonita que Oxum, a Bela. Tão feliz 
ficou que contou do seu achado a todo mundo. E Oxum Apará remoeu 

amarga inveja, já não era a mais bonita das mulheres. Vingou-se. Um 

dia foi à casa de Egungun e lhe roubou o espelho, o espelho que só 
mostra a morte, a imagem horrível de tudo o que é feio. Pôs o espelho 

do Espectro no quarto de Oyá e esperou. Oyá entrou no quarto, deu-se 

conta do objeto. Oxum trancou Oyá pelo lado de fora. Oyá olhou no 
espelho e se desesperou. Tentou fugir, impossível. Estava presa com 

sua terrível imagem [...] Obatalá, que a tudo assistia, repreendeu 

Apará e transformou Oyá em orixá. Decidiu que a imagem de Oyá 

nunca seria esquecida por Oxum. Obatalá, condenou Apará a se vestir 
para sempre com as cores usadas por Oyá levando nas jóias e nas 

armas de guerreira o mesmo metal empregado pela irmã (PRANDI, 

2020, p.323). 

 

Além das características descritas no Itan por Reginaldo Prandi, Oxum Opará, 

como igualmente é conhecida, adorna-se nas religiões afro-brasileiras com dois 

espelhos, um que mostra apenas as coisas boas e outro que mostra apenas as ruins. Para 

qual estamos olhando? Aníbal Quijano ponderou que ainda estamos olhando para o 

“espelho das coisas ruins”, o “espelho eurocêntrico” (QUIJANO, 2005, p.139).  

                                                
4 Mito afro-brasileiro. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

95 

 

Considerando que Franz Fanon, em Pele Negra, Máscaras Brancas, indagou que “os 

negros buscam a ilusão dos espelhos que oferecem um reflexo branco” (2008, p.15). 

Quijano, em Colonialidade do poder, Eurocentrismo e América Latina, ponderou a respeito 

do espelho eurocêntrico: 

 

Aplicada de maneira específica à experiência histórica latino-

americana, a perspectiva eurocêntrica de conhecimento opera como 

um espelho que distorce o que reflete. Quer dizer, a imagem que 

encontramos nesse espelho não é de todo quimérica, já que possuímos 
tantos e tão importantes traços históricos europeus em tantos 

aspectos, materiais e intersubjetivos. Mas, ao mesmo tempo, somos 

tão profundamente distintos. Daí que quando olhamos nosso espelho 
eurocêntrico, a imagem que vemos seja necessariamente parcial e 

distorcida. Aqui a tragédia é que todos fomos conduzidos, sabendo ou 

não, querendo ou não, a ver e aceitar aquela imagem como nossa e 
como pertencente unicamente a nós. Dessa maneira seguimos sendo o 

que não somos. E como resultado não podemos nunca identificar 

nossos verdadeiros problemas, muito menos resolvê-los, a não ser de 

uma maneira parcial e distorcida (QUIJANO, 2005, pp.129-130). 

 

Sugerimos que empregar o “espelho afro-brasileiro” de Oxum, o Abebé, como 

potência matrigeradora e matrigestora, apropriado para dar subsídio às empreitadas 

decoloniais5 (LANDER, 2005), especialmente as antirracistas e anti-machistas. 

Ponderamos acerca das reflexões de Wanderson Flor do Nascimento a respeito da 

Ikupolítica (2020) – e de Luiz Antonio Simas e Luiz Rufino, com a noção de 

desencanto (2019), teses e contribuições que têm nos servido como espelhos contra-

eurocêntricos. Aníbal Quijano, ainda refletindo sobre os espelhos, tem salientado que é 

tempo de “aprendermos a nos libertar do espelho eurocêntrico onde nossa imagem é 

sempre, necessariamente, distorcida. É tempo, enfim, de deixar de ser o que não 

somos” (QUIJANO, 2005, p.139). 

José Saramago, na ficção Ensaio sobre a Cegueira (1995), retrata uma doença 

chamada cegueira branca, que se alastra por uma localidade e atinge um enorme 

número de sujeitos, causando padecimento humanitário. Igualmente ao Itan anterior 

mencionado, gostaríamos de relacioná-los ao mito coletado por Sérgio Ferretti, durante 

pesquisa de campo em São Luís no Maranhão em 1997, narrado por Pai Jorge Itaci, 

                                                
5 Luciana Ballestrin explica que “descolonial” ou decolonial não deve ser confundida como mera 

descolonização. “Em termos históricos e temporais, esta última indica uma superação do colonialismo; 

por seu turno, a ideia de decolonialidade ou descolonialidade procura transcender a colonialidade, a face 

obscura da modernidade, que permanece operando ainda nos dias de hoje em um padrão mundial de 

poder” (BALLESTRIN, Luciana. Para transcender a colonialidade. Revista IHU on-line, v. 431, p. 40-41, 

2013). 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

96 

 

chefe do terreiro Mina de Iemanjá. Navezuarina, ou Navê, Dantã e Queviossô são 

voduns6 cultuados no Tambor de Mina: 

 

Um dia houve uma grande guerra entre as tribos. Nessa guerra os 

soldados aprisionaram diversas moças. Uma delas era uma virgem 
chamada Navezuarina. Quando os raptores levavam as moças 

aprisionadas, Navezuarina invocou uma força mágica, e fez surgir um 

intensíssimo clarão. O clarão cegou os guerreiros que levavam as 
prisioneiras. Os soldados ficaram perambulando no mato, sem 

direção. Como eles já nada enxergavam, elas pensaram em fugir e 

voltar para sua aldeia. Navezuarina, que é outro nome de Oxum, 

pegou e preparou uma poção com ervas. Ela passou a mistura nos 
olhos dos guerreiros e eles recobraram a visão. Agradecidos, soltaram 

todas as prisioneiras. Elas voltaram ao seu lar no país dos nagôs. 

Navezuarina voltou para casa com as amigas, voltou em companhia 
de Dantã e outras. Todas voltaram para sua aldeia, onde são 

sacerdotisas da casa de Queviossô. E elas andam juntas até hoje, 

usando sempre roupas cor-de-rosa (PRANDI, 2020, p.326). 
 

A cegueira branca (SARAMAGO, 1995) podemos comparar com a 

colonialidade (LANDER, 2005), ou seja, com uma patologia da humanidade que 

muitas vezes vigora pelo fato dos sujeitos não quererem enxergar, alienando-se com 

relação a si próprios. Mas, na maior parte das vezes, a cegueira – ou a colonialidade – é 

consequência de um processo projetado de colonialismo que continuamente pretere os 

seres e os saberes subalternizados (LANDER, 2005).  

Talvez essa seja uma maneira possível para interpretarmos o Itan: lembremo-

nos de que Oxum teria cegado com um clarão guerreiros que mantinham ela e outras 

prisioneiras, mas, posteriormente, por meio de encantamentos ela mesma teria 

recomposto a visão dos sujeitos. Como metáfora e/ou metonímia, acreditamos que 

Oxum pode contribuir para arrancar a cegueira dos/as subalternizados/as, cegueira que 

corrobora com a colonialidade consciente e inconscientemente; mas, assim como fez 

com os guerreiros usando seus encantamentos, a deusa alerta para o fato de que 

precisamos nos valer dessas potências ancestrais das religiões afro-brasileiras para nos 

libertar da colonialidade – cegueira branca – junto aos/as nossos/as assemelhados/as. 

Afinal, como diz a canção de Ordep Serra gravada na voz de Maria Bethânia, “Oxum é 

água que aparta a morte”. Podemos usar o abebé de Oxum como perspectiva para 

mirarmos alternativas decoloniais: com o espelho de Oxum podemos olhar para trás e 

para frente ao mesmo tempo, vislumbrando um futurismo ancestralizado. 

                                                
6 Divindades afro-brasileiras oriundas das culturas Nagô e Ewe-Fon. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

97 

 

Como insígnias de Iyás que se valeram das potências e ancestralidades afro-

brasileiras, seja de Oxum ou de outras divindades, a seguir dispomos breves notas 

biográficas de mães de santo e mulheres de terreiro, matrigestoras e matrigeradoras, 

que usaram as ferramentas sagradas dos orixás – isto é, os aladás de Ogum, os ofás de 

Oxóssi, os xaxarás de Obaluaiê e Omolu, os ibiris de Nanã, os eruexins de Oyá, os 

abebés de Oxum e Iemanjá, os oxés de Xangô e os atoris e opaxorôs de Oxalá – nas 

lutas antirracistas e feministas. E, se os 12 Ojú Obá (os cargos de conselheiros ilustres, 

Ministros de Xangô consagrados por Mãe Aninha do Ilê Axé Opó Afonjá em 1936) 

homenageiam os espectros masculinos afro-brasileiros, as 12 Iyás aqui memoradas 

homenageiam as Iyábás, divindades femininas afro-diaspóricas. 

 

Notas biográficas 

 

Mães de santo e/ou mulheres de terreiro possuem centralidade na construção 

cultural no Brasil e, por isto, consideramos fundamental rememorá-las. Recontar suas 

trajetórias, recompor seus itinerários sócio-religiosos e partilhar suas experiências. A 

despeito do processo de invisibilização social, identificamos que as lutas antirracistas e 

feministas são comuns nas vidas dessas Iyás, verificamos que em diferentes períodos e 

em diferentes terreiros essas lutas se repetiram de distintas formas e compreendemos que 

as lutas contra o racismo e o machismo são constitutivas – ou ao menos se apresentam 

como características centrais – das Iyás afro-brasileiras. 

Valdina de Oliveira Pinto ficou conhecida como Makota Valdina, ou Makota 

Zimewaanga, seu nome iniciático. Em 1975 foi iniciada no candomblé de raiz Angola, 

no Terreiro Tanuri Junsara, como Makota, o mesmo cargo que Ekedi ou Ajoie, que é a 

autoridade religiosa que auxilia outros/as religiosos/as e as divindades afro-brasileiras, 

permanecendo acordadas, sem entrar em transe. Nasceu em Salvador, em 1943, foi 

educadora, líder comunitária e ativista dos Direitos Humanos e atuou essencialmente nas 

causas antirracistas e feministas. Recebeu as honras do Troféu Clementina de Jesus, da 

União de Negros Pela Igualdade (UNEGRO), do Troféu Ujaama, do grupo Cultural 

Olodum, da Medalha Maria Quitéria, da Câmara Municipal de Salvador e de Mestra 

Popular do Saber, pelo Ministério da Cultura do Brasil. Protagonizou o documentário 

Makota Valdina — Um jeito Negro de Ser e Viver, que recebeu o Prêmio Palmares de 

Comunicação, da Fundação Cultural Palmares. Faleceu em 2019, em Salvador, Bahia. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

98 

 

Makota Valdina dizia que “não sou descendente de escravos; eu descendo de seres 

humanos que foram escravizados” (2012). Integrou o Conselho Estadual de Cultura da 

Bahia. 

Maria Genoveva do Bonfim ficou conhecida como Maria Neném ou Mam'etu 

Tuenda Dia Nzambi, e foi consagrada ao nkisi Kavungo, uma divindade banta retentora 

da terra. Nasceu em 1865 no Rio Grande do Sul e faleceu em 1945, em Salvador, Bahia. 

Filha de santo de Roberto Barros Reis, conhecido como Tata Kimbanda Kinunga, 

africano que foi escravizado no Brasil, e dele herdou o Nzo Tumbensi, afamado terreiro 

de liturgia Angola mais antigo da Bahia. Maria Neném foi a matriarca de muitos 

religiosos que originaram outras grandes comunidades afro-brasileiras, como o Terreiro 

Tumba Junsara e o Terreiro do Bate-Folha (ambos tombados pelo Instituto do 

Patrimônio Histórico e Artístico Nacional), o Terreiro Tanuri Junsara e muitos outros no 

Brasil (ADOLFO, 2009). 

Maria Valentina dos Anjos Costa ficou conhecida como Doné Runhó, ou Mãe 

Ruinhó, e foi consagrada ao vodun Sogbô, divindade Jeje-Mahi das trovoadas e dos 

raios. É descendente de africanos procedentes do antigo Daomé que confluíram a 

Revolta dos Malês, ocorrida em Salvador em 1835, um levante significativo no Brasil 

protagonizado por pessoas escravizadas que lutavam contra a situação em que viviam, 

muitos de origem islâmica. Doné Runhó foi a quarta mãe de santo do Terreiro do Bogun, 

ou Zoogodô Bogun Malê Rundó em Salvador, Bahia. O nome da praça do Engenho 

Velho da Federação, na capital bahiana, é uma homenagem à memória de Doné Runhó 

(PARÉS, 2018). 

Hilária Batista de Almeida ficou conhecida como Tia Ciata e nasceu em Santo 

Amaro, na Bahia, em 1854. Filha de Oxum, divindade que reina sobre as águas doces, 

aos 22 anos mudou-se para o Rio de Janeiro. Tia Ciata foi mãe carnal de quinze filhos e 

mãe de santo de muitos outros. Era doceira e vendia seus quitutes em um tabuleiro, 

vestida com a indumentária tradicional de baiana, com saia, pano de cabeça e pano da 

costa. Numa época em que a libertação dos escravizados ainda era recente e que as 

religiões afro-brasileiras e a capoeira eram indesejadas e malquistas, Tia Ciata acolhia 

em sua casa – na “Pequena África”, como era conhecido seu bairro no Rio de Janeiro - 

africanos e seus descendentes e, da mesma forma, imigrantes europeus paupérrimos 

recém-chegados ao Brasil. Em 1916, os tambores afro-brasileiros juntaram-se aos 

violões italianos e aos cavaquinhos portugueses na casa de Tia Ciata para a produção de 

Pelo Telefone, considerado o primeiro samba a ser gravado no Brasil, de autoria de 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

99 

 

Donga e Mauro Almeida. Entre 1920 e 1930 era significativo que as escolas de samba 

passassem pela Praça Onze e pela casa de Tia Ciata para homenageá-la. A famosa Ala 

das Baianas nas Escolas de Samba é uma referência à Tia Ciata e a outras senhoras 

consideradas mães do samba (SIMAS, 2018). 

Eugênia Anna Santos ficou conhecida como Mãe Aninha e nasceu em Salvador, 

na Bahia, em 13 de julho de 1869, filha de Xangô, divindade da justiça, dos raios, do 

trovão e do fogo. Foi iniciada na Casa Branca do Engenho Velho, o Ilê Axé Iyá Nassô 

Oká, tombado em 1984 como patrimônio nacional. Em 1869 fundou o Ilê Axé Opô 

Afonjá em Salvador, tombado patrimônio em 2000, e em 1895 fundou o Ilê Axé Opô 

Afonjá no Rio de Janeiro. Em 1934, Mãe Aninha conversou com Getúlio Vargas — o 

Chefe do Governo Provisório — sobre a coibição que as religiões afro-brasileiras 

sofriam e, consequentemente, essas religiões foram descriminalizadas.  Em 1936, Mãe 

Aninha instituiu o Corpo dos Obás de Xangô, os chamados Ministros do Rei, títulos 

honoríficos e diplomáticos afro-brasileiros com funções diplomáticas e políticas dentre 

os quais já ocuparam funções Dorival Caymmi, Carybé, Jorge Amado, Vivaldo da Costa 

Lima, Muniz Sodré e Gilberto Gil. Eles são os Ojú Obá, os olhos do rei, no Ilê Axé Opô 

Afonjá. Além destas contribuições, Mãe Aninha participou do II Congresso Afro-

Brasileiro em 1937, falando sobre alimentação nas religiões afro-brasileiras (SANTOS, 

2007). 

Francisca Xavier Queiroz de Jesus é conhecida como Chica Xavier e nasceu em 

22 de janeiro de 1936, em Salvador, Bahia. É atriz, dedicada ao teatro, cinema e 

televisão. Filha de Iansã, divindade dos ventos e do fogo, é também mãe de santo da 

Jurema, uma expressão religiosa afro-ameríndia brasileira, em seu terreiro Irmandade do 

Cercado do Boiadeiro, no Rio de Janeiro. É casada com o ator Clementino Kelé desde 

1956 e foi precursora e insígnia de gerações de atores e atrizes negros. Estreou em 1956 

no Teatro Municipal do Rio de Janeiro com Orfeu da Conceição, que marcou o início da 

parceria de Vinícius de Moraes e Tom Jobim, com cenários de Oscar Niemeyer. Na Rede 

Globo de Televisão interpretou mais de cinquenta personagens e entre seus trabalhos 

estão, por exemplo, as novelas A cabana do Pai Tomás (1969); Tenda dos Milagres 

(1985); Dancin Days (1978); Sinhá Moça (1986); Força de um Desejo (1999) e A Lua 

me Disse (2005). Em 1999 escreveu o livro Chica Xavier canta sua prosa, que reuniu 

cantigas e preces para santos católicos e das religiões afro-brasileiras. Em 2011, foi 

homenageada com o Centro Cultural Atriz Chica Xavier, em Ramos, no Rio de Janeiro, 

e, em 2013, Teresa Monteiro escreveu sua biografia, Chica Xavier: Mãe do Brasil. A 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

100 

 

importância da atuação de Chica Xavier para o povo de axé se dá, entre outros motivos, 

pela representatividade negra, de uma mãe de santo, na televisão e no teatro 

(MONTERO, 2013). 

Conhecida como Odé Kayodé, o caçador que traz alegrias, Maria Stella de 

Azevedo Santos, conhecida como Mãe Stella de Oxóssi era filha do orixá-caçador da 

fauna e da fartura e nasceu em 02 de maio de 1925, em Santo Antônio de Jesus, na 

Bahia. Foi a quinta sacerdotisa do Ilê Axé Opô Afonjá em Salvador, que liderou entre 

1976 e 2018, como sucessora de Mãe Ondina, que permaneceu no posto entre 1969 e 

1975, após os reinados de Mãe Aninha, a grande fundadora; de Mãe Badá, entre 1939 e 

1941 e de Mãe Senhora, entre 1942 e 1967. Mãe Stella era Doutora Honoris Causa pela 

Universidade do Estado da Bahia e Membra da Academia de Letras da Bahia. Instituiu a 

Escola Municipal Eugênia Anna Santos e o Museu Ilê Ohun Lailai. Mãe Stella divulgou 

as religiões afro-brasileiras por meio de seus livros, participou de espaços de discussão e 

decisão como liderança religiosa e como intelectual. Odé Kayodé foi uma Agbá, isto é, 

insígnia da ancestralidade afro-brasileira (SANTOS, 1993). 

Maria Escolástica da Conceição Nazaré, que tem esse nome em homenagem à 

Nossa Senhora Escolástica, é conhecida no Brasil como Mãe Menininha do Gantois. 

Nasceu em Salvador em 1894 e era filha de Oxum, divindade da beleza, do amor, da 

fertilidade e da maternidade. Entre 1922 e 1986 foi a Iyálorixá do Ilê Iyá Omi Asé 

Iyamassê, o Terreiro do Gantois, tombado patrimônio em 2002, fundado e instituído por 

sua antepassada, Maria Júlia da Conceição Nazaré. Entre 1930 e 1940, período em que 

as religiões afro-brasileiras padeciam com perseguição e violência policial na Bahia, 

Mãe Menininha consentiu que intelectuais, artistas, políticos e religiosos de outras 

denominações frequentassem o Terreiro do Gantois, contribuindo para a popularização 

das religiões afro-brasileiras. Gal Costa, Caetano Veloso e Maria Bethânia são alguns 

dos famosos filhos de santo de Mãe Menininha, apelidada de Mão da Doçura. Recebeu 

muitas homenagens, como a de Dorival Caymmi, que compôs, em 1972, Oração de Mãe 

Menininha: “e a Oxum mais bonita, hein? / Tá no Gantois […] Ai, Minha Mãe / Minha 

Mãe Menininha […]”. Igualmente, a famosa canção É D´Oxum, composta por Gerônimo 

e Vevé Calazans em 1992, teve Mãe Menininha do Gantois como homenageada em seus 

versos: “nessa cidade todo mundo é d´Oxum / Homem, menino / Menina, mulher”. Jorge 

Amado, no livro Bahia de Todos os Santos (1945), escreveu que Mãe Menininha era a 

mãe do povo da Bahia e a mãe do povo do Brasil (NÓBREGA; ECHEVERRIA, 2006). 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

101 

 

Olga Francisca Régis é conhecida como Olga do Alaketu, e seu nome religioso 

no candomblé é Oyá Funmi. Nasceu em 09 de setembro de 1925, em Salvador, e era 

descendente da família real Arô, do antigo reino de Ketu, no atual Benin, na África. Era 

filha de Iansã, divindade do vento, do fogo e das tempestades, e por 57 anos foi a mãe de 

santo do terreiro do Alaketu, o Ilê MarOyá Láji em Salvador, tombado em 2005. Contam 

os velhos que duas princesas gêmeas, ainda crianças, foram enclausuradas e depois 

escravizadas na Bahia durante a diáspora negra-africana. Uma dessas meninas era Iyá 

Gogorisá e a outra era Iyá Otampê Ojarô, que passou a se chamar Maria do Rosário 

Francisca Régis, e que após sua alforria teria voltado para África e se casado com Babá 

Láji, com quem voltou para Salvador e fundou o Terreiro do Alaketu, o Ilê MarOyá Láji. 

A princesa africana Otampê Ojarô, ou Maria do Rosário Francisca Régis, era a tia-avó de 

Olga do Alaketu. Em 1997, Mãe Olga recebeu pelo então Presidente do Brasil, Fernando 

Henrique Cardoso, a Ordem do Mérito Cultural, uma condecoração outorgada pelo 

Ministério da Cultura a pessoas, grupos artísticos, iniciativas ou instituições a título de 

reconhecimento por suas contribuições à cultura brasileira (CASTILLO, 2011). 

Beatriz Moreira Costa é conhecida como Mãe Beata de Iemanjá e nasceu em 20 

de janeiro de 1931, em Cachoeira, na Bahia. Era filha de Iemanjá, divindade das águas e 

mãe dos peixes, e de Exu, mensageiro e dono das encruzilhadas. Foi filha de santo de 

Mãe Olga do Alaketu no Ilê MarOyá Láji. Em 1969, separou-se de seu companheiro, 

saiu de Cachoeira e foi para o Rio de Janeiro, cidade na qual trabalhou como atriz e 

figurinista em novelas da Rede Globo de televisão até a sua aposentadoria. Em 20 de 

abril de 1985, Mãe Olga do Alaketu consagrou Mãe Beata de Iemanjá como mãe de 

santo do Ilê Omiojuarô, no Rio de Janeiro. Foi ativista pelos Direitos Humanos, em 

especial os direitos das mulheres negras, e escreveu os livros Caroço de Dendê, 

Sabedoria dos Terreiros (1997) e As histórias que minha avó contava (2005). Em 2006, 

Glória Cecília de Souza Filho escreveu a tese de doutorado em Educação na 

Universidade Estadual do Rio de Janeiro Os Fios de Contos de Mãe Beata de Iemanjá: 

Mitologia Afro-brasileira e Educação. Mãe Beata também foi conselheira da Rede 

Nacional de Religiões Afro-Brasileiras e Saúde. Recebeu a Medalha de Mérito Cívico 

Afro-Brasileiro, conferida pela Universidade da Cidadania Zumbi dos Palmares de São 

Paulo. Em 2007, recebeu o Prêmio Bertha Lutz, que foi instituído pelo Senado Federal 

do Brasil para agraciar mulheres que tenham oferecido relevante contribuição na defesa 

dos direitos sexuais e reprodutivos. Em 2017, receberia a Medalha Tiradentes da 

Assembleia Legislativa do Rio de Janeiro, que é uma honraria concedida e destinada a 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

102 

 

premiar pessoas que prestaram relevantes serviços pela causa pública do Estado do Rio 

de Janeiro. Mãe Beata faleceu em 27 de maio de 2017, e a homenagem foi mantida e 

recebida por seus filhos (COSTA, 2002; 2004). 

O Dia Nacional de Combate à Intolerância Religiosa, instituído em 2007, 

homenageia Gildásia dos Santos, conhecida como Mãe Gilda, que foi a fundadora do 

Axé Abassá de Ogum, em Itapuã, na Bahia. Mãe Gilda teve sua imagem usada numa 

edição de 1999 da Folha Universal, uma publicação da Igreja Universal do Reino de 

Deus, ao lado da manchete Macumbeiros Charlatões Lesam a Bolsa e a Vida dos 

Clientes — O Mercado da Enganação Cresce no Brasil, mas o Procon Está de Olho. 

Esse fato, somado a invasão de seu terreiro por membros da Igreja Deus é Amor que 

tentaram exorcizá-la, levou a mãe de santo a decidir por mover uma ação judicial contra 

seus agressores e difamadores. Mãe Gilda faleceu em seguida, aos 65 anos, de um infarto 

fulminante em consequência desses acontecimentos, que conforme sua família a 

abalaram profundamente. Em 2004, a IURD e sua gráfica foram condenadas a indenizar 

a família de Mãe Gilda em R$1,372 milhão pelo uso indevido de sua imagem, sendo um 

real por cada exemplar do jornal publicado com a matéria difamatória. O caráter 

emblemático deste caso levou nesse mesmo ano a Câmara de Vereadores de Salvador a 

transformar a data de falecimento da mãe de santo, 21/01/2000, em Dia Municipal de 

Combate Intolerância Religiosa. Seu legado e sua luta têm continuidade com Mãe 

Jaciara, que atualmente organiza ebós coletivos em protestos contra o racismo religioso 

(SILVA, 2007). 

Giselle Cossard Binon é conhecida como Omindarewa e nasceu em 31 de maio 

de 1923, em Tanger, no Marrocos. Viveu por muitos anos na França, como alude sua 

biografia Omindarewa: Uma Francesa no Candomblé, escrita por Michel Dion, em 

2002. Em 1939, durante a Segunda Guerra Mundial, Giselle viu seu pai ser preso pelo 

exército de Adolf Hitler e, no fim da guerra, em 1945, teria sido espiã em Paris, 

fornecendo informações aos militares franceses sobre a localização de militares alemães. 

Em 1945 seu pai voltou da prisão e Giselle casou-se com Jean Binon, com quem passou 

oito anos na África. Em 1956, voltaram para França e Jean Binon foi nomeado 

Embaixador da França no Brasil. Omindarewa, assim como seus filhos, encantaram-se 

com o Rio de Janeiro e com o país. Mas, contrariamente e conflituosamente, Jean Binon 

detestava o Brasil e os brasileiros. Em 5 de dezembro de 1959, Giselle Cossard Binon 

visitou o terreiro de Joãozinho da Goméia, no Rio de Janeiro, onde bolou no santo, isto é, 

recebeu em transe pela primeira vez sua divindade, Iemanjá, que é mãe das águas e dos 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

103 

 

peixes. Após passar pelas cerimônias de iniciação afro-brasileiras, recebeu seu nome 

religioso de Omindarewa, que podemos traduzir como “água límpida”. Jean Binon em 

1963 pediu divórcio a Giselle, e no mesmo ano Omindarewa voltou para França, para 

apresentar sua tese Contribution à l'Étude des Candomblés du Brésil: Le Rite Angola em 

Paris, e lá tornou-se docente universitária. Conheceu o fotógrafo e etnólogo Pierre 

Verger, do qual se tornou amiga. Em 1972, voltou para o Brasil e, em 1973, sofreu um 

acidente de carro e foi diagnosticada sem esperança de vida. Pierre Verger levou 

Omindarewa até Pai Balbino Daniel de Paula, Balbino de Xangô Obaraí, iniciado no 

Terreiro do Opô Afonjá, que ajudou a filha de Joãozinho. Pai Obaraí tornou-se o 

segundo pai de santo de Omindarewa, passando a cuidar de suas obrigações religiosas. 

Ao receber seus direitos de sacerdotisa, fundou o Ilê Axé Atará Magba, em Duque de 

Caxias, no Rio de Janeiro. Em 2005, participou do documentário A cidade das mulheres, 

e, em 2009, do documentário Gisele Omindarewa que trata sobre sua biografia. Faleceu 

em 2016 (DION, 2002; COSSARD, 2008). 

 

Considerações finais 

 

O filósofo martiniquense Frantz Fanon, em um texto de intervenção para o 

Primeiro Congresso de Escritores e Artistas Negros, que ocorreria em Paris, em 1956, 

argumentou como o sofrimento, as relações de poder e a violência racial são estetizadas 

e se tornam obras de arte que depois têm grande apelo de público, constituindo-se, 

inclusive, em gênero artístico. Ele se referia especificamente ao blues e ao jazz que de 

alguma maneira falam do sofrimento dos negros, mas é possível também pensar nos 

filmes que tratam da escravidão, que mobilizam emocionalmente seus espectadores, 

causam reações de indignação e provocam debates a respeito da vida social. Nesta 

direção é fundamental recuperar trajetórias exemplares, vidas vividas de maneira 

autopoética, que possam inspirar intinerários biográficos escritos em nosso cotidiano. 

Isso se faz necessário porque as pessoas se moldam, se constituem enquanto 

sujeitos, posicionando-se a partir de uma cultura racista e não apesar dela. A vida destas 

mulheres nos ensina que o rechaço, o medo, a conduta discriminatória já não são do 

sujeito particular, mas uma certa forma de existir, típica da nossa sociedade. Existir e 

resistir tornam-se sinônimos, neste cenário. A resistência é um grito de vida nesse 

processo de espoliação. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

104 

 

Ansiamos que, ao mencionar aqui elementos das vidas dessas mães de santo e 

mulheres de terreiro, tenha ficado compreensível que essas Iyás são exemplares das 

potências matrigeradoras e matrigestoras afro-brasileiras, em que entendemos Iyábá 

Oxum como sua insígnia conspícua. Esperamos ter refletido que, assim como Oxum e 

seu abebé são efetivamente belicosos, e que apesar de suas representações serem 

erroneamente distorcidas pela colonialidade, há de se lembrar do que elucida o 

provérbio africano citado por Wanderson Flor do Nascimento (2020): ”o ventre de 

Oxum pare poder”. Ademais, também é mister lembrar como canta o Ijexá: a Ekó a e 

Egué e Iyálode Iyá Awo Orô, Orun o Yeye o, Iyá Monlé Odo, Oxum Ilê Opô, traduzido 

como “nós lhe oferecemos ekó, pois ela pode tornar-se uma perigosa armadilha, ela é a 

primeira Iyá, Iyábá do rio, Oxum é o pilar que sustenta a nossa casa”. 

 

Glossário 

 

Abebé: Espelho de mão de Oxum e de Iemanjá. 

Adinkra: São símbolos africanos desenvolvidos pelos Akan (povos localizados 

em Gana, Costa do Marfim e no Togo, países da África do Oeste), que se 

destacam pela utilização de símbolos para transmitir ideias. 

Agogô: Instrumento musical de metal, que possui sinos, percutido com metal ou 

madeira.  

Aladá de Ogum: Facão, ferramenta de Ogum, divindade afro-brasileira 

guerreira. 

Atori e Paxorôs de Oxalá: Cetros, ferramentas de Oxalá, divindade afro-

brasileira anciã. 

Calunga Grande: Oceano. 

Eruexin de Oyá: Cetro, ferramenta de Oyá, divindade afro-brasileira dos 

ventos. 

Ibiri de Nanã: Cetro, ferramenta de Nanã, divindade afro-brasileira do barro. 

Ijexá: Ritmo musical religioso afro-brasileiro consagrado a Oxum e outros/as 

divindades. 

Itan: Mito. 

Iyá/Iyás: Mãe, Mães. 

Iyábás/Ayabás: Divindades afro-brasileiras mães.  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

105 

 

Ofá de Oxóssi: Arco e flecha, ferramenta de Oxóssi, divindade afro-brasileira 

caçadora. 

Opará/Apará: Epíteto de Oxum.  

Oxé de Xangô: Machado, ferramenta de Xangô, divindade afro-brasileira da 

justiça. 

Oxum: Divindade afro-brasileira das águas doces. 

Oyá: Divindade afro-brasileira dos ventos. 

Sankofa: Elemento de um conjunto de ideogramas chamados Adinkra, 

representado por um pássaro que volta a cabeça à cauda. O símbolo é traduzido 

por retornar ao passado para ressignificar o presente e construir o futuro. 

Xaxará de Obaluaiê e Omolu: Cetro, ferramenta de Obaluaiê e Omolu, 

divindades afro-brasileiras da terra. 

 

Referências 

 

A CIDADE DAS MULHERES. Direção: Lazaro Faria. Salvador: Casa de Cinema da 

Bahia, 2005. 

 

ADOLFO, Sergio Paulo. Tata Kisaba Kiundundulu. Maria Genoveva do Bonfim: O 

Nascimento da Nação Congo/Angola no Brasil. Ombala Tumbansi [Online]. Itapecerica 

da Serra: Nzo Tumbansi, 2009. Disponível em: <http://inzotumbansi.org/home/maria-

genoveva-do-bonfim-o-nascimento-da-nacao-congoangola-no-brasil/>. 

 

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. São Paulo: Pólen, 2019. 

 

BALLESTRIN, Luciana. “Para transcender a colonialidade”. Revista IHU [on-line], 

vol.431, 2013. 

 

CASTILLO, Lisa Earl. “O terreiro do Alaketu e seus fundadores: história e genealogia 

familiar”. Afro-Ásia, n.43, 2011. 

 

COSSARD, Gisele Omindarewá. Awó: o mistério dos orixás. Rio de Janeiro: Pallas, 

2008. 

 

COSTA, Beatriz Moreira. Caroço de dendê: a sabedoria dos terreiros: como ialorixás e 

babalorixás passam conhecimentos a seus filhos. Rio de Janeiro: Pallas, 2002. 

 

COSTA, Beatriz Moreira. Histórias que minha avó contava. Rio de Janeiro: Terceira 

Margem, 2004. 

 

DION, Michel. Omindarewa: uma francesa no candomblé: a busca de uma outra 

verdade. Rio de Janeiro: Pallas, 2002. 

 

EVARISTO, Conceição. Olhos d'água. Rio de Janeiro: Pallas, 2016. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

106 

 

 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008. 

 

GROSFOGUEL, Ramón (comp). El Giro Decolonial: reflexiones para uma diversidad 

epistémica más allá del capitalismo global. Bogotá: Universidad Javeriana-Instituto 

Pensar, Universidad Central-IESCO, Siglo del Hombre, 2007. 

GISÈLE OMINDAREWA. Direção: Clarice Ehlers Peixoto. Rio de Janeiro: FAPERJ - 

Fundação Carlos Chagas Filho de Amparo à Pesquisa do Estado do Rio de Janeiro, 

2009. 

 

HALL, Stuart. “Identidade cultural e diáspora”. Revista do patrimônio histórico e 

artístico nacional, v. 24, n. 1, 1996. 

 

LANDER, Edgardo et al. (Ed.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências 

sociais: perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. 

 

MAKOTA VALDINA - UM JEITO NEGRO DE SER E VIVER. Direção: Joyce 

Rodrigues. Brasília: Fundação Cultural Palmares, 2012. 

 

MIGNOLO, Walter. Histórias Locais / Projeto Globais - Colonialidade, Saberes 

Subalternos. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003. 

 

MONTERO, Teresa. Chica Xavier: Mãe do Brasil. Rio de Janeiro: Eldorado, 2013. 

 

NASCIMENTO, Elisa Larkin; GÁ, Luiz Carlos. Adinkra – Sabedoria em Símbolos 

Africanos. Rio de Janeiro: Pallas, 2009. 

 

NASCIMENTO, Wanderson Flor do. “Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí: Potências Filosóficas de 

uma Reflexão”. Problemata, vol.10, n.2, 2019. Disponível em: 

<doi:http://dx.doi.org/10.7443/problemata.v10i2.49121>.  

 

NASCIMENTO, Wanderson Flor do. “Da Necropolítica à Ikupolítica”. Revista Cult 

Dossiê Filosofia e Macumba, 2020. 

 

NÓBREGA, Cida; ECHEVERRIA, Regina. Mãe Menininha do Gantois: uma 

biografia. Rio de Janeiro: Ediouro, 2006. 

 

OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ́. La invención de las mujeres. Una perspectiva africana sobre 

los discursos occidentales del género. Bogotá: La Fronteira, 2017. 

 

PARÉS, Luis Nicolau. A formação do candomblé: história e ritual da nação jeje na 

Bahia. Campinas: UNICAMP, 2018. 

 

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos orixás. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. 

 

QUIJANO, Anibal. “Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina”. 

Colección Sur Sur, CLACSO, pp.107-130, 2005. 

 

QUIJANO, Anibal. “Colonialidad del Poder, Cultura y Conocimiento en América 

Latina”. Anuário Mariateguiano, Vol.9, n.9, 1997. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

107 

 

 

RIBEIRO, Katiuscia. “Mulheres Negras e a força matricomunitaria”. Revista Cult 

Dossiê Filosofia e Macumba, 2020. 

 

RUFINO, Luiz. Pedagogia das Encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula Editorial, 2019. 

SANTOS, João Baptista Tobiobá dos. “21 Cartas e um telegrama de mãe Aninha a suas 

filhas Agripina e Filhinha, 1935-1937”. Afro-Ásia, n.36, 2007. 

 

SANTOS, Maria Stella de Azevedo. Meu tempo é agora. São Paulo: Editora Oduduwa, 

1993. 

 

SARAMAGO, José. Ensaio sobre a cegueira. São Paulo: Companhia das Letras, 1995. 

 

SIMAS, Luiz Antônio; RUFINO, Luiz. Flecha no tempo. Rio de Janeiro: Mórula 

Editorial, 2019. 

 

SIMAS, Luiz Antônio; RUFINO, Luiz. Fogo no Mato: a ciência encantada das 

macumbas. Rio de Janeiro: Mórula Editorial, 2019. 

 

SIMAS, Luiz Antônio. Almanaque Brasilidades, Um Inventario do Brasil Popular. Rio 

de Janeiro: Bazar do Tempo, 2018. 

 

SILVA, Anaxsuell F.; PROCÓPIO, C. “Colonialidades do crer, do saber e do sentir: 

apontamentos para um debate epistemológico a partir do Sul e com o Sul”. Revista de 

Ciências Sociais. Fortaleza, v. 50, n. 2, jul./out.,2019, p. 15–30. 

 

SILVA, Vagner Gonçalves da. Intolerância religiosa: impactos do neopentecostalismo 

no campo religioso afro-brasileiro. São Paulo: Edusp, 2007. 

 

Recebido em: 04/10/2020 

Aceito em: 16/12/2020 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

108 

 

PENSAR-VIVER-ÁGUA EM OXUM PARA 

(RE)ENCANTAR O MUNDO 
 

João Augusto dos Reis Neto1 

DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.34344 

 

Resumo 

Oxum, na tradição afro-brasileira, é a senhora da fertilidade e a potência criadora da 

vida. Oxum é quem nos permite enxergar, pensar, sentir-sonhar e esperançar a vida 

mesmo diante da morte, a bonança mesmo diante da escassez. Nesse sentido, neste 

texto, me dedico a refletir (em/com) Oxum, centrado na ideia do “pensar-viver-água” e 

em toda a sua potência de encantamento, como uma forma de resistir aos tempos de 

escassez e desencanto que temos atravessado, especialmente no Brasil. Teço essa 

reflexão a partir dos mitos afro-brasileiros e da oralidade sagrada presente no terreiro. 

Com isso, reivindico um outro “entendimento-mundo”, outra cosmopercepção de 

mundo, engendrada fora dos limites da racionalidade colonial, gerada no útero ancestral 

das comunidades-terreiro e inscrita nos modos de ser-viver do povo de santo. Em/Com 

Oxum, a partir das “com-vivências” nos cotidianos do axé, aprendemos que é pela vida, 

em todas as suas formas e em sua plenitude, que é a nossa peleja no ayê. 

 

Palavras-chave: Epistemologias de terreiro. Oxum. Pensar-viver-água. Políticas do 

encantamento. 

 

PENSAR-VIVIR-AGUA EN OXUM PARA 

(RE)ENCANTAR EL MUNDO 

 

Resumen 

Oxum, en la tradición afrobrasileña, es la dama de la fertilidad y el poder creativo de la 

vida. Oxum es quien nos permite ver, pensar, sentir-soñar y esperar la vida incluso 

frente a la muerte, la bonanza incluso frente a la escasez. En ese sentido, en este texto 

me dedico a reflexionar (en/con) Oxum, centrado en la idea de “pensar-vivir-agua” y en 

todo su poder de encantamiento, como una forma de resistir los tiempos de escasez y 

desencanto que tenemos cruzado, especialmente en Brasil. Tejo esta reflexión desde los 

mitos afrobrasileños y la oralidad sagrada presente en el terreiro. Con esto pretendo 

anunciar otro “mundo-entendimiento”, otra cosmopercepción del mundo, generado 

fuera de los límites de la racionalidad colonial, generado en el vientre ancestral de las 

comunidades terreiro e inscrito en las formas de ser-vivir del pueblo-de-santo. En/Con 

Oxum, de las vivencias diarias de axé, aprendemos que es a través de la vida, en todas 

sus formas y en su plenitud, que es nuestra batalla en ayê. 

                                                             
1 Mestre em Educação pela Universidade Federal de São João del Rei (PPEDU - UFSJ), licenciado em 

Biologia pela Universidade Federal de Lavras (UFLA). Integrante do Grupo de pesquisa "Laroyê: 

Culturas Infantis e Pedagogias Descolonizadoras" (UFLA) e da Rede Latino-americana em Educação, 

Cinema e audiovisual - Rede Kino (MG). Email: joaoaugusto.reis@gmail.com  

mailto:joaoaugusto.reis@gmail.com


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

109 

 

 

Palabras-clave: Epistemologías del terreiro. Oxum. Pensar-vivir-água. Políticas de 

encantamiento. 

 

Omi tutu: tudo começa com a água... 

Omi tutu 
Omi tutu Èşú 

Omi tutu Onilé 

Omi tutu Egungun 
Omi tutu Onã 

Omi tutu Mo Jùbá o! 

 
Água que acalma 

Água que acalma Exu 

Água que acalma a Terra 

Água que acalma os Ancestrais 
Água que acalma os caminhos 

Água que acalma, eu te saúdo! 

 

Nós que somos de orixá aprendemos que tudo deve ser devidamente aberto e 

fechado, que nada é por acaso e tudo no Santo (como chamamos as religiosidades afro-

brasileiras) tem seu significado. Aprendemos que é pela água que tudo se principia, que 

a água é cura, é apaziguadora. Acalmamos a Terra com água fresca, louvamos os 

ancestrais com a água, abrimos e acalmamos os caminhos com a água. De acordo com o 

costume e a tradição dos orixás, ao lançarmos água fresca nas portas de nossos ilês 

(casas/terreiros), estamos pedindo à Terra, a Exu e aos ancestrais que os nossos 

caminhos sejam apaziguados, que tenhamos êxito em nossa caminhada, que tenhamos 

paz, equilíbrio e tranquilidade em nossos dias. Pedimos que não nos deparemos com a 

desarmonia e que os perigos não nos encontrem.  

Ao fazermos isso estamos, além de um ritual, praticando a “ciência encantada 

das macumbas” (SIMAS & RUFINO, 2019). Ao deitar água fresca na terra estamos 

rasurando a racionalidade colonial2 que subalterniza todas as outras formas de ser-viver 

“fora da norma” colonial (cristã e monológica). Com a água estamos anunciando que a 

colonialidade3 não nos venceu e que a peleja é um valor do povo negro, do povo 

brasileiro. 

                                                             
2 Por racionalidade colonial estamos nos referindo a uma cosmovisão baseada no pensamento cartesiano, 

na lógica abissal e na hierarquização do conhecimento, conforme aponta Santos (2007) e Quijano (1997). 

Nesse sentido, o ocidente (notadamente a Europa) compreende que há uma universalidade no seu discurso 

e conhecimento, o que apaga a diversidade dos sujeitos e do próprio conhecimento. 
3 A colonialidade, de acordo com Qujano (1998; 2014) é dos componentes do padrão/regime capitalista 

de poder que procede do colonialismo europeu edificado sobre a exploração dos povos originários da 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

110 

 

Há na sabedoria afro-brasileira, no cotidiano dos terreiros, um aforismo que diz 

que “somente a água fresca apazigua o calor da Terra” e, é por isso que, nessas linhas, 

desejamos pensar a água como potência de apaziguamento e cura. A água, em Oxum, 

nos dá a possibilidade de uma compreensão viva, não-dogmática, de uma outra forma 

de ser-viver no ayê (no mercado-terra). Por isso mesmo é que começo esse texto 

lançando, simbolicamente, água fresca ao chão para refrescar e abrir nossos caminhos. 

Rogo a Exu, que favoreça nossos diálogos, para que ele seja, sempre, cura. Cura dos 

nossos pensamentos, dos nossos hemisférios epistemológicos colonizados e cura para os 

nossos okan (corações). Omi tutu! 

Tenciono, com este texto, refletir sobre as potências de Oxum como uma prática 

de saber-viver inscrita nos modos de vida do povo de Santo (NASCIMENTO, 2016), 

como parte de um ethos afro-diaspórico que permite trazer de volta a vida e o encanto 

para as nossas existências colonizadas, que nos ajuda a pensar em formas de resistência 

à escassez que assola nosso tempo. Com/Em Oxum aprendemos que toda terra seca 

pode voltar à vida e brotar, que a escassez é temporária.  

 Para isso, navego pelas minhas memórias, rememorando o colo e os abraços de 

Oxum e as narrativas orais das com-vivências4 de axé, pelos ensinamentos da oralidade 

sagrada do terreiro e pelos mitos de Oxum. Na primeira parte do texto discorro sobre a 

cosmopercepção5 afro-brasileira, a partir da tradição dos orixás do complexo cultural 

iorubá, em relação à natureza e à água. Em seguida, na segunda parte do texto, conto 

sobre Oxum, seus atributos, seu lugar nas tradições afro-brasileiras e sua potência 

epistemológica, que foi a inspiração para esse texto.  

 Na terceira parte do texto desenho, em termos conceituais, o que venho 

construindo, a partir das epistemologias de terreiro, com/em Oxum, como um “pensar-

viver-água”. Uma construção ética e filosófica que inspira e anuncia um outro modo 

                                                                                                                                                                                   
“América”, tendo por base a ideia de hierarquização das “raças”, e que estrutura as relações sociais, 

econômicas e de produção do conhecimento nos países outrora colonizados (QUIJANO, 1998; 2014). 

Nesse sentido, a colonialidade é, em certa medida, um dos modos com que o Norte (eurocêntrico) peleja 

pela manutenção de sua hegemonia sobre o conhecimento, a cultura, as epistemologias, bem como sobre 

as relações sociais, se (auto)proclamando como padrão universal de humanidade.  
4 Ao longo do texto utilizarei a expressão “com-vivência” ao invés de convivência, por compreender, 

desde uma perspectiva nagô, que o cotidiano é sagrado e é nele que partilhamos as nossas existências e 

fazemos nossas trocas de axé. Portanto, com-vivência potencializa a ideia da vida enquanto troca, 

partilha. 
5 O termo “cosmovisão”, que é usado no Ocidente para resumir a lógica cultural de uma sociedade, capta 

o privilégio ocidental do visual. É eurocêntrico usá-lo para descrever culturas que podem privilegiar 

outros sentidos. O termo “cosmopercepção” é uma maneira mais inclusiva de descrever a concepção de 

mundo por diferentes grupos culturais (OYĚWÙMÍ, 2002, p. 03). Por isso o utilizaremos em detrimento 

da ideia de cosmovisão. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

111 

 

ser-viver-pensar fundamentado nas potências criadoras de Oxum e uma forma de 

resistência à escassez e desencantamento do mundo. Por fim, recorrendo à Oxum como 

um projeto ético-político para (re)encantar o mundo, insisto na afirmação da vida em 

todas as suas formas e plenitude e reafirmo o compromisso com a sua defesa 

indiscriminadamente. 

Entendemos que esse movimento, de inscrição das gramáticas do terreiro, dos 

modos de ser-saber ancestral negro nos espaços de saber/poder é, sem dúvida, uma 

forma de lutar contra o racismo, contra a necropolítica (MBEMBE, 2018) e contra toda 

sorte de males causados pela colonialidade. Contar de nossas epistemologias, buscar em 

nossas comunidades outros modos de conceber/compreender o mundo, ter em nossa 

ancestralidade fundamentos epistemológicos é enfrentar o epistemicídio (CARNEIRO, 

2005) e produzir outras formas de aprender-ensinar-aprender o mundo e a experiência 

da vida. É pelejar pelo encantamento do mundo. 

 

1 - Água que faz crescer as crianças 

Todos os povos, ao longo da História, possuem uma relação estreita com a água. 

A água para diferentes povos e culturas, seja pela sua abundância ou escassez, foi objeto 

de culto e tida como indispensável à existência. Para os povos e culturas da África essa 

relação não é diferente. Os povos africanos atribuem à água um sentido sagrado, lhe 

creditando a própria existência dos humanos (MANDARINO & GOMBERG, 2009). A 

relação desses povos com a água é uma marca profunda das culturas não-ocidentais no 

que diz respeito à natureza.  

É sabido que os diferentes povos africanos possuem uma cosmopercepção de 

mundo distinta da ocidental, sobretudo no que diz respeito à relação homem-natureza. 

Para as diversas e complexas culturas africanas os humanos não estão separados da 

natureza; essencialmente são feitos da mesma “matéria primordial”. Diferente do 

ocidente, antropocêntrico, as culturas africanas possuem uma relação de 

interdependência com todos os elementos da natureza. Essa perspectiva fica bastante 

evidente na poética narrativa bambara, da tradição Komo, da criação do universo e do 

próprio ser humano (KING & RIBEIRO, 2015, p. 40-41).  

Para os bambara, nessa narrativa, Maa-Ngala (Deus) cria o universo, a partir de 

si mesmo, de um ovo primordial (Fan) que continha os nove estados fundamentais da 

existência. Do ovo primordial chocado nasceram vinte seres fabulosos que constituíram 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

112 

 

todas as formas de conhecimento possível e todas as formas do universo. Contudo, 

nenhum desses seres se mostrou apto para ser o interlocutor de Maa-Ngala. Então, Maa-

Ngala tomou uma parte de cada um desses seres e as misturou. Insuflou nessa mistura 

seu hálito ígneo e criou um novo ser: o homem, a quem chamou de Maa, seu próprio 

nome. Esse novo ser, pelo seu próprio nome e pela centelha divina nele introduzida, 

continha algo próprio de Maa-Ngala. O homem tinha parte de Deus e de todo o universo 

em si. Essa origem dos humanos determina um vínculo profundo do homem com todos 

os seres tanto do plano material quanto cósmico.  

No complexo cultural nagô-iorubá, no mito do nascimento de Exu Elegbara 

(PRANDI, 2001), também encontramos uma perspectiva semelhante. No mito, Elegbara 

era filho de Orunmilá, que muito queria um filho, mas o menino, ao nascer, tinha uma 

fome sem fim. Gente de todas as partes da terra levou alimentos para o menino. Inhame, 

bichos de pena, de quatro pés, mas a fome do menino nunca era saciada. Elegbara, 

então, comeu todas as coisas existentes, os bichos de quatro pés, inhames, as árvores, os 

rios, as folhas e a própria mãe, Iemanjá. Mesmo tendo comido tudo que existia no 

universo Elegbara não ficou satisfeito e tentou comer o pai, Orunmilá, que em um golpe 

de espada o partiu em duzentos pedaços e cada golpe de Orunmilá gerava mais duzentos 

outros Exus, chamado de Yangí. Elegbara então fugiu de Orunmilá percorrendo os nove 

Orum (espaços sagrados do plano cósmico ancestral). Foi assim pelos nove Orum até 

que Orunimlá, já cansado, no último Orum, percebeu que não venceria aquele que de 

tudo já comeu e provou. Então, ele propôs um trato ao menino: se Elegbara devolvesse 

tudo o que havia comido, inclusive sua mãe, ele sempre seria o primeiro a comer, o 

primeiro a ser saudado em todos os ritos sagrados. O menino Elegbara, então, aceitou a 

oferta de Orunmilá e vomitou tudo o que havia comido, inclusive sua mãe. Desde então 

ele é sempre o primeiro a ser servido e tudo que existe tem uma parte dele dentro de si, 

incluindo os humanos. Tudo que existe compartilha essa essência. 

Ambas as narrativas nos contam da profunda ligação dos humanos com todo o 

universo, com a natureza. A tudo e a cada coisa o homem se relaciona, está ligado numa 

grande rede de participação (BÂ, 2010). “Todos os reinos da vida (mineral, vegetal e 

animal) encontram-se nele (...)” (BÂ, 2010, p. 184). Sob esse ponto de vista, conforme 

King e Ribeiro (2015, p. 41), “ganha sentido a preocupação com a ecologia e com o 

bem-estar de outras pessoas. Somos interconectados”. Nessa perspectiva, o homem está 

assimilado à natureza, faz parte da grande teia da existência, cada parte ligada ao todo 

(ERNY, 1968 apud KING & RIBEIRO, 2015).  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

113 

 

Dessa cosmopercepção, para os iorubás, de acordo com Mandarino e Gomberg 

(2009), emerge uma profunda ligação dos homens com a natureza, que em sua essência 

é divina, especialmente com a água. A natureza é, nessa perspectiva, de certa forma, 

“representada” pelos orixás que, por sua vez, estão associados aos elementos fogo, terra, 

ar e água; a estrutura básica de toda a natureza. “Nos orixás a natureza não se apresenta 

como exterioridade, já eles que trazem em si o comportamento dos elementos da 

natureza” (RANGEL & GOMBERG, 2016, p. 04).  

Na diáspora negra, durante o período colonial, essa cosmopercepção foi para cá 

trazida e recriada no complexo cultural dos candomblés brasileiros (NASCIMENTO, 

2016). Nesse texto, me atenho, especialmente, às tradições do complexo nagô-iorubá 

(BASTIDE, 1961), daquelas vindas da chamada iorubalândia, atualmente Nigéria e 

Benim. Sobre este aspecto, é preciso pontuar que não desejo aqui falar de um ponto de 

vista “universal” do candomblé, já que cada “nação” (Ketu, Angola, Jeje, Nagô) possui 

um complexo sistema cultural, mítico e filosófico distinto. O que, entretanto, une as 

diferentes tradições mítico-religiosas é a relação interdependente entre homem-natureza.  

Dos cultos que mais fortemente sobreviveram nas bandas de cá, sem dúvida, os 

das “grandes Mães” (as Yabás), Oxum e Iemanjá, são os mais conhecidos e praticados. 

De norte a Sul no Brasil essas divindades são reverenciadas. Também em outros países 

da “América Negra”, como em Cuba e Haiti, os dois orixás são cultuados de forma 

exuberante (CABRERA, 2004). Seus ritos e cultos estão essencialmente ligados às 

águas, tanto doces quanto salgadas, no caso de Iemanjá, a senhora do mar. Na tradição 

afro-brasileira nagô, essas duas Yabás estão relacionadas à fecundidade, à fertilidade, à 

prosperidade, pois “encarnam a possibilidade de existência e ancestralidade 

concentradas exatamente em seu ventre fecundo” (MANDARINO & GOMBERG, 

2009, p. 148). Ambas, por estarem ligadas às águas, são vistas como senhoras de toda a 

existência. Dessa maneira, água e vida, ancestralidade e descendência se encontram e 

misturam-se em um contínuo vai e vem de possibilidades, cujo simbolismo está nas 

águas límpidas dos rios e córregos (MANDARINO & GOMBERG, 2009). A água, 

nesse contexto, é o símbolo da própria vida, da fertilidade e que garante aos humanos, 

no ayê, a existência. 

As águas doces, como domínio de Oxum, garantem aos humanos a própria vida, 

daí a sua grande importância e centralidade nos cultos e ritos afro-brasileiros. Como nos 

contam as mais velhas, “é preciso agradar sempre Oxum para não experimentarmos a 

escassez e a seca”. Recordo-me, no meu período de recolhimento para iniciação em 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

114 

 

Oxum, de ouvir sempre das minhas mais velhas que ser de Oxum é ter a 

responsabilidade de cuidar da vida, defender a vida. Essa sabedoria em forma de ofó 

(encantamento pela palavra) remonta à própria essência de Oxum na tradição nagô. 

Oxum, nesse contexto, é concebida como a divindade responsável pela saúde, pela 

fartura, pela fecundidade, pela maternidade e, em síntese, pela própria vida.  

No itan “Oxum faz as mulheres estéreis em represália aos homens”, contado por 

Prandi (2001), podemos ver como as águas de Oxum são vitais para a existência 

humana: 

  

Logo que o mundo foi criado, todos os orixás vieram para a Terra e 

começaram a tomar decisões e dividir encargos entre eles, em 

conciliábulos nos quais somente os homens podiam participar. Oxum 

não se conformava com essa situação. Ressentida pela exclusão, ela 
vingou-se dos orixás masculinos. Condenou todas as mulheres à 

esterilidade, de sorte que qualquer iniciativa masculina no sentido da 

fertilidade era fadada ao fracasso. Por isso, os homens foram consultar 
Olodumare. Estavam muito alarmados e não sabiam o que fazer sem 

filhos para criar nem herdeiros para quem deixar suas posses, sem 

novos braços para criar novas riquezas e fazer as guerras e sem 
descendentes para não deixar morrer suas memórias. Olodumare 

soube, então, que Oxum fora excluída das reuniões. Ele aconselhou os 

orixás a convidá-la, e às outras mulheres, pois sem Oxum e seu poder 

sobre a fecundidade nada poderia ir adiante. Os orixás seguiram os 
sábios conselhos de Olodumare e assim suas iniciativas voltaram a ter 

sucesso. As mulheres tornaram a gerar filhos e a vida na Terra 

prosperou (PRANDI, 2001, p. 345). 

  
Se Oxum se recusa a dar suas águas para a manutenção da vida na terra, nós 

perecemos. Sem as águas não podemos nos alimentar, não podemos existir. O ayê não 

vive sem Oxum. Por isso, em nossos terreiros, é muito comum observarmos nos 

presentes de Oxum, nas oferendas e cultos a ela pedidos de prosperidade, bonança, 

fartura e fertilidade que são provas da potência criadora desse orixá. Conta-nos as mais 

velhas que, em África, as mulheres que não podem ter filhos, ao tomar a água da 

nascente do Rio Oxum, no outro ano retornam com seus filhos e filhas nos braços, 

tamanho o poder dessa Yabá. 

O verso de Ordep Serra e Roberto Mendes, imortalizados na voz de Maria 

Bethânia em Louvação à Oxum, que dá título a essa parte do texto, reafirma a potência 

criadora de Oxum e de suas águas. A “água que faz crescer as crianças” remonta à 

essência das águas fecundas de Oxum. A água, na tradição dos orixás, está relacionada 

com toda a nossa experiência de vida, já que desde o útero de nossas mães vivemos a 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

115 

 

água. Desde a concepção a água está em nós, no líquido seminal do pai que fecunda a 

mãe e no útero, encruzilhada sagrada da vida que também pertence a Oxum, no interior 

de nossas mães, somos envolvidas pelas águas sagradas. Ali, na cabaça-útero, é que nós 

crescemos. A água é a nossa primeira morada. É Oxum que sustenta as nossas 

existências até a hora de deixar a cabaça-útero para nossa experiência no ayê.  

No candomblé a água está presente em todos os ritos e cultos (RANGEL; 

GOMBERG, 2016). Ao longo de toda a vida do indivíduo e em todos os ritos, sejam 

eles iniciáticos ou propiciatórios, na religião dos orixás, do ìkmọjàde (rito semelhante a 

um “batismo”) ao axexê (rito fúnebre dos nagôs) a água está presente. Nas iniciações, 

por exemplo, os múltiplos banhos estão relacionados com a potencialização do axé do 

neófito, chamado iaô. Cada banho tem sua função no processo, bem como cada ewé 

(folha) utilizada.  

No axexê,  

 

deve-se possibilitar a libertação do emi (sopro divino) após a 
constatação da morte do corpo, e o elemento água será aquele que 

deverá ser o principal agente desta cerimônia, atuando ao mesmo 

tempo como libertador e propiciador de limpeza, purificação e 
abulação, tanto paro o indivíduo quanto para o grupo (VERGER, 

2002, p. 97 apud MANDARINO; GOMBERG, 2009, p. 03). 

 

Além desses ritos, a água também aparece em outras cerimônias e rituais 

importantes do candomblé brasileiro, como nas Águas de Oxalá. 

 

A narrativa do mito das “Águas de Oxalá” inicia-se com Oxalá 

decidindo fazer uma visita a Xangô, a divindade dos raios e dos 
trovões, sendo seu elemento o fogo, identificado pela cor vermelha e 

pela cor branca, decorrente da sua ligação com Òsàlá. Ele é idealizado 

como um guerreiro violento e audacioso. Como era de costume na 

terra dos orixás, Oxalá consultou um Bàbálawo para saber como seria 
a viagem. Este recomendou que a viagem não se realizasse, mas Oxalá 

já havia decidido deslocar-se para Òyó, então lhe foi aconselhado que 

levasse três mudas de roupa, limo e sabão da costa, não devendo pedir 
ou se recusar a dar nada que lhe fosse pedido, tendo também, que 

fazer voto de silêncio durante toda a viagem. Com estas precauções o 

orixá pôs-se a caminhar com seu cajado em direção a Òyó. No 

caminho encontrou Exu por três vezes, e por três vezes foi vítima de 
brincadeiras de mau-gosto de Exu sujando Oxalá com azeite-de-

dendê, àdin e carvão. Ao aproximar-se de Òyó, avistou o cavalo 

branco que havia dado de presente a Xangô. Oxalá fora mal 
interpretado pelos soldados de Xangô que o julgaram ladrão do animal 

e o agrediram violentamente deixando seus braços e pernas quebrados. 

Oxalá foi levado à prisão do palácio e lá esquecido por sete anos. 
Durante este tempo, o reino de Xangô é assolado por pestes e 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

116 

 

infortúnios. Durante este tempo, o reino de Xangô entra em 

decadência, sofrendo a pior seca que compromete, então, toda a 

colheita. Epidemias, doenças e mortes se sucederam com frequência, 
fazendo com que o povo se revolte com Xangô. Sem outra solução, 

ele vai procurar um Bàbálawo da região, que faz o jogo e lhe diz: “Um 

homem que usa roupa branca foi preso injustamente. O que está 
acontecendo é uma revolta natural pela injustiça cometida”. Segundo a 

narrativa, os soldados de Xangô receberam a devida punição pelos 

feitos acometidos contra Oxalá, pois “(...) o que seria da justiça se os 

maus juízes não fossem punidos de alguma forma? A paz não é a 
ausência da terra, e sim a presença da justiça”. Depois do mal 

entendido desfeito, a chuva chegou, as culturas de alimentos 

prosperaram e as enfermidades cessaram, enfim, todas as coisas do 
reino de Xangô voltaram à normalidade. A cerimônia das “Águas de 

Oxalá” rememora este episódio mítico com uma procissão 

representando a viagem de Oxalá. Trata-se de um cerimonial 
complexo que se estende por 17 dias e constitui um marco nas práticas 

e nos rituais que se sucedem no decorrer do ano litúrgico do 

candomblé (ALVES; PELEGRINI, 2010, p. 6-7). 

 

O que podemos aprender tanto com as narrativas míticas quanto pelas com-

vivências e tradição oral do axé, nos terreiros, é que a água é a parte fundamental da 

existência, assim como é também da nossa mãe-Terra. Sem a água não se pode fazer 

nada. Assim, ela assume uma centralidade tanto na crença quanto na ritualística do povo 

de santo; é vista como elemento fundamental para a vida (RANGEL; GOMBERG, 

2016) e espiritualidade. Oxum, nesse contexto, assume, junto a Iemanjá, o lugar de mãe 

de toda a existência, a potência criadora da vida, cujo elemento fundamental é a água, e 

é isso que, nesse texto, nos interessa. 

 

2 - Oxum que eu bendigo na boca do dia 

Antes de começar a falar sobre Oxum é preciso destacar que não pretendo aqui 

fazer uma descrição etnográfica, uma abordagem antropológica ou prescrever formas 

absolutas de compreender/conceber Oxum. Pretendo, de certo modo, fugir do lugar 

comum de falar de Oxum sendo a deusa do amor e da beleza, o que reduziria toda a sua 

potência. O que apresento aqui é produto das reflexões que têm povoado meus 

interesses de pesquisa/estudo, bem como o partilhar de minhas com-vivências e trocas 

de axé. Como um filho de Oxum, tenho me inspirado na água que tem a sua potência e 

força na fluidez, portanto, não tenho pretensão de “definir” Oxum aqui. O que faço é um 

movimento de reflexão sobre a potência dessa divindade. 

Oxum é, sem dúvida, um dos orixás mais conhecidos da tradição afro-brasileira. 

Mesmo aqueles e aquelas que não são “de Santo” acabam por conhecer essa divindade 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

117 

 

que é muito popular também no campo das artes, da música popular brasileira e no 

carnaval. Como nos ensina o Babalorixá Rodney William6, o verso “Ora ye ye ô, 

mamãe Oxum” é um dos versos mais famosos dos sambas enredos de carnaval e que se 

popularizaram muito a partir da década de 1980. Não é, então, uma ousadia dizer que 

Oxum ama a alegria, o brilho e o carnaval. 

Oxum ficou muito famosa também a partir da música popular brasileira quando 

nomes como Dorival Caymmi, Gal Costa, Maria Bethânia, Gilberto Gil, Gerônimo 

Santana e outros/as artistas passam a cantar Oxum. Um exemplo disso é a canção 

“Oração de Mãe Menininha” de Dorival Caymmi (1972), imortalizada também na voz 

de Gal Costa e Maria Bethânia na década de 1980. A canção é uma homenagem àquela 

que é considerada a maior Ialorixá de todos os tempos do candomblé brasileiro, Mãe 

Menininha do Gantois, uma filha dileta de Oxum.  

O verso “A Oxum mais bonita tá no Gantois” é um louvor à grandiosidade de 

Mãe Menininha, filha de Oxum. A Ialorixá, sem dúvida, contribuiu para a 

“popularização” de Oxum. Mãe Menininha foi chamada de a “Oxum entre nós”, aquela 

que o colo e as mãos geraram centenas de filhos. O matriarcado de Mãe Menininha é 

um patrimônio histórico e cultural do povo negro, do povo brasileiro. Seu legado se 

confunde com a história do próprio candomblé. Menininha era, de fato, Oxum no ayê, a 

grande Yalodê. 

 Outro fator, aliás, controverso, que contribuiu para a popularização desse orixá 

no Brasil também foi a associação da Yabá com Nossa Senhora Aparecida (da 

Conceição), no processo de sincretismo, na maior parte das regiões do Brasil, 

especialmente nas umbandas. As semelhanças em relação à maternidade, ao cuidado às 

crianças e a relação com as águas foram elementos que consumaram o sincretismo. O 

azul do manto da santa católica, por exemplo, em muitas tradições de umbanda está 

associado a Oxum, chamada de “mãe do Brasil”. Na Bahia, especificamente, Oxum foi 

sincretizada com Santa Luzia.  

Sobre este aspecto, como também apontado por Oro e Anjos (2009), ao tratar do 

sincretismo, ainda que controverso, é preciso pontuar que ele tece importante papel em 

algumas religiões de matriz africana, como é o caso das umbandas e batuques. Nesse 

sentido, os autores demonstram, em uma percepção desde dentro em diálogo com os 

praticantes dessas tradições, que aquilo que poderia sugerir uma certa “colonização” do 

                                                             
6 O ensinamento oral de Babá Rodney William está registrado em uma live e disponível em 

https://youtu.be/AAMU4wfop7c. 

https://youtu.be/AAMU4wfop7c


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

118 

 

sagrado negro com o sincretismo é, na verdade, uma outra perspectiva de conexão com 

a ancestralidade negro-africana nessas religiões.   

 Escolhi começar falar de Oxum tomando esse caminho, entretanto, para que se 

possa compreender que Oxum faz parte de nosso imaginário coletivo, mesmo fora das 

tradições afro-religiosas. Oxum, como nos ensina as minhas mais velhas e os meus mais 

velhos, nunca passa despercebida. “Onde Oxum está tem brilho, riso e alegria” dizia 

minha mãe de santo. 

No candomblé, e demais tradições afro-brasileiras de origem nagô, Oxum é a 

Yabá ligada à fecundidade e à fertilidade, sobretudo feminina. 

 

Um texto citado por Elbein dos Santos (1986) refere-se a Oxum da 

seguinte maneira: No tempo da criação, quando Oxum estava vindo 

das profundezas do orun, Olodumare confiou-lhe o poder de zelar por 

cada uma das crianças criadas por Orixá, que nasceriam na terra. 
Oxum seria a provedora de crianças. Ela deveria fazer com que as 

crianças permanecessem no ventre de suas mães, assegurando-lhes 

medicamentos e tratamentos apropriados para evitar abortos e 
contratempos antes do nascimento. Não deveria encolerizar-se com 

ninguém a fim de não recusar crianças a inimigos e conceder gravidez 

a amigos. Foi a primeira Iya-mi encarregada de ser Olutoju awom omo 
- aquela que vela por todas as crianças e Alawoye omo - a que cura 

crianças (RIBEIRO, 1996, p. 77). 

 

 Oxum é por excelência a senhora da vida. É ela que faz crescer as crianças e que, 

junto a Iemanjá, é considerada senhora da maternidade (CABRERA, 2004). Sobre isso a 

autora ainda nos conta que não se pode falar de Oxum sem falar de Iemanjá tamanha a 

ligação de ambas. As duas Yabás ora são contadas na mitologia como irmãs, ora como 

mãe e filha, sendo Oxum a filha mais nova de Iemanjá. O que isso revela, em suma, 

independentemente da versão mitológica, é a essência criadora e a ligação dessas duas 

Yabás que se revela no caráter gerador de vida de ambas. 

 Oxum é a senhora das águas doces e tem como seus domínios as cachoeiras, as 

quedas d’água, as nascentes, os rios, as lagoas e demais domínios aquíferos (RANGEL; 

GOMBERG, 2016). Ela é a senhora da vida, da criação, do parir, do amamentar e da 

maternidade e encarna todo o signo da matripotência revelado na figura da Iyá 

(OYĚWÙMÍ, 2016).  

É importante dizer, desde já, que a leitura que faço de Oxum é uma operação 

feita fora do ideário colonial eurocêntrico que tentou aprisionar Oxum na figura da 

mulher sensual, hipersexualizada, infiel, manhosa, chorona ou da mãe imaculada, frágil, 

submissa, recatada. Essa leitura etnocêntrica e patriarcal não cabe em Oxum. Em 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

119 

 

realidade, todo o complexo cultural, mítico e religioso dos africanos, nesse caso iorubá, 

não cabe na visão cristã, binária, patriarcal e etnocêntrica do ocidente. Oxum, como 

dona da abundância, transborda esses sentidos reducionistas da lente judaico-cristã. 

Os afro-sentidos que trago para pensar Oxum neste texto estão centrados na 

perspectiva iorubá, tratados brilhantemente pela filósofa nigeriana Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí 

(2016) e nas palavras de axé de minhas mais velhas. Oxum, nesse sentido, pensando 

também nas palavras de Akotirene (2019), é muito além da figura da “vênus negra” ou 

da “virgem imaculada” (ROSÁRIO, 2008). Oxum é a matripotência inscrita no social, 

na religião e na política e que não cabe na fôrma de “bela, recatada e do lar”. 

As palavras de Ribeiro (1996), ao contar sobre o culto de Oxum, inclusive em 

África, remete a essa potência, quando nos informa que nos “assentamentos” de Oxum 

(ou seja, em suas sacro-representações materiais) há sempre três elementos básicos: um 

pote de água, o seu axé, que representa, sobretudo a vida, o abebé (leque de forma 

circular adornado, que pode conter ou não um espelho ao centro) e uma espada de metal 

(normalmente dourado). Além desses elementos encontramos em seus assentamentos 

também búzios, metais e moedas. Esses elementos, de certa maneira, representam a 

natureza de Oxum: doce, vaidosa, maternal, ao mesmo tempo em que é uma guerreira, 

uma soberana.  

 Oxum, de acordo com Oyěwùmí (2016) é aquela que gerou em si toda a potência 

da criação do mundo, presente inclusive nos mitos de fundação do mundo – a Iyá 

primordial. Nas palavras da autora, a partir de um excerto de Oseetura (mito fundador 

do complexo de Ifá): 

 

Afìmọ̀ f’obìnrin, Iye wa táa pé nímọ̀,  
Afìmọ̀ jẹ t’Ọṣun o, Iye wa táa pé nímọ̀. 

 

Damos o conhecimento para a fêmea, nossa Ìyá que encarna o 
conhecimento, 

 Nós chamamos o conhecimento de Oxum, nossa Ìyá que encarna o 

conhecimento (OYĚWÙMÍ, 2016, p. 01). 

 

A matripotência de Oxum é revelada no caráter sócio-espiritual da instituição 

Iyá que, para a autora, evoca todos os sentidos (éticos, políticos, religiosos e culturais) 

da maternidade. Maternidade essa, em uma leitura feita desde dentro, que não é 

generificada. A maternidade, nessa perspectiva, não é uma categoria submetida ao 

gênero, portanto, não é submissa ao “macho”. Isso significa dizer que a maternidade, na 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

120 

 

figura da Iyá, não deriva de uma esposa, subordinada, submissa e socialmente 

marginalizada, mas nasce da sacralidade do útero.  

Vale lembrar que Oxum é a rainha da nação Ijexá e que, no sentido 

sociocultural, encarna a figura política de Ọba, a líder de um povo e que por ele é. Essa 

perspectiva desfaz a interpretação patriarcal-colonial de que o posto de Ọba (de 

monarca) era somente masculino, portanto, o monarca só podia ser um rei. Há, de 

acordo com Oyěwùmí (2016), uma vasta descrição de Ọba femininos em território 

iorubá, em África. A feminilidade em Oxum, portanto, não está reduzida à beleza, 

delicadeza, apreço por adornos e joias.  

A feminilidade em Oxum se refere ao caráter sagrado da matripotência. A 

figura-categoria da Iyá se refere, então, a essa potência da maternidade como criação, 

constituindo uma categoria sócio-política do sistema cultural e política na 

cosmopercepção iorubá, já que o par civilizatório, dessas culturas, é a Iyá e sua prole. 

Toda humanidade nasce de uma Iyá, portanto é ela a matriz da nossa existência 

(OYĚWÙMÍ, 2016). A força ancestral da criação, o ventre do mundo é Oxum. É sob 

essa perspectiva que se assenta minha compreensão de Oxum.  

Há que se fazer um exercício de descolonização quando tratamos de olhar para 

as deidades africanas, e nesse caso Oxum, procurando nos desvencilhar de uma leitura 

sexista, patriarcal e cristã. O abebê, para além de um adorno, é a representação do 

poder, também político, de Oxum e conta de sua posição social, aquela que toma parte e 

decide a vida com sua comunidade. A relação de Oxum com a beleza, nessa 

perspectiva, não está ligada à futilidade ou efemeridade, ao contrário, revela a beleza 

como um aspecto da sacralidade e do poder feminino. O gosto de Oxum por joias, por 

pedras e metais preciosos, pelo ouro, não é calcado na perspectiva da acumulação 

ocidental, mas representa a abundância, a prosperidade, a riqueza e o poder de Oxum.  

 

Osun vive na oralidade e na escrita dispostas a traduzirem a beleza das 

mulheres negras, a sabedoria, a inteligência, a habilidade na 

administração das riquezas e dentro das ciências sociais; uma deidade 
maior que os equívocos linguísticos e conceituais sobre corpo, 

maternidade e destino biológico (AKOTIRENE, 2019, s. p.). 

 

Iyá Oxum é também a senhora das artes. É Oxum que preside os processos 

criativos, da inventividade e criatividade artística.   

 

O ímpeto para as artes visuais e verbais é uma e a mesma coisa: essas 
belas criações representam adornos para o orixá e anunciam a 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

121 

 

celebração de seu maior presente para os seres humanos – as crianças. 

Como as Ìyá são centrais no processo de criação e procriação, não 

surpreende que seu talento flua daí. Porque todas e cada uma das 
pessoas são nascidas de Ìyá, ninguém, anamacho ou anafêmea, é 

excluído de participar ou desfrutar da herança de Ìyá, incluindo sua 

arte (OYĚWÙMÍ, 2016, p. 15).  
 

Outro aspecto ligado a Oxum é a magia, a feitiçaria. Ela é considerada a senhora 

da adivinhação, aquela que, além de Exu, conhece o jogo de búzios. É considerada a 

dona do oculto, dos feitiços e está intimamente ligada às chamadas Grandes-Mães, as 

Ìyàmi. Oxum é considerada a senhora maior de todas as Ìyàmi e, em termos espirituais, 

é ela quem preside esse grupo de deidades (OYĚWÙMÍ, 2016). Essas divindades são 

também chamadas de àjẹ́, que foi erroneamente traduzida, no ocidente, como “bruxa”, 

contudo 

 

Nas tradições iorubás contidas em Oseetura, àjẹ́ é sinônimo de Ìyá. A 

narrativa frequentemente citada continua, “todas as mulheres são àjẹ́” 
(ibid.), que é um ser espiritualmente poderoso e abençoado. Mas a 

palavra foi traduzida para o inglês como “bruxa”, e em muitas partes 

da sociedade iorubá atual, a categoria foi demonizada: ser chamada de 

àjẹ́ é um prelúdio para a perseguição em uma sociedade saturada de 
noções cristãs, ocidentais e islâmicas de religião e espiritualidade 

apropriadas. As más tradução e compreensão àjẹ́ como “bruxa” 

resultou em dicotomias de gênero que colocaram anafêmeas em geral, 
e Ìyá em particular, na categoria de demônio (OYĚWÙMÍ, 2016, p. 

35). 

    

Mas àjẹ́, desde a cosmopercepção iorubá, descontaminada da visão cristã, não se 

refere às bruxas, no sentido eurocêntrico da palavra.   

 

Como sabemos de Osetura, Oxum, Iyanla, a Ìyá primordial, é a 

icónica àjẹ́: ela é cultuada por seus poderes àjẹ́, para dar crias a quem 
lhe devota, e para fornecer os recursos para alimentá-las. Oxum é a 

divina àjẹ́. (...) Durante o festival de Oxum em Oxogbô, um grupo de 

mulheres canta canções que revelam que Oxum é uma bruxa e que a 

maioria das mulheres, se não todas elas, que são suas devotas, também 
são bruxas. Há devotas de Oxum que cantam no grand finale de seu 

festival. Uma de suas canções diz: ... “o grupo das bruxas de Oxum é 

o dono das crianças. Siga Oxum para que você seja abençoada com 
crianças para dançar”. O ponto de ênfase deste grupo de mulheres é 

que Oxum é uma bruxa que usa seu poder para abençoar as pessoas 

com crianças e riquezas (OYĚWÙMÍ, 2016, p. 45). 

 

 Oxum, sendo uma àjẹ́, é aquela que conhecendo os segredos da magia está 

sempre em favor dos seus filhos e filhas, daqueles que procuram sua força e amparo, 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

122 

 

porém não gosta de ser insultada, desrespeitada ou escarnecida. A  

 

representação iorubá de Ìyá como àjẹ́, como discutimos no caso do 
orixá Oxum, permanece ressonante e fala da compreensão da 

procriação e dos poderes espirituais que dela decorrem. Poder procriar 

é considerado um presente, um dom espiritual (OYĚWÙMÍ, 2016, p. 

47). 

 

Oxum em toda a sua (matri)potência não pode ser fixada em um imaginário 

colonial patriarcal que a reduz às figuras estigmatizadas da donzela virgem, da mãe 

imaculada ou da “vênus negra”, hipersexualizada. Todas essas representações diminuem 

a potência do feminino sagrado de Oxum e tentam submetê-la a fetiches coloniais. O 

que bendizemos em Oxum, nesse texto e em nossas práticas sagradas, é a potência 

criadora da vida, em todos os sentidos. Criação de vida com afeto, com amor, no 

cuidado, na partilha do cotidiano, na ampliação dos laços familiares, tendo em nossas 

Ialorixás, sejam elas de que santo for, a matripotência de Oxum. Dessa forma, Oxum 

extrapola um imaginário colonizado e nos inspira a pensar uma outra ética do ser-viver, 

assentada na comunidade, na partilha, na comunhão e, sobretudo, na produção da vida.  

 

3 - Pensar-viver-água para (re)encantar o mundo com Oxum 

Quando Oxum pisou a terra,  

A vida tocou o mundo: 

foi água que preencheu de amor. 
Quando Oxum pisou a terra 

Foi que se alcançou a beleza de tudo. 

E a beleza, então, desaguou felicidade nos corações. 

Quando Oxum pisou a terra, 
E a vida se deu nas árvores, nos animais e nas crianças 

Um mundo lavado de Axé conheceu 

Onde tudo nasce, a bênção da criação. 

(Paola Odónilè de Mori em “Òpárá de Òsùn: quando 

tudo nasce”) 

  

Os versos que abrem essa parte do texto contam da potência de vida em Oxum, 

de dar vida àquilo que aparentemente está morto. É ela quem traz a fecundidade à terra 

seca e nos mostra que a escassez não é para sempre. Os versos remetem às sabedorias 

de terreiro que nos ensinam que Oxum é muito mais do que a deusa do amor e da 

beleza. Não se pode pensar na vida, em toda a sua potência e diversidade, sem pensar 

em Oxum.  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

123 

 

Vivemos um tempo de escassez, sobretudo no Brasil. Atravessamos um período 

de escassez que parece eterno. Um tempo de desencantamento, nas palavras de Simas e 

Rufino (2020). Um tempo de escassez que, operando sob a ordem do projeto colonial7 

do capitalismo selvagem, produz em nós, muitas vezes, a desesperança.  

 

A grande peleja que se trava nesse momento veste a pele dos 

“homens de bem” preparados para dar o bote contra os 

pluralismos, reconexões e sabedorias táticas operadas nas frestas 

onde o encantamento irriga o ser de possibilidades de liberdade 

(SIMAS & RUFINO, 2019, s. p).  

 

A nossa peleja é contra um projeto político, cultural e ideológico genocida, 

epistemicida, machista, racista, homofóbico e que odeia a diversidade, que odeia o 

“outro”. O projeto necropolítico que assaltou o Brasil em 2014, e que se aprofundou em 

2018, está a serviço da aniquilação do “outro”, da aniquilação simbólica e material dos 

sujeitos fora da norma (TEIXEIRA, 2019), um projeto alterocida calcado nas políticas 

de inimizade tal qual nomeou Mbembe (2017). 

No momento em que escrevo essas linhas, o Brasil conta mais de cento e 

sessenta mil mortes pela pandemia da Covid-19, causada pelo novo coronavírus, e isso é 

mais do que simbólico para dar uma “cara” para esse projeto necropolítico. Um projeto 

que odeia a vida e que trabalha incessantemente para sua “despotencialização”. As 

crianças negras são assassinadas pelo Estado brasileiro dentro de suas casas, como foi 

com o menino João Pedro Mattos e tantos outros e outras anônimos/as. O assassinato de 

Marielle Franco passa de dois anos sem nenhuma resposta. Tudo isso é parte do mesmo 

projeto genocida e “necrofílico” de desencantamento do mundo. 

A noção de desencantamento e encantamento de Simas e Rufino (2020) é cara 

para nós e, nesse texto, de certo modo, serve de farol para pensar essa reflexão em/com 

Oxum. Para os autores, desencantamento é tudo aquilo que nos separa e desconecta da 

vida, em sua plenitude e múltiplas formas, que envenena historicamente as nossas 

subjetividades, nossos modos de vida e produz a morte, simbólica e/ou material. O 

encantamento, nesse sentido, então, é visto como um ato de desobediência, 

                                                             
7 Ao falarmos em “projeto colonial” estamos nos referindo, apoiados em Mbembe (2018) e Rufino 

(2019), na permanência, no signo da colonialidade, de um projeto de dominação do Norte fundamentado 

no racismo, na exploração, no sexismo, no apagamento da diversidade, no epistemicídio que tem suas 

raízes na colonização. Esse projeto segue na forma, contemporânea, da necropolítica, no estado de sítio e 

na produção e fortalecimento das políticas de inimizade, como bem aponta Mbembe (2018). 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

124 

 

transgressão, invenção e reconexão. “Afirmação da vida, em suma” (SIMAS & 

RUFINO, 2020, s. p). 

 

A noção de encantamento traz para nós o princípio da integração entre 
todos as formas que habitam a biosfera, a integração entre o visível e o 

invisível (materialidade e espiritualidade) e a conexão e relação 

responsiva/responsável entre diferentes espaços-tempos 

(ancestralidade) (SIMAS & RUFINO, 2020, s. p.). 
 

É sob esse fundamento que tratamos de Oxum, na construção do signo-conceito 

pensar-viver-água como potência para o encantamento do mundo e de criação de vida. 

Em suma, o encantamento é uma maneira de resistir à mentalidade colonial, de resistir 

ao desejo de morte desse projeto (que agora se vincula ao Estado brasileiro), ao mesmo 

tempo em que produz a vida. O projeto de encantamento do mundo, com/em Oxum, 

ama a vida em todas as possibilidades, é afeito à diversidade, à alegria, às cores, às 

diferenças e ao amor.  

O amor aqui está fundamentalmente ligado à noção de prática afetiva e política 

que envolve cuidado, confiança, reconhecimento, afeto, respeito, responsabilidade e 

comunicação franca (SILVA & NASCIMENTO, 2019), o que, certamente, extrapola a 

compreensão ocidental reduzida do amor. O amor, como nos ensina o Babalorixá 

Rodney William, é a forma mais profunda de axé. O amor é entendido aqui, à luz do 

pensamento de bell hooks, na trilha de Silva e Nascimento (2019), como uma 

experiência potente para o encantamento de mundo. Uma “experiência que possibilite 

outros modos de viver menos mortificadores, que possa construir e nutrir laços afetivos” 

(SILVA & NASCIMENTO, 2019, p. 169). Laços não só entre visíveis, gentes, mas 

entre todas as formas de vida da/na natureza, inclusive com os/as ancestrais. 

Nessa perspectiva, o amor, enquanto prática política nos/dos terreiros acolhe a 

diversidade, as diferenças, amplia a noção de família e constrói um território de troca, 

de acolhimento, de cuidado e de produção de vida. O terreiro, como nos conta Mãe 

Carmem8, Ialorixá do terreiro do Gantois, é um grande útero onde todos são iguais, são 

acolhidos e cuidados independente dos títulos, da classe social. Como imagem de um 

grande útero, inspirado em Oxum, o terreiro é um território-antídoto para as “políticas 

de inimizade” (MBEMBE, 2017), é um espaço capaz de gerar vida, de produzir vida, de 

inspiração e criação de um outro modo de vida.  

                                                             
8 A fala da Ialorixá está disponível no documentário “O cuidar no terreiro” de Neto Borges (2013). 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

125 

 

Um jeito outro de ser-viver, fundamentado na partilha, na comunidade, um 

modo de vida avesso à concepção de desencantamento da sociedade em que estamos 

inseridos. Os calundus do presente, como os terreiros, nos inspiram uma outra 

cosmopercepção de mundo capaz de deslocar os sentidos coloniais eurocêntricos de 

indivíduo e de comunidade. Tendo Oxum como referência maior de acolhimento e 

maternidade, a Iyá, sob a figura do grande útero, o terreiro torna-se um território de 

produção de vida e encantamento do mundo.   

Oxum, sendo a senhora da vida e da criação, é a referência maior desse projeto 

ético-político e filosófico que busca a luta pela vida, em todas as suas formas e em sua 

plenitude. Da cosmopercepção de mundo com/em Oxum emerge alguns 

elementos/signos que trago para dar forma a esse projeto, no sentido conceitual da 

expressão; são eles: a água como elemento potenciador de uma vida plena, o ẹja (peixe) 

como símbolo de equilíbrio, tranquilidade e o abebê (popularmente tido como espelho 

de Oxum), que nos inspira e convoca à alteridade e à reflexão. 

 A água, como já tratamos no início do texto, é o elemento fundamental da vida. 

Sem água não há vida. Essa condição revela a centralidade de Oxum para/em nossas 

vidas. Nesse momento, porém, desejo refletir sobre a água como o elemento fluido que 

está em tudo que é vivo e, portanto, integra toda a existência. Isso significa, em um 

sentido ampliado, que partilhamos Oxum com tudo aquilo que é vivo. Significa que 

somos e estamos ligados. Essa percepção nos leva a compreender que ser-pensar-viver-

água implica, primariamente, na revisão de posturas colonizadas individualizantes, 

egocêntricas que secundarizam a coletividade e que não veem a comunhão na partilha. 

Exige de nós um descolonizar de nossos sentidos, afetos, corpos e mentes. 

A comunidade, no sentido mais amplo que essa palavra possa ter, é condição do 

pensar-viver-água. A comunidade aqui não se refere apenas ao coletivo de pessoas com 

as quais convivemos no axé; extrapolando essa noção, trato da comunidade como 

território-espaço-tempo-corpo coletivo capaz de gerar em nós o sentimento de cuidado, 

responsabilidade coletiva e que produza a dimensão da com-vivência, partilha da vida. 

Somos em/com as nossas comunidades. Ser em/com a nossa comunidade, tal qual 

Oxum, exige de nós a peleja pelo bem estar coletivo e pela vida de cada um dos 

nossos/as.  

Essa concepção vale também para nossas comunidades de pensamento, nossas 

referências epistêmicas e ativismo intelectual. O que quero dizer com isso é que, como 

intelectuais engajados e de dupla pertença (à academia e ao terreiro), precisamos nos 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

126 

 

atentar para a presença de nossas comunidades em nossa prática intelectual. É preciso 

estar atento a isso e fazer transbordar as nossas epistemologias para além dos nossos 

terreiros; como a água, invadir as universidades, os espaços de poder na companhia dos 

nossos ancestrais, simbólica e materialmente. As epistemologias, como nos lembra 

Akotirene (2019), acontecem na cultura, nesse sentido, são forjadas também em nossos 

cotidianos de axé, nos terreiros, portanto são comunitárias. Oxum, a senhora das artes, 

das educações, nos ensina que a água é quem dá vida, mas nunca sozinha, por isso, 

nossos rios epistemológicos, que brotam também dos terreiros e das com-vivências de 

axé, devem carregar todo esse saber ancestral. Esse é o nosso legado ancestral. 

Um último aspecto da água que gostaria de destacar para o pensar-viver-água é a 

sua forma fluida, sua capacidade de sobrepor-se acima dos obstáculos. Oxum é a 

senhora das águas e rios que fluem e, portanto, não pode ser impedida. Suas águas 

sempre oportunizam e potencializam a vida. Com isso, a partir do caráter fluido de suas 

águas, Oxum nos ensina que é preciso aprender a contornar aquilo que nos impede de 

acessar a vida em sua plenitude. Inspira-nos, então, a pensar em estratégias de 

resistências a esses tempos de escassez ao mesmo tempo em que anuncia, mais uma vez, 

uma perspectiva política da comunidade, do exercício do amor, do cuidado e do esforço 

coletivo. Toda potente corredeira, toda imponente cachoeira nasce de um olho d’água. 

Nasce calma, pequena, miúda e vai, ao logo do seu caminho, ganhando corpo até se 

tornar um rio gordo. Com essa imagem quero dizer que é sempre junto aos nossos, em 

comunidade, que aprendemos a resistir e a contornar as interdições da vida.  

Um regato tranquilo pode se transformar em águas violentas e revoltas de um rio 

bravo, ou seja, juntos somos mais fortes. Resistir em comunidade é mais leve, não 

menos intenso ou difícil, mas menos pesado. Isso vale para as coisas mais banais do 

cotidiano, mas também se refere a uma perspectiva macro, inclusive do ponto de vista 

político. Oxum, na figura da Yalodê, sem que isso reduza sua matripotência, também 

habita a política e nos ensina que é pela vida e pela sua comunidade a sua peleja e luta. 

O caminho de Oxum, como sendo o caminho da própria água, é sempre cheio de vida. 

Das epistemologias de Oxum emerge também a figura do peixe que representa a 

tranquilidade e o equilíbrio. Razão pela qual eles estão presentes nos rituais de Borí (de 

cuidado do orí, da cabeça). O peixe é oferecido em ocasiões que se precisa de paz e 

equilíbrio. Esse caráter tranquilo e equilibrado dos peixes nos inspira a resistência que 

busca, mesmo diante da turbulência, se manter em paz e equilíbrio. Aprendi com as 

minhas mais velhas e mais velhos que somente um orí em harmonia é capaz de fazer 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

127 

 

boas escolhas e traçar bons caminhos. Com isso, aprendemos que ser-viver-água exige 

de nós a busca pelo equilíbrio, não no sentido neoliberal que essa busca pode ter. Ou 

seja, o equilíbrio aqui está deslocado da ideia da ausência de problemas, ou da fuga das 

resistências cotidianas, mas centra-se numa perspectiva inflexiva. Estar em equilíbrio, 

nessa perspectiva, significa compreender que as tensões e as pelejas cotidianas não 

podem retirar de nós a paz. Isso é promoção de saúde e vida, é encanto.  

Os peixes, em seus cardumes, nos ensinam que resistir coletivamente é sempre o 

caminho do equilíbrio. Novamente percebemos que a comunidade é fundamento desse 

ser-viver outro, pensado desde as potências de Oxum. Além disso, a natureza aquática 

dos peixes nos informa sobre a potência da água de gerar vida, há vida dentro d’água. 

Assim, o peixe representa a fecundidade, aquilo que, pelo seu axé, proporciona a vida. 

Outro elemento que tenho pensado na construção do ser-viver-água é o abebê. O 

abebê, tradicionalmente, não é necessariamente um espelho. Em África o abebê é uma 

espécie de leque, abano de forma circular de metal, madeira ou outros materiais e está 

relacionado com as Yabás (orixás femininos). Assim, não é tão comum ver um espelho 

aderido ao abebê em territórios africanos. O abebê faz parte da indumentária das Yabás 

e no trânsito transatlântico, na diáspora, essa característica se manteve. Contudo, no 

Brasil, isso ficou mais marcado nas paramentas de Oxum e Iemanjá. Há, entretanto, 

uma variação em relação ao abebê tradicional africano.  

Nas bandas de cá do Atlântico o abebê foi “ressignificado” em espelho, servindo 

quase que como uma tradução dessa palavra de origem iorubá. Não é incomum nas 

festas públicas, nos assentamentos desses dois orixás notar a presença do espelho. O 

espelho ganhou um espaço central na construção mítica e estética dessas duas Yabás. E 

é nesse sentido que eu desenvolverei minha reflexão, tomando, portanto, o abebê de 

Oxum como um espelho. De acordo com Lima (2012),  

 

a principal insígnia de Oxum é o leque, chamado na língua nagô de 

abebé e confeccionado em latão dourado [...] O abebé de Oxum quase 

sempre traz um pequeno espelho em seu centro, com o qual ela se olha 
e admira sua própria beleza. Mas não apenas isso. Para além de objeto 

de toucador, o espelho de seu leque é também poderosa arma de 

guerra: foi com ele, contam, que a santa derrotou inimigos em muitas 

batalhas, desviando a luz para os olhos deles (p.49). 
 

É sabido que o espelho de Oxum não se limita à função de refletir sua bela 

imagem, como muitos preconizam. Oxum não é narcísica, sobretudo porque essa é uma 

percepção ocidental. Ela já se sabe bela e o espelho, nesse sentido, não é um objetivo de 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

128 

 

auto-veneração. Nas mãos de Oxum, o espelho é também uma arma, como dizem os 

mais velhos, mais velhas. Contudo, quero me ater aos aspectos da alteridade, da 

identidade que o espelho evoca e à ideia de “reflexão”. 

Oxum, comumente, utiliza seu espelho virado para o outro e com isso acaba por 

refletir a imagem do outro. Simbolicamente, tal fato representa a necessidade que temos 

do outro para a construção de nossas identidades. A alteridade evocada pelo abebê de 

Oxum traduz uma perspectiva de mundo na qual o outro é uma dimensão fundamental. 

A perspectiva de encantamento, tal qual em Simas e Rufino (2020), não exclui o outro, 

mas tem no diferente a presença possível de diálogo.  

 

Por primar pela coexistência, pela alteridade e por entender que 

a vida é radical ecológico, a lógica do encante não exclui 

experiências ocidentais como contribuições para a 

potencialização da vivacidade (SIMAS & RUFINO, 2020). 

 

O abebê também mobiliza uma noção de reflexão no sentido de pensar sobre si, 

sobre sua história, memória e nessa operação enxergar as possibilidades de reinvenção 

de si e das resistências cotidianas. Mirar nossas imagens no espelho de Oxum nos 

permite enxergar nela nossa humanidade, somos parte dela. Oxum, sobretudo aos 

negros e negras, é a imagem resgatada de uma memória ancestral manchada pela 

escravização. Mirar-se no espelho de Oxum significa ver em nossos olhos todos os 

nossos ancestrais, todos e todas que vieram antes de nós. A memória coletiva presente 

no rito que revive o mito é o veículo pelo qual fluem as epistemologias ancestrais do 

povo de Santo e do povo negro. Além disso, a memória é, na lógica da circularidade 

nagô, a possibilidade de reinvenção do presente e do futuro. Portanto, Oxum nos 

permite pensar, nessa perspectiva, no reflexo como um processo de autocura e 

autoconhecimento e de criação. Seu axé potencializador da vida, como senhora das 

sabedorias, mobiliza em nós a reinvenção de nossas histórias e trajetórias tendo na água 

inspiração para criar, encantar de novo.  

Esses elementos-signos, de modo geral, são partes daquilo que tenho nomeado 

de pensar-viver-água e que anunciam um outro modo de ser-viver, um outro 

entendimento-mundo. Uma inspiração para uma vida que peleje em favor da vida e que 

se inscreva na potencialização dela. Uma vida criada e realizada fora da gramática e da 

lógica colonial individualista, antidiversidade e anti-amor. Uma vida voltada para o 

(re)encantamento. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

129 

 

Os versos que abrem essa parte do texto sintetizam a perspectiva de 

(re)encantamento de mundo com Oxum, na perspectiva do pensar-viver-água. O axé de 

Oxum é aquele que, mesmo diante da escassez, afirma e potencializa a vida. Oxum é 

aquela que faz brotar a vida mesmo diante da sequidão. Estamos, hoje, atravessando 

tempos de escassez, no meio de uma crise sanitária, global, humanitária, econômica, 

ambiental e, mais que isso, vivemos uma crise do amor (SILVA & NASCIMENTO, 

2019). “Nossa crise coletiva é uma crise tanto emocional quanto material. Não pode ser 

solucionada simplesmente com dinheiro” (hooks, 2001, p. 07).  Uma das consequências 

dessas crises é a desvalorização da vida (SILVA & NASCIMENTO, 2019) e a 

banalização da morte, sobretudo das pessoas negras. Em uma sociedade racista, como a 

nossa, as mortes das pessoas negras são “menos choráveis”, o que revela o quanto 

estamos ainda distantes de uma sociedade que se afirma plenamente no direito à vida. 

Diante disso, Oxum é a nossa opção para superação dessa crise. Oxum como 

fundamento maior do amor, no sentido mais amplo da palavra, peleja pela vida, e vida 

com dignidade. Oxum, que é a própria água, por onde flui serve vida; serve 

fecundidade. Portanto, é ela a nossa opção para um projeto de (re)encantamento do 

mundo, para a construção de uma outra gramática anticolonial, um outro modo de ser-

viver em meio a escassez.  

 

4 - Eu saúdo quem rompe na guerra (ou algumas considerações) 

Ao longo dessa reflexão tratei de pensar Oxum desde uma perspectiva 

afrocêntrica, descolada da norma colonial e nesse percurso encontramos uma potência 

única para pensarmos um outro projeto de existência e de mundo. Uma experiência 

fundada na lógica do encantamento. Vimos que Oxum está longe de ser apenas a deusa 

do amor, da bondade, da doçura e beleza. Oxum, além disso tudo, é a guerreira 

obstinada que peleja pelo seu povo, pela sua comunidade e, em última instância, pela 

vida. Por isso, “falamos do encantamento enquanto astúcia de batalha e mandinga em 

um mundo assombrado pelo terror” (SIMAS & RUFINO, 2020, s. p.) na figura dessa 

Yabá. 

A natureza matripotente de Oxum, encarnada na figura de Iyá, revela sentidos 

outros sobre o mundo e sobre o modo de construirmos nossas existências, nossas com-

vivências em tempos de escassez. Oxum, como senhora da fecundidade, é aquela que 

nos inscreve na peleja pela vida, na abundância e nos inspira um outro modo de ser-



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

130 

 

viver, por isso, como nos ensina Ordep Serra, “eu saúdo quem rompe na guerra”. Daí a 

afirmação de Oxum como essência, fundamento do pensar-viver-água. Um projeto 

ético-político, fundado na comunidade, nos afro-sentidos que resistiram ao tempo, ao 

racismo e à colonização e que se apresentam como um caminho fértil para o 

encantamento do mundo, para colorir (de novo) as nossas existências aqui no ayê. 

Oxum, portanto, representa a potência da fertilidade, da criação da vida, aquela 

que pode nos oferecer um outro olhar sobre os nossos modos de vida desgastados pela 

colonialidade, judiados pelo capitalismo selvagem e fundados no indivíduo. Com seu 

abebê dourado, Oxum evoca a alteridade como fundamento de nossas existências e nos 

convida a pensar-viver como a água, uma outra ética construída como um contra projeto 

à individualização obsessiva forjada no capitalismo moderno. Uma ética que se constrói 

na comunidade, no coletivo e na partilha. Iyá Oxum é a senhora de sua comunidade, por 

ela vive e luta, e, assim, nos ensina os valores do ser-em-comunidade para refundar 

nossas existências.  

 

Referências Bibliográficas 
 

AKOTIRENE, Carla. “Osun é fundamento epistemológico: um diálogo com Oyèronké 

Oyèwúmi”. Carta Capital, São Paulo, Ed. Domingo, 27 de setembro de 2020. 

Disponível em:  https://www.cartacapital.com.br/opiniao/osun-e-fundamento-

epistemologico-um-dialogo-com-oyeronke-oyewumi/. Acesso: 20/09/2020. 

ALVES, Amanda Palomo; PELEGRINI, Sandra. A “Festa das Águas de Oxalá”: a 

religiosidade e o patrimônio afro-brasileiro. Departamento de História da Universidade 

Estadual de Maringá, Ano III, n. 8, p.1-10, set./2010. 

BÂ, Amadou Hampaté. “A tradição viva”. In: KI-ZERBO, Joseph. História Geral da 

África I: metodologia e pré-história da África. Brasília: UNESCO, 2010, p. 167-212. 

BASTIDE, Roger. O candomblé da Bahia. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 

1961. 

CABRERA, Lydia. Iemanjá & Oxum – Iniciações, Ialorixás e Olorixás. São Paulo: 

EdUSP, 2004. 

CARNEIRO, Sueli. A Construção do Outro como Não-Ser como fundamento do Ser. 

2005. 339 f. Tese (Doutorado em Educação) – Faculdade de Educação, Universidade de 

São Paulo, São Paulo, 2005. 

hooks, bell. Salvation: black people and love. Nova Iorque: Harper Collins Publishers, 

2001. 

https://www.cartacapital.com.br/opiniao/osun-e-fundamento-epistemologico-um-dialogo-com-oyeronke-oyewumi/
https://www.cartacapital.com.br/opiniao/osun-e-fundamento-epistemologico-um-dialogo-com-oyeronke-oyewumi/


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

131 

 

KING, Síkírù Sàlámi; RIBEIRO, Ronilda Iyakemi. Exu e a ordem do universo. São 

Paulo: Editora Oduduwa, 2015. 

LIMA, Luís Filipe de. Oxum: a mãe da água doce. Rio de Janeiro: Pallas, 2012. 

MANDARINO, Ana Cristina; GOMBERG, Estélio. “Água e ancestralidade jeje-nagô: 

possibilidade de existências”. Textos de História, v. 17, n. 1, p. 143-162, 2009. 

MBEMBE, Achille. Necropolítica. São Paulo: n-1 edições. 2018.  

MBEMBE, Achille. Políticas da inimizade. Lisboa: Antígona, 2017. 

NASCIMENTO, Wanderson Flor do. “Sobre os candomblés como modo de vida: 

imagens filosóficas entre Áfricas e Brasis”. Ensaios Filosóficos, vol. 13, p. 1-18, 

ago./2016. 

ORO, Ari Pedro; ANJOS, José Carlos Gomes dos. A Festa de Nossa Senhora dos 

Navegantes em Porto Alegre: sincretismo entre Maria e Iemanjá. Porto Alegre: SMC, 

2009. 

OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ́. “Matripotency: Ìyá in philosophical concepts and sociopolitical 

institutions”. In: What Gender is Motherhood? Nova Iorque: Palgrave Macmillan, 2016, 

p. 57-92. Tradução didática de Wanderson Flor do Nascimento. 

OYĚWÙMÍ, Oyèrónké. “Visualizing the Body: Western Theories and African 

Subjects”.  In: COETZEE, P. H.; ROUX, A. P. J. (eds). The African Philosophy Reader. 

New York: Routledge, 2002, p. 391-415. Tradução didática de Wanderson Flor do 

Nascimento. 

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixás. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 

QUIJANO, Aníbal. “Colonialidad del poder, cultura y conocimiento en América 

Latina”. Debate, n. 44, p. 227-238, agosto de 1998. 

QUIJANO, Aníbal. “Colonialidad del poder y clasificación social. In: Cuestiones y 

horizontes: de la dependencia histórico-estructural a la colonialidad/descolonialidad del 

poder”, s. n, p. 285-327, Buenos Aires: CLACSO (Coleccíon Antologías), 2014.  

RANGEL, Maria Cristina; GOMBERG, Estélio. “A água no candomblé: a relação 

homem-natureza e a geograficidade do espaço mítico”. Geoingá, v. 8, n. 1, p. 23-47, 

2016. 

RIBEIRO, Ronilda Iyakemi. Alma Africana No Brasil – os iorubás. São Paulo: Editora 

Oduduwa, 1996. 

ROSÁRIO, Cláudia Cerqueira. “Oxum e o feminino sagrado: algumas considerações 

sobre mito, religião e cultura”. In: IV ENECULT – Encontro de Estudos 

Multidisciplinares em Cultura, Salvador - BA, 2008. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. “Para além do pensamento abissal”. Novos Estudos - 

CEBRAP, [S.l], n. 79, p. 71 -94, nov. 2007.   

SILVA, Vinícius Rodrigues Costa da; NASCIMENTO, Wanderson Flor do. “Políticas 

do amor e sociedades do amanhã”. Voluntas, v. 10, p. 168-182, set. 2019. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

132 

 

SIMAS, Luiz Antônio; RUFINO, Luiz. Encantamento: sobre política de vida. Rio de 

Janeiro: Editora Mórula, 2020. (Versão E-book). 

SIMAS, Luiz Antônio; RUFINO, Luiz. Fogo No Mato: a ciência encantada das 

macumbas. Rio de Janeiro: Editora Mórula, 2019. (Versão E-book). 

TEIXEIRA, Thiago. Inflexões Éticas. Belo Horizonte: Editora Senso, 2019. 

VERGER. Pierre Fatumbi. Orixás: deuses iorubás na África e no novo mundo.  

Salvador: Editora Corrupio, 2002. 

 

Recebido em: 27/09/2020 

Aceito em: 07/10/2020 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

133 

 

DAS ÁGUAS ÌYÁ OXUM: SABERES ANCESTRAIS 

FEMININOS EM POESIAS NEGRAS DIASPÓRICAS 
 

Cristian Sales1 

DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.34575 

 

Resumo 

Neste artigo, investimos numa discussão acerca dos saberes ancestrais femininos 

articulados em poesias negras diaspóricas. Dessa maneira, ao apresentar um estudo 

crítico dos poemas de Lívia Natália e Paula Melissa (Mel Adún), observamos como os 

arquétipos de Ìyá Oxum são incorporados como tessituras e fundamentos epistêmicos. 

A partir de contribuições teóricas formuladas na filosofia africana, o texto explora como 

o orixá feminino Oxum se torna uma “categoria sócio-espiritual” (Oyěwùmí, 2016) de 

abertura para uma transformação epistemológica para ver, sentir e compreender o 

mundo, em contraposição ao pensamento ocidental.  

 

Palavras-chave: Poesia negra feminina. Oxum. Saberes ancestrais. Assentamentos de 

resistência. Epistemologia negra. 

 

DE LAS ÁGUAS ÌYÁ OXUM: CONOCIMIENTO 

ANCESTRAL FEMENINO EN POESÍA NEGRA 

DIASPORIANA 
 

Resumen 

En este artículo, invertimos en una discusión sobre el conocimiento ancestral femenino 

articulados en la poesía de la diáspora negra. De esta forma, al presentar un estudio 

crítico de los poemas de Lívia Natália y Paula Melissa (Mel Adún), observamos cómo 

los arquetipos de Ìyá Oxum se incorporan como fabricaciones y fundamentos 

epistémicos. A partir de aportes teóricos formulados en la filosofía africana, el texto 

explora cómo la orisha Oxum se convierte en una “categoría socioespiritual” 

(Oyěwùmí, 2016) de apertura a una transformación epistemológica para ver, sentir y 

comprender el mundo a través de otras fuerzas y lentes en contraposición al 

pensamiento occidental. 

 

Palabras clave: Poesía femenina negra. Oxum. Conocimiento ancestral. Asentamientos 

de resistencia. Epistemología negra.  

 

 

                                                             
1 Possui graduação em Letras Vernáculas com Espanhol pelo Centro Universitário Jorge Amado (2003). 

Graduação em Letras com Inglês pelo Centro Universitário Jorge Amado (2005). Especialização em 

Estudos Linguísticos e Literários pela Universidade Federal da Bahia (2006). É Mestra pelo Programa de 

Pós-Graduação em Estudo de Linguagens-PPGEL/UNEB (2011). É Doutoranda pelo Programa de Pós-

Graduação em Literatura e Cultura, na linha de pesquisa Estudos de Teorias e Representações Literárias e 

Culturais, da Universidade Federal Da Bahia (UFBA). Email: crissaliessouza@gmail.com  

mailto:crissaliessouza@gmail.com


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

134 

 

Rituais iniciáticos: saudar o Ori  

 

Ori 

 

Um rio não caminha só. 

ele atravessa 
rasga pedras e fere o chão com sua correnteza 

translúcida. 

 
A água eu cabe apaziguada no copo. 

dança macia nos corpos 

e escapa sinuosa das maõs 

está sempre caminhando. 
Dentro do rio cabe um mais além das margens 

[...] 

Dentro desta água doce cabe a violência das torrentes. 
Dentro da água há um espaço sempre preenchido 

onde dança uma mulher castanha e bela. 

No fundo, mais que limo e pedra, 
Há pulseiras vivas e perfumes feitos de puro mistério. 

Quando a água para 

-aquietada na carne lívida das lagoas- 

dentro dela há muita vida. 
Uma luz dourada emana de seus limites 

como de um ventre, 

enquanto os peixes bebem de seu encanto silencioso. 
(SOUZA, 2011, p.29) 

 

Segundo a pesquisadora nigeriana Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí (2016, pp.3-4), “Orí 

significa literalmente cabeça”. Orí é elaborado como a sede do destino ou sina 

individual. “Portanto, destino e sina são dois sinônimos para orí-inú”: (cabeça interna) e 

orí-òde (cabeça externa). Na cosmologia iorubá, “a tarefa mais importante que humanos 

enfrentam em sua forma pré-terrena é escolher um orí no Orum (outra dimensão do 

mundo), antes de fazer a viagem para a Terra”.  

Para Oyěwùmí, talvez o conceito mais importante “na articulação da 

cosmopercepção ioruba” seja orí. Em face disso, afirma que “[...] Orí é, assim, uma 

divindade pessoal”. É o portador da individualidade de cada ser humano. O Orí atua 

como um “mediador entre o indivíduo e outros orixás (divindades)”. Orí “é uma 

divindade de pleno direito” em toda a sua força e grandeza que rege nossas existências 

no Aiyê (OYĚWÙMÍ, 2016, pp. 4-5, grifos da autora). Todavia, para o que aqui 

interessa, Orí é o único orixá que acompanha seu/sua filho(a) desde o nascimento até a 

morte.  

Em outra compreensão, o pensador nigeriano Wande Abimbola (2011, p. 10,) 

confirma que Orí está ligado às nossas “aspirações individuais”. Orí é a essência da 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

135 

 

personalidade humana. O Orí é o elemento que “representa o destino humano”. Orí é 

Odu! Nesse aspecto, o Orí [cabeça] é um “deus individual e pessoal” relacionado à 

prosperidade e destino. Ademais, na visão de mundo dos povos iorubás, o Orí [cabeça] 

é reconhecido também “como um Òrìsà, tendo seu próprio culto individual” 

(ABIMBOLA, 2011, p. 10).   

Em outro desdobramento filosófico, Muniz Sodré (2017, p. 107, grifos do autor) 

enfatiza que Orí é reconhecido como “uma divindade pessoal com culto próprio”. “À 

cabeça física (ori) corresponde no plano do orun à cabeça-destino” portadora de axé. 

Isso significa que Orí oferece a cada indivíduo a possibilidade de “escolha de um 

destino”, de caminho (SODRÉ, 2017, p. 109). “O destino é a escrita da travessia 

imaginária traçada do orun e aiyê”2. O destino aqui é revelado pela adivinhação de Ífá, 

onde a ancestralidade se assenta e define os Odus3. “Um rio não caminha só!” (SOUZA, 

2011, p.29). 

Para Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí, “o conceito de axé é igualmente central para a 

espiritualidade iorubá e tem sido analisado de diversas maneiras por quem estuda a 

cultura iorubá”. Desse modo, segundo a pensadora africana, o “Axé se traduz como 

poder, autoridade, comando”. No axé estão os recursos místicos, poéticos e os saberes 

ancestrais femininos (OYĚWÙMÍ, 2016, p.10). Ressaltar os vínculos entre o axé e 

Oxum é fundamental para uma transformação epistemológica para ver, sentir e 

compreender o mundo em contraposição ao pensamento ocidental. O axé, enquanto 

elemento que substancia a vida em diáspora. O axé que circula e se assenta nas escritas 

negras diaspóricas. 

Ao mesmo tempo, divindade única e individualizada, devemos saudar, 

reverenciar, alimentar e cultuar o nosso Orí (cabeça) (OYĚWÙMÍ, 2016, pp. 4-5). 

Nesse sentido, tal constatação se torna de suma importância, porque a saudação inicial é 

uma invocação ao Orí da Ìyá Oxum. Dessa forma, saudamos a Ìyá Oxum através da 

                                                             
2Vou utilizar a perspectiva filosófica de Wande Abimbola para explicar a relação entre Orun e Aiyê. Orun 

e Aiyê não se limitam a céu e terra. Na visão iorubana, no Aiyê, que é também algumas vezes conhecido 

por ìsálayé, é o domínio da existência humana, das bruxas, dos animais, pássaros, insetos, rios, 
montanhas, etc. (ABIMBOLA, 2011, p. 2, grifos do autor). Ainda segundo Abimbola, no Òrun, que é 

“outras vezes conhecido como ìsálórun, é o lugar de Olódùmarè (O Deus Todo Poderoso), que é também 

conhecido como Òlórun significando literalmente o proprietário dos céus”. Logo, “o òrun é também o 

domínio dos Òrìsà (divindades), que são reconhecidas como representantes de Olódùmarè; e dos 

ancestrais” (ABIMBOLA, 2011, p. 2). 
3Em outra explicação importante assentada na/pela cosmovisão iorubá, “Òrìsànlá (deus da criação) era 

responsável pela modelagem dos seres humanos, enquanto que Òrúnmilà, também conhecido como Ifá 

(deus da divinação), foi encarregado com o uso da sabedoria para a interpretação do passado, presente e 

futuro, assim como também para a “organização geral da terra” (ABIMBOLA, 2011, p.3). 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

136 

 

poesia-oferenda a Orí. Ritual de poesia-oferenda à cabeça que traz o equilíbrio 

necessário aos caminhos (Odu). “[...] Quando a água para /-aquietada na carne lívida 

das lagoas/-dentro dela há muita vida” (SOUZA, 2011, p. 29).  

Da natureza de Orí, neste trabalho, estabelecemos os fundamentos de uma crítica 

literária em diálogo com aspectos da religiosidade afro-brasileira, evidenciamos como 

os “saberes ancestrais femininos” estão assentados nos arquétipos de Ìyá Oxum 

(MACHADO, 2020, p. 27). A par disso, da palavra grafada aos sentidos das águas com 

seus elementos significantes (rio, mar, cachoeira, peixe, ventre etc.), a Ìyá Oxum se 

torna uma “categoria sócio-espiritual” que aciono para ler e interpretar as poesias de 

Mel Adún e Lívia Natália (OYĚWÙMÍ, 2016, p.2). Cabe dizer que o significado de Ìyá 

está muito ligado “ao poder metafísico inerente que Ìyá” personificado por Oxum 

(OYĚWÙMÍ, 2016, p. 29). 

De acordo com Adilbênia Freire Machado (2020, p. 30), das águas de Ìyá Oxum 

nascem e se fertilizam os “saberes ancestrais femininos”. Saberes ancestrais de Abébé 

Omin que assim são tecidos e in(corpo)rados por “mulheres negras que bordam 

experiências coletivas, irmanadas, ancestrais e encantadas desde com-partilhas de seus 

dons, suas vivências, experiências”. Mulheres negras que, por meio da palavra-ritual, 

assentam saberes ancestrais, saberes de terreiro e outros saberes historicamente 

silenciados4.  

Diante disso, a filósofa afro-brasileira afirma que “as mulheres negras carregam 

em si o encantamento das sabedorias ancestrais”. Das águas ancestrais! (MACHADO, 

2020, p. 30). O encantamento de Ìyá Oxum: “[...] onde dança uma mulher castanha e 

bela/ uma luz dourada emana de seus limites/como de um ventre/ enquanto os peixes 

bebem de seu encanto silencioso” (SOUZA, 2011, p.29). Da mesma maneira que nada 

se faz sem a autorização de Orí, são as nossas mais velhas que nos ensinam a abrir os 

caminhos louvando o Orí (cabeça). Aportando-se à definição, em uma dimensão 

ritualística, Ori é potência da vida! Força ancestral que irradia e extravasa. É poder do 

transe litúrgico em palavra5. Àgò! Osun Ora yèyé Ó!  

                                                             
4Penso que esses saberes ancestrais e saberes de terreiro circulam e se assentam na crítica, teoria e ficção: 

poesias, romances, ensaios, contos.   
5Como tomo a palavra? Por que palavra-transe? “No rito-nagô, a palavra é, assim, mais performativa do 

que semântico-referencial”. Ou seja, “a palavra aqui não é puro signo linguístico com um significado”. 

Numa dinâmica regida de axé e ancestralidade, “a palavra em nagô implica a unicidade corporal de uma 

presença indissociável de seus gestos, dons e tons” com suas forças visíveis e invisíveis. É incorporada de 

sentido. Como “o axé se transmite através do contato, da comunicação, do hálito, da fala e da interação 

ritual”. O axé está inscrito na palavra. A ancestralidade negro-africana está assentada na palavra/na poesia 

de mulheres negras. O axé se assenta na palavra. Palavra-transe. (SODRÉ, 2017, pp. 138-139). 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

137 

 

De Abébé Omin: saberes ancestrais femininos 

 

“O leito do rio, quase seco, sussurra que já foi 

correnteza”.  

(Mel Adún, 2014, p. 149) 
 

Primeiramente, é preciso apresentar por que é tão importante entender a questão 

da ancestralidade ? Revela-se assim a importância dos itans, no Candomblé e na 

resistência diaspórica negra, uma resistência na transmissão oral. De acordo com 

Eduardo Oliveira (2007, p. 128), a ancestralidade era uma categoria explicativa ligada 

ao fazer/ existir do povo de santo, “considerada o princípio fundamental de organização 

dos cultos de candomblé”. Em seguida, torna-se “um termo em disputa [...] nos 

movimentos negros organizados, nas religiões de matriz africana, na academia e até 

mesmo nas políticas de governo” (OLIVEIRA, 2007, p. 141). Nesse sentido, “a 

ancestralidade é um território sobre o qual se dão as trocas de experiências: signicas, 

materiais, linguísticas” (OLIVEIRA, 2007, p. 141). 

A partir desses pressupostos, Oliveira orienta que a ancestralidade nos permite 

compreender a experiência e resistência negro-africana no Brasil. A ancestralidade se 

converte em uma referência e fundamento da resistência de nossos antepassados. Em 

linhas gerais, “a ancestralidade torna-se o signo da resistência afrodescendente” nas 

escritas de mulheres negras diaspóricas (OLIVEIRA, 2007, p.3). É a palavra numa 

“dinâmica regida pelo axé” em uma apreensão rítmica em “variadas modulações da 

existência” (SODRÉ, 2017, p. 140, grifos do autor). 

Diante disso, para falar de resistência, é necessário pensar em cosmovisões, 

formas de ser e estar no mundo, marcas, memórias, as quais são assentadas nas poesias 

de Lívia Natália e Mel Adún. No assentamento de uma percepção do prolongamento da 

existência, dos ritos, dos valores, dos princípios, das práticas mítico-religiosas trazidas e 

reinventadas na diáspora6. A potência de realização em que consiste o axé de Ìyá Oxum 

(SODRÉ, 2017, p. 151, grifos do autor). 

Por essa ótica, a ancestralidade negro-africana nos possibilita reconectar à 

memória do corpo que, embora eivada de uma saudade da origem, torna-se território de 

                                                             
6Em minha tese de doutorado intitulada Assentamentos de resistência: intelectuais negras do Brasil e 

Caribe em insurgências epistêmicas (2020), busco tornar operatório o conceito de assentamento para ler, 

interpretar e traduzir a produção epistêmica e de conhecimento de mulheres negras em diáspora. Os 

assentamentos de resistência estão fortemente ligados à ancestralidade negro-africana e às histórias e aos 

legados de resistência de las ancestras. Dessa forma, manifestam-se através dos saberes de ancestrais, 

saberes de terreiros e saberes ancestrais femininos através das poesias, romances, contos e ensaios críticos 

de autoria negra. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

138 

 

tanto de ressemantização quanto de continuidade dessa lembrança que tem no passado a 

garantia de sua continuidade. Desse modo, é necessário se perceber dentro do próprio 

fluxo de continuidade dessa linhagem negra e que a “[...] travessia nos ‘negreiros’ nunca 

foi uma viagem solitária” (OLIVEIRA, 2007, p. 103, grifos do autor). 

Por outro lado, “a ancestralidade é uma categoria de relação, ligação, inclusão, 

diversidade, unidade e encantamento” (OLIVEIRA, 2007, p. 145). Nesse caso, o 

filósofo enfatiza que encantamento é uma das funções da ancestralidade. “O 

encantamento é uma palavra “mágica e potente”. Encantar é a finalidade da 

ancestralidade” (OLIVEIRA, 2007, p. 146). Encantar e “reencantar” tornam-se 

caminhos de poesia para Ìyá Oxum (GARUBA, 2002). Caminhos trilhados por 

mulheres negras em diáspora.  

Desta maneira, podemos perceber como as referências e definições, em Oliveira 

e Sodré, ajudam-nos a sentir a potência de Ìyá Oxum nas palavras de Paula Melissa 

(Mel Adún): [...] “o leito do rio, quase seco, sussurra que já foi correnteza”. Nestas 

liturgias rituais, enquanto segue com seus mistérios, as palavras de encantamento e 

reencantamento são dirigidas a orixá das águas doces (OLIVEIRA, 2007, p. 146).  

Sendo espaço de expressão do sagrado, sobre a escrita, Machado nos orienta que 

os textos de Mel Adún e Lívia Natália são saberes tecidos, fundamentalmente, “por 

mulheres negras que bordam suas experiências coletivas, irmanadas, ancestrais e 

encantadas” (MACHADO, 2020, p.30). Nesse caso, suas escritas poéticas se 

transformam nas tessituras ancestrais que assentam saberes trazidos/herdados por nossas 

mais velhas. Saberes ancestrais e saberes de terreiro que podemos chamar de 

assentamentos de resistência.  

Ainda em menção ao texto de Oliveira, o olhar encantado da poeta negra 

diaspórica constrói “um mundo encantado” (OLIVEIRA, 2007a, p. 146). “No território 

do encantamento cabe tudo: o visível, o invisível”, o que sussurra e, ao mesmo tempo, 

torna-se correnteza. Sem dúvida, nesse encantar e reencantar o mundo através da 

palavra-sussurro, Mel Adún faz referência ao orixá feminino Oxum. Nesse caminho, 

entre transe e muitos trânsitos, a ancestralidade negro-africana, por assim dizer, 

manifesta-se através do espírito de intimidade com a natureza (OLIVEIRA, 2007, p. 

149).  

Para além da racionalidade ocidental, que privilegia o sentido da visão como 

símbolo da inteligência, compreendendo como apartado de corpo e materialidade dos 

sentidos, ao escutar a episteme mesmo se revela com o som de águas dos rios, revela-se, 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

139 

 

então, essa ligação com a natureza e ao que os orixás nos convidam a sentir o mundo, o 

cosmos, em outra dimensão:  

 

[...] É preciso sentir. É preciso aprender a lidar com o mundo de uma 

outra maneira que não aquela que nos circunda habitualmente. É 
preciso re-ver o mundo de ponta cabeça. Precisa-se desconstruir o 

corpo que se tem e o corpo das representações que carregamos. É 

preciso re-ver a cultura que lhe tece a pele; necessário mergulhar 
naquilo que lhe é mais seu e despojar-se disso como uma serpente que 

troca de pele, ou como a ave que troca de penas. Doravante viver sem 

pele ou plumas. Ou melhor, viver com muitas. (OLIVEIRA, 2007, p. 

103). 

 

Nota-se, também, que a questão abordada, partindo das poesias de Mel Adún e 

Lívia Natália, tem uma forma de escrita para reverenciar Oxum, a presença da 

ancestralidade que carrega muitos orís (cabeças). São poesias que brotam da terra, 

avançam o céu, penetram nas profundezas dos rios, cachoeiras e marés. Inauguram um 

ciclo de palavras úmidas e únicas.  

 

[...] 

a minha alma escuta 

lá longe, 
do solo ancestral 

um ijexá 

(ADÚN, 2011, p. 153) 

 

Ao toque do ijexá, os “retratos conceituais” se tecem e são encomendados como 

epistemologias (OYĚWÙMÍ, 2016, p.6). São saberes “carregados de histórias, de 

filosofias e sentidos”. Logo, os versos colaboram para o “fortalecimento da nossa 

existência, que permite a resistência, a re-existência” e se assenta como uma práxis 

negra (MACHADO, 2020, p. 32). A arte fornece “a metáfora visual” que carrega uma 

mensagem ancestral de nossas mais velhas. Em todo o caso, é importante ressaltar que 

os processos poéticos e criativos se banham e se fortalecem nos rios, lagos e em fontes 

de águas doces:  

 

Omin 

 

Sou enchente 
Das águas profundas,  

Escuras  

Poço sem fundo  
Fatal para os desavisados  

Farta para os que com cuidado  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

140 

 

Se agacham para pedir: “sua benção, minha mãe!”  

Ora rio Yê yê o, rio Ora yê yê ô, yalodê  

Sou por vezes maré vazante  
Com vontade de tirar tudo de dentro.  

Os desatentos pensam que vou secar...  

Mas é só o sol descer  
Que volto a encher  

Enchente, profunda, escura  

Fatal e farta  

Sou água.  
(ADÚN, 2008, p. 91, grifos meus). 

 

Oxum Oyê 

 

 “Oxum é a Ìyá, a Fonte da vida” (OYĚWÙMÍ, 2016, p.22). Por esse motivo, a 

Ìyá fundamenta um dos saberes ancestrais femininos que “têm um axé [àṣẹ] especial 

(poder da palavra)” (OYĚWÙMÍ, 2016, p.10, grifos da autora). De forma singular, 

Oxum é uma “categoria sócio-espiritual” de abertura para “uma mudança 

epistemológica de uma cosmopercepção” (OYĚWÙMÍ, 2016, p.2). Na produção de 

conhecimento, mobilizamos os poderes e os valores espirituais da Ìyá Oxum.  

Ao apontar a centralidade em Oxum, Oyěwùmí chama atenção para todos os 

esforços espirituais dessa Ìyá. Oxum é a “Ìyá primordial” (OYĚWÙMÍ, 2016, p.23)7. 

Oxum é a nossa “Ìyá soberana” (OYĚWÙMÍ, 2016, p.29). Com o título de Ialodê, 

“ocupa a única posição aberta para fêmeas no sistema político de Ibadan”8 

(OYĚWÙMÍ, 2016, p.32). Oxum domina os espaços públicos, sendo uma grande 

referência ao povo, aglomerações, espaços coletivos, como multidões etc. Ela é a “Ìyá 

do povo, Ìyá da humanidade” (OYĚWÙMÍ, 2016, p.33). 

Vale ressaltar que Oxum, a Ìyá primordial, é reconhecida como tendo três 

profissões: divinadora, cabeleireira e vendedora de alimentos (OYĚWÙMÍ, 2016, p.24). 

De acordo com Oyěwùmí, as Ìyá iorubás “valorizam sua autonomia e acreditam que é o 

cúmulo do insulto para uma fêmea adulta ter que pedir a alguém dinheiro para comprar 

coisas como sal e variedades; seria um desrespeito” (OYĚWÙMÍ, 2016, p.24). 

Dito de outra maneira, Oxum é uma divindade iorubana que representa a beleza, 

a feminilidade, a fertilidade, o amor, a maternidade, a insubmissão feminina, dentre 

                                                             
7 De acordo com Ìyá Oyěwùmí (2016, pp.-23-24), os iorubás são conhecides por sua produção e trabalho 

em prol de sua progenitura. A base do seu engajamento ocupacional é prover seus filhos. “[...] As Ìyá 

iorubás valorizam sua autonomia e acreditam no seu poder fêmea. A preocupação de Ìyá era defender sua 

prole” (Oyěwùmí, 2016, p.26). 
8 Em Ibadan do século XIX, a criação de um título de chefia apenas de mulheres assinalou a emergente 

consciência de gênero em um estado militarista.  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

141 

 

outros atributos o poder feminino em suma. Sua casa são as águas, como mostra Oxum 

que “habita as águas doces, condição indispensável para a fertilidade da terra e 

produção de seus frutos, donde decorre sua profunda ligação”, por exemplo, com “a 

gestação” (CARNEIRO e CURY, 1993, p. 23).   

Oxum significando o poder feminino, também rende homenagem à cor amarela 

que espelha riqueza, como Oxum que “é o amarelo-ouro, e gosta de adornos dourados. 

Quando dança, espalha o ouro e espelha-se no seu abébé”, sendo seus movimentos 

muito exultantes (CARNEIRO e CURY, 1993, p. 24, grifos das autoras). Desse modo, 

trazendo o culto dos orixás para o contexto brasileiro do Candomblé, Sueli Carneiro e 

Cristiane Cury (2008, p. 102) afirmam que o Candomblé “nasce como um campo 

possível de resistência e sobrevivência cultural”.  

No Brasil, o Candomblé se constituiu originalmente numa comunidade 

eminentemente feminina. “O passado de luta, a determinação e a resistência da mulher 

negra marcam profundamente o povo de santo” (CARNEIRO & CURY, 2008, p.123). 

As yalorixás “são as grandes depositárias e transmissoras dos conhecimentos ancestrais 

herdados: seus mistérios e segredos, de sua magia”. (CARNEIRO & CURY, 2008, 

p.124). 

Carla Akotirene (2019, fonte eletrônica) aprofunda na resistência ao 

epistemicidio que se vive no Brasil, ao afirmar que Oxum “faz parte da resistência dos 

escravizados trazidos pelas águas, das conexões religiosas e da espiritualidade 

cumpridoras da missão de fazermo-nos viver belas, autônomas”. Nessa perspectiva, a 

pensadora negra defende que somos “[...] fortes suficientemente para carregar o ouro 

não somente por causa do brilho”. Por isso, estamos longe das “estereotipias da 

dondoca, frágil, superficial” 9.  

Mais significativamente, Akotirene assevera que “a construção de poder 

materno, por exemplo, remete a Osun” 10. “Osun vive na oralidade e na escrita dispostas 

a traduzirem a beleza das mulheres negras, a sabedoria, a inteligência, a habilidade na 

administração das riquezas e dentro das ciências sociais”. Oxum está distante “da 

imagem da mãe chorona, parideira, contrária aos direitos sexuais e reprodutivos das 

mulheres” (AKOTIRENE, 2019, fonte eletrônica). 

                                                             
9 Disponível em https://www.cartacapital.com.br/opiniao/osun-e-fundamento-epistemologico-um-

dialogo-com-oyeronke-oyewumi/acesso em 03 de outubro de 2020. 
10 A grafia aqui se modifica de Oxum para Osun, porque respeita o pensamento de Carla Akotirene. Mas, 

em todo o trabalho, preferimos grafar Oxum como aparece no texto traduzido de Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí 

(2016). 

https://www.cartacapital.com.br/opiniao/osun-e-fundamento-epistemologico-um-dialogo-com-oyeronke-oyewumi/acesso
https://www.cartacapital.com.br/opiniao/osun-e-fundamento-epistemologico-um-dialogo-com-oyeronke-oyewumi/acesso


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

142 

 

Nas palavras de Eduardo Oliveira (2007, p. 60), “a história dos ancestrais 

africanos permanece inscrita” e escrita nos “corpos dos afrodescendentes”. Por isso, é 

preciso ler o texto do corpo e no corpo do texto para vislumbrar “a cosmovisão que dá 

sentido à história dos africanos e afrodescendentes espalhados no planeta”. Segundo o 

autor, a “ancestralidade é um modo de interpretar, produzir a realidade” (OLIVEIRA, 

2007, p. 145). 

Nesse universo mítico-simbólico, os textos de Lívia Natália e Paula Melissa 

(Mel Adún) se convertem num território de assentamento de saberes ancestrais 

femininos que circulam desde os terreiros de candomblé11. Por outras lentes, Carla 

Akoritene (2019) reflete que esses conhecimentos são utilizados como referência e 

fundamento epistêmico na elaboração de tessituras poéticas: de “[...] dentro da água há 

um espaço sempre preenchido / onde dança uma mulher castanha e bela” (SOUZA, 

2011, p.29).  

Ao enfocar nas poesias negras diaspóricas, o assentamento, portanto, relaciona-

se intimamente com a ancestralidade negro-africana e os saberes ancestrais femininos. 

Assentar tem relação com a nossa resistência diaspórica. Os assentamentos são canais 

diretos com os orixás e os ancestrais. É energia que circula e, ao mesmo tempo, 

simultaneamente, força que pode ser fixada através da palavra-ritual para reverenciar 

Oxum. Ao estabelecer os primeiros rituais e fundamentos epistêmicos, os poemas de 

Lívia Natália e Paula Melissa (Mel Adún) assentam a possibilidade de uma leitura de 

mundo a partir da matriz africana. Em larga medida, as vozes poéticas encadeiam e 

desencadeiam uma rede de significações que nos conecta a uma memória ancestral em 

diáspora12.  

 

Agó, Omi mimọ! 

 

“Escrever é, ao mesmo tempo, abébé e agadá”. (ADÚN, 

2014, p. 167) 

                                                             
11 O assentamento possui uma relevância importante, uma vez que está ligado ao assentamento de orixá. 

“O orixá individual é fixado numa pedra – o otá – que é guardada ao interior de um pote ou vasilha (ibá), 

de louça ou barro, a depender do orixá” (RABELO, 2011, p. 23). 
12 Diáspora se baseia na etimologia muito citada do termo do grego dia que significa “através” e speirein 

que significa “semear” ou “Dispersão”. O termo é encontrado no livro do Deuteronômio 28: 25. Em outra 

perspectiva, os primeiros usos do conceito diáspora africana e atlântica estão ligados aos chamados 

Estudos Africanos surgidos também na década de 1960. Para além do sentido religioso, representa êxodo, 

expatriação, deslocamentos e migração não voluntária Já, nos termos de Stuart Hall (2003), o termo 

diáspora tem designado a dispersão forçada do povo africano pelo mundo atlântico. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

143 

 

Na mitologia yorubá, Oxum é um orixá feminino que “habita as águas doces, 

condição indispensável para a fertilidade da terra e produção de seus frutos, donde 

decorre sua profunda ligação”, por exemplo, com “a gestação”13 (CARNEIRO e CURY, 

1993, p. 23). Entre os símbolos rituais dessa divindade feminina está o abébé que 

simboliza a sua relação com a beleza, a faceirice, qualidade que são próprias das filhas 

de Oxum. 

Tal fato é particularmente interessante em outro ìtàn, produzido por uma cultura 

oral que canta e dança com o corpo, experimenta o transe e da sua multiplicidade no 

recontar. Perante isso, vemos, pois, que Oxum morava perto da lagoa, perto de ossá. 

Todos os dias, Oxum se dirigia à lagoa e se banhava14. Lá, ela polia suas pulseiras, seus 

indés.  

Cotidianamente, Oxum, muito vaidosa e cuidadosa com a sua beleza, caminhava 

junto às margens, sobre as pedras brutas para alisar seus pés. Oxum ia à lagoa “brunir os 

seus indés, e, na lagoa, lavava seu punhal, seu idá”15. Banhava o corpo arredondado, 

lavava seus cabelos, lixava seus pés nas rochas ásperas de ossá. “Dentro da lagoa, 

Oxum dançava suas danças e cuidava de suas ferramentas. [...] Quando as águas 

estavam altas na lagoa, Oxum, o peixe, nadava para as bordas da ossá” (PRANDI, 2011, 

p. 317). 

Abébé é uma expressão yorubá que significa espelho de água. É um espelho-

leque de forma circular que simboliza Oxum (quando de latão e tendo uma estrela no 

centro, batida ou vazada). O Abébé Omin integra um vasto campo lexical fecundado na 

aquosa negrura de arquetípicos, orikis e saudações que desaguam um rio de palavras 

para a mãe das águas doces. “No espelho-leque, vejo refletido um ato de comunicação 

que adquire valor político-artístico, estético-político e conduz às nossas práticas sociais 

no interior das comunidades onde, nós, mulheres negras estamos inseridas” (SALES, 

2018, p. 34).  

É interessante notar que Oxum, “a Ìyá primordial, como nos diz o odu Oseetura, 

é honrada pelas pessoas que lhe são devotas não apenas porque ela lhes dá a prole, mas 

também porque a divindade as provê” (OYĚWÙMÍ, 2016, p.23). Esses sentimentos são 

                                                             
13 Extraídos do livro Mulher Negra, edição comemorativa, organizada pelo Geledés Instituto da Mulher 

Negra, publicado originalmente em 1993. A série Cadernos Geledés consiste em um conjunto de 

publicações resultado da ação política do Geledés – Instituto da Mulher Negra. Nele, refiro-me ao artigo 

intitulado O Poder Feminino no Culto aos Orixás. 
14 A palavra itan (nome singular e plural) é o termo de origem iorubá utilizado para representar um 

conjunto de todos os mitos, canções, histórias e outros. Os itan são transmitidos oralmente de geração a 

geração. 
15 Ver em Prandi, Reginaldo. Mitologia dos orixás. São Paulo: Companhia das Letras, 2001, p. 318-345. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

144 

 

repetidos continuamente nos orikis de Oxum e nas canções dedicadas à divindade. Em 

termos espirituais, a divindade Oxum preside o grupo de Ìyàmi ou àwọn Ìyá, uma 

“sociedade secreta de mulheres poderosas cujo poder, pensa-se, deriva do papel 

procriador” (OYĚWÙMÍ, 2016, p.34).  

Assim, podemos considerar que Oxum é o símbolo da Matripotência em que se 

assentam “os poderes, espiritual e material, derivados do papel procriador de Ìyá”. 

Oxum é o “ethos matripotente expressa o sistema de senioridade em que Ìyá é a sênior 

venerada em relação a suas crias”. Nesse caso, como filhas de Oxum, Lívia e Mel Adún 

cumprem esse ritual. Segundo Oyěwùmí, como todos os humanos têm uma Ìyá, todos 

nascemos de uma Ìyá, ninguém é maior, mais antigo ou mais velho que Ìyá 

(OYĚWÙMÍ, 2016, p.3). 

Em outro itan, após desafiar o Rei Orixalá, denunciando as injustiças contra 

todas as mulheres, “os brados de Osun com as suas maldições causaram um grande 

alarido, uma confusa tamanha”. “Foi vencendo essas demandas que Oxum se tornou a 

dona de todo ouro e de toda riqueza” (EVARISTO, 2013, fonte eletrônica). Deste modo, 

Oxum protege todas as mulheres negras insubmissas e insurgentes. Águas doces 

bem(dizem) nossas poesias e saberes.  

 

Abebé Omin 

 

Dança bruta e verdadeira no chão de minha alma,  

prepara meu corpo para ser sua morada:  
vomito quizilas e fico de novo límpida e casta.  

Lava meus pés com seus cabelos de água,  

lava meu ventre,  

minhas mãos...  
Se põe inteira ante mim  

na proporção exata e necessária,  

preenchendo tudo com seu castanho cristalino. 
A mim tudo deu e tudo dará,   

e entrego dourada e rubra minha cabeça a teus pés,  

para que aqui caminhe,  
habite,  

deite  

e viva,  

agora e sempre,  
dentro desta lagoa funda e branda,  

neste rio que corre de mim a mim. 

(SOUZA, 2011, p. 35) 

 

 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

145 

 

Sobre as autoras 

 

Lívia Natália 

Nascida em 25 de dezembro de 1979, baiana de Salvador, Lívia Natália ou Lívia 

Natália Maria de Souza Santos, Omo òrìsà de Òsun  e de Odé16, de fundamento Ketu, 

além de ser poeta, possui mestrado (2005) e doutorado (2008) em Teorias e Crítica da 

Literatura e da Cultura, pela Universidade Federal da Bahia, onde também é professora 

adjunta de teoria literária (2010).  

Para as mulheres negras, a relação com os orixás e os ancestrais está inscrita no 

Odu (destino). Refiro-me à espiritualidade nosso ser e existir. Lívia Natália narra que 

suas conexões com os Orixás eram profundas, pois, “desde a mais tenra idade”, 

incorpora de Oxum. Mas, somente aos trinta anos, a escritora, finalmente, foi 

consagrada ao Orixá, transformando suas percepções: “eixo do meu mundo se alterou 

por completo” (SOUZA, 2018, p. 195). Esse evento permitiu re-existir e renascer.  

 

Carrego comigo uma Djina, um Orunkò, um nome que me plantou 

dentro de mim e este nome me diz que sou parte da coroa que adorna 

e empodera a bela cabeça de Osun, minha Mãe. (SOUZA, 2018, p. 

195). E este mesmo nome me promete a alegria. Como sabemos, o 
nome do nosso Orixá é um segredo de vida, portanto, revelo apenas o 

que este orunkò significa: “coroação da alegria” (SOUZA, 2018, p. 

195, grifos da autora). 

 

Nas antologias Água Negra e Correntezas e outros estudos marinhos, os versos 

são feitos com muita doçura, elegância na proporção exata e necessária: [...] “Sou a 

Água eternamente translúcida. Precipício denso de onde estes peixes bebem... um 

silêncio delicado”, afirma a voz literária (SOUZA, 2015, p.31). Poemas feitos em 

transe...! “Dança violenta e bela na crista de minha alma. Uma voz de água doce 

sussurra” (SOUZA, 2011, p. 35).   

 

Asé 
Sou uma árvore de tronco grosso. 

Minha raiz é forte, 

nodosa, 
originária, 

betumosa como a noite. 

[...] 

                                                             
16Lívia Natália é uma das Egbomes do Ilê Axé Opô Aganjú, já tendo feito a sua obrigação de sete anos 

(odu ejé). Segundo Mãe Stella de Oxossi, egbon “é o mais velho, mais maduro” (SANTOS, 2010, p. 172). 

Ver o livro Meu tempo é agora.  

https://pt.wikipedia.org/wiki/Odu_ej%C3%A9


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

146 

 

Minha fé é negra, 
e minha alma enegrece a terra 

no ilá 
que minha boca escapa. 

(Lívia Natália, 2011, p.33. grifos meus) 

 

Lívia Natália com sua poesia traz uma fala, que aqui estrategicamente 

posicionada reafirma que as poesias negras diaspóricas se tornam territórios de 

assentamento da produção epistêmica negra, como quando ela afirma (2018, p. 198): 

“para nós, representar Orixás e outros seres encantados constitui uma política de 

representação, não um artifício literário que constitui um universo representacional 

fantástico”.  

 

Mel Adún 

Filha de Oxum, jornalista, fotógrafa, tradutora, contista e poeta, Mel Adún é o 

pseudônimo da intelectual negra diaspórica Paula Melissa Alves. Nascida em 

Washington D.C, nos Estados Unidos, em 1978, em razão do exílio dos pais que fugiam 

da ditadura militar, veio para o Brasil ainda criança em 1984. Em 1998, já adulta, 

regressa aos EUA para estudar, retornando ao Brasil em 2001, quando se naturaliza 

brasileira, fixando residência em Salvador (BA).  

Percorrendo outros meandros de sua trajetória, Mel Adún participou de várias 

edições dos Cadernos Negros e faz parte do Coletivo Literário Ogum´s Toques Negros. 

É idealizadora do web TV Tobossis Virando a Mesa, um programa que aborda questões 

relacionadas ao gênero e à raça. Foi uma das diretoras do Didá Associação Cultural 

Educativa de Mulheres fundada sem fins lucrativos em 1993. Ativista do Movimento 

Negro e feminista negra, “acredita que a militância como uma forma de ser, visível na 

postura, na escrita, no jeito de vestir, de agir e de discursar” (ADÚN, 2016, p. 69).  

Quanto à tematização dos saberes ancestrais, revelando os muitos mistérios que 

nos envolvem, Mel Adún compartilha: “[...] venho de uma família de Candomblé da 

Bahia e eu não teria como me desvincular disso ou me separar do meu ativismo mesmo 

se quiser” (ADÚN, 2016, p. 70). Nesse sentido, a escritora negra reconhece que não 

teve escolha. A ancestralidade nos ensina e nos prepara aberturas. É questão de caminho 

(Odu)!  

De abébé nas mãos, Mel Adún (2011, p. 10) acredita que “toda vez uma mulher 

negra fala por si mesma em uma obra” é um gesto de empoderamento de outras 

mulheres. É uma escrita negra feminina que traz consigo e compartilha a experiência da 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

147 

 

coletividade feita na comunhão de nossos afetos, crenças, memórias e histórias 

individuais, assim de nossas “dores dolorosas” que cicatrizam no molhado. Essa escrita 

que dá “voz a milhares de outras mulheres, negras ou não”. Nos versos, o eu poético 

funde-se e confunde-se: 

 

Aguada 

 

Minhas dores dolorosas morrem comigo. 

Sou das águas e a cicatrização no molhado é mais difícil. 
Por isso vide bula. 

Nesse caso é melhor não agitar antes de usar.  

(ADÚN, 2011, p.151) 

 

Guiada pelas águas de seu Ori, Mel Adún costuma afirmar que “a sua escrita é 

negra porque vem de uma realidade negra” (ADÚN, 2016, p. 69). “Eu escrevo poesia 

que tem muito a ver com a realidade da mulher negra” (ADÚN, 2016, p. 72). Por isso, a 

intelectual negra transfigura poeticamente suas experiências enquanto mulher negra em 

diáspora. A escrita abébé “das águas profundas e escuras” que pede a benção e faz a 

saudação a Omin: “[...] Ora rio Yê yê o, rio Ora yê yê ô, yalodê” (ADÚN, 2008, p. 91). 

Dessa maneira, as águas se tornam um significante ancestral que integra as 

poesias de Mel Adún. “É a espiritualidade entranhada em nosso viver/ser” 

(MACHADO, 2020, p. 33). As águas como símbolos do feminino, da vida, da 

maternidade e da fertilidade, reencenam na poesia Irê!: “[...] Nas águas de Oxum / sou 

peixe de barriga cheia/ atingida pela flecha certeira/ Trago no ventre o poder de gerar, 

explodirei água explodirei /sorte Ominirê” (ADÚN, 2012, fonte eletrônica). “O poder 

procriar é considerado um presente, um dom espiritual” (OYĚWÙMÍ, 2016, p.47). 

Sob outra forma, a filosofia africana, portanto, territorializa a expressão sensível 

na poesia de Mel Adún que anuncia outros significantes importantes de revelação nos 

saberes femininos diaspóricos, presentes em Oxum e no Candomblé, assentados 

também na resistência da poesia negra. Os princípios cosmológicos, ancestrais e a 

dinâmica ritualística. “O transe mítico” (SODRÉ, 2017, pp. 122-123). Podemos dar 

alguns exemplos como o prolongamento entre o que é visível e o que é invisível, as 

simbologias no plano de uma espiritualidade, como também fundamentos epistêmicos 

que são princípios coletivos de bem viver juntos, ou seja, princípios de uma ética, de um 

caráter.  

Estes fundamentos epistêmicos podem ser reconhecidos na conexão mítico-

religiosa e ancestral que se estabelece através da identificação com os arquétipos do 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

148 

 

orixá feminino Oxum: o peixe símbolo da vida, da fecundidade, sedutora, fatal e 

acolhedora. “Enchente, profunda, escura /Fatal e farta / Sou água” (ADÚN, 2008, p. 

91). Na escrita feminina negra diaspórica “vigora a atmosfera da ancestralidade” 

(SODRÉ, 2017, p. 115). 

Ao tomar “águas de Oxum” como símbolo da vida, maternidade e fertilidade, 

através da voz poética, Mel assenta “nossos saberes, nossos valores, nossos sentidos” 

(MACHADO, 2020, p. 31). Saberes epistêmicos, princípios, sentidos tecidos pela 

ancestralidade negro-africana que permitem o “fortalecimento da nossa existência” 

(MACHADO, 2020, p.32). Sem ser exaustivo, de acordo com Machado, a “força das 

mulheres africanas, das mulheres negras, perpassa o tempo e o espaço, uma força 

presente no cotidiano, no nosso falar, dançar, cantar, ouvir, fazer, em nosso paladar, nas 

religiões de matriz africana, no nosso modo de acolher, de ser” (MACHADO, 2020, 

p.42).  

Segundo Machado, “a natureza é a ancestralidade em nós, o feminino criando, 

possibilitando a vida” (MACHADO, 2020, p. 40). Oxum representa a natureza e os 

saberes ancestrais femininos. Oxum é, portanto, a nossa “yalodê” (mais importante das 

mulheres, em iorubá) que controla as marés, os refluxos e influxos dos rios do mundo, 

mas, especialmente, no estado de Oshogbo:  

 

Vou-me embora pra Oshogbo  

Lá sou filha de rainha  
Me deitarei só com quem eu quiser  

Só se for vontade minha  

Vou-me embora pra Oshogbo  
Vou-me embora pra Oshogbo  

lá vou ser feliz  

não terei que me relacionar  
com homens de qualquer lugar  

espanha, estados unidos, paris  

Só se for vontade minha 

[...]  
(ADÙN, 2014, p. 154, grifos meus) 

 

Oshogbo é a capital do estado de Òşún da Nigéria e localiza-se entre Ibòkun, 

Ikirun, Ede e Akodá. Em Oshogbo, acontece, anualmente, um Festival de Oxum 

(Festival sagrado de Oxum) onde são feitas oferendas para reverenciar essa Rainha17. 

Como representa a beleza e a riqueza, as celebrações são sempre com danças, presentes, 

                                                             
17 Mel Adún dialoga de maneira intertextual com a poesia Vou-me Embora pra Pasárgada do poeta 

modernista Manuel Bandeira. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

149 

 

joias e flores etc. No Brasil, em ritmo de ijexá, as festas para Oxum também se 

destacam pela devoção e rituais.  

De forma amorosa, é um momento de renovação e fortalecimento com os laços 

ancestrais através da reconexão com a divindade das águas doces. Segundo Carla 

Akoritene, em Osogbo e nas demais cidades, “Osun encontra-se cultuada como 

guerreira diplomática”. Desse modo, instala-se “a soberania iyalódè alimenta com água 

o mundo nos seus fluxos de conhecimentos” (AKOTIRENE, 2019, fonte eletrônica). 

Associado a isso, a voz poética lembra que Oxum é uma orixá que defende 

distintas pautas relacionadas ao feminino. Em Vou-me embora pra Oshogbo, o sujeito 

lírico explora questões afetivas, relações de gênero, emancipação e empoderamento 

coletivo. Lembrando muitos orikis e itan que aprendi, a poeta negra diaspórica enfatiza 

que Oxum se torna uma das porta-vozes contra o patriarcado, o sexismo e a dominação 

masculina etc.  

Lá sou filha de rainha  

Me deitarei só com quem eu quiser  

Só se for vontade minha  

[...] 

lá vou ser feliz  

não terei que me relacionar  

com homens de qualquer lugar  
espanha, estados unidos, paris  

Só se for vontade minha 

(ADÙN, 2014, p. 154, grifos meus) 
 

Em Vou-me embora pra Oshogbo, o sujeito poético celebra a sua liberdade de 

escolha para sentir e amar. Oxum representa o poder feminino através do arquétipo das 

mulheres insubmissas e corajosas: donas de seu corpo, de seu desejo, de suas vontades. 

Das terras de Ijexá, Oxum transborda suas forças espirituais. Águas de um Rio que se 

expandem e tomam muitos contornos, que se transformam, confundem-se e ampliam-se, 

desaguando em insurgências negras epistêmicas. As águas aparentemente calmas que se 

levantam sinuosas: um dia em passos miúdos, outros insubmissos.  

Em represália aos homens, logo que o mundo foi criado, Oxum vingou-se dos 

orixás masculinos, obrigando-os a buscar ajuda com Olodumare. Quando Olodumare 

soube que Oxum havia sido excluída das reuniões, da divisão dos cargos e da tomada de 

decisões, aconselhou os orixás a convidá-la, e às outras mulheres. Como Oxum não se 

conforma com a situação, condenou todas as mulheres à esterilidade. Dessa forma, 

assim que pode participar do processo decisório e ser ouvida, Oxum com seu poder de 

fecundidade permitiu que as mulheres voltassem a gerar filhos.  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

150 

 

Para Machado, “o feminino está em tudo, em todos os lugares, ele é a 

possibilidade de criar, de nascer, é escuta, sensibilidade, motor da existência, inclusive, 

do próprio mundo” regido por Oxum. “O feminino é a energia do encantamento” em 

Oshogbo e na diáspora. O feminino negro das Águas Ìyá Oxum “é o que dá vida, 

permite a vida...”. “Implicação, resistência, cuidado, encanto” (MACHADO, 2020, p. 

44).  

De maneira mais significativa, esses sentimentos e sentidos são repetidos 

continuamente nos orikis, itan de Oxum. Regida por essa força mítico-ritual, com 

passos miúdos e certeiros, o feminino negro dourado que dança e marca graciosamente 

o significado de cada verso ao ritmo do ijexá, pois sabe o que espera evocar em sua 

poesia: 

 

ORISA DIDÊ 

 

Arranca as percatas de seu cavalo 
e nele galopa com os pés no chão. 

Solta um grito que se espeta no alto 

e, 
repetido, 

saúda a terra com a majestade de sua presença. 

 
Dança sem a calma das horas, 

pois seus braços se erguem para fora do tempo. 

 

Caminha com sua carne de mito 
e, quando vai, não parte. 

Apenas se banha em seu próprio mistério. (SOUZA, 2015, p. 41) 

 

Na escrita negra diaspórica, Oxum é poder e autoridade das fêmeas. Nelas, as 

águas de Ìyá Oxum serão sempre abundantes. A poesia Orisá Didé faz referência ao 

momento em que, no Candomblé, a divindade das águas se manifesta e o orísá toma 

posse de seu “cavalo”, do corpo da filha Omo-orisá de Oxum. O orí de Ìyá de Oxum. 

Assim, menciona a Ialodê, “Ìyá da humanidade”, de mulheres poderosas, odu de Oxum, 

a Ìyá espiritual que nutre a vida. “Ìyá suprema em suas canções, orações, rituais”, itan e 

orikis (OYĚWÙMÍ, 2016, p.45).  

 

Epistemologias negras das Águas Ìyá Oxum 
 

Minha fé é negra 
e minha alma enegrece a terra  

no ilá  

que de minha boca escapa.  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

151 

 

Sou uma árvore negra de raiz nodosa.  

Sou um rio de profundidade limosa e calma.  

Sou a seta e seu alcance antes do grito.  
E mais o fogo, o sal das águas, a tempestade  

e o ferro das armas.  

E ainda luto em horas de sol obtuso  
nas encruzilhadas 

(SOUZA, 2011, p. 33, grifos meus)  

 

É relevante notar, finalmente, que o gerar vida depende da gestão/gestação da 

força de potência, em Yoruba, Axé. No poema-devoção, Abébé omin é o elemento 

religioso que alimenta a fé e axé nos orixás e, especial, na Orísá Osun18. Nele, cultuam-

se outras formas de viver em sociedade, distanciadas dos padrões hegemônicos 

orientados por uma cultura ocidental judaico-cristã.  

Por outro lado, situam-se na perspectiva da cosmovisão africana de valores e 

crenças outras, conforme propõe Eduardo Oliveira (2003). “Encantamento Ancestral!” 

(MACHADO, 2020, p.35). Nos versos, “o encantamento por nossa ancestralidade 

africana nos leva a seguirmos numa luta engajada por nosso direito à  vida, à existência 

em sua totalidade” (MACHADO, 2020, p.36). A relação entre ancestralidade e 

espiritualidade é de corpo inteiro.  

Não obstante, no poema Abebé Omin, o verbo dançar simboliza ação dos versos 

feitos em transe. Imortalizam o momento da chegada do orísá e o transe da filha de 

Oxum que desce no corpo fictício da voz poética: “prepara meu corpo para ser sua 

morada” e entrega “dourada e rubra minha cabeça a teus pés”. Movimento de entrega 

total à energia ancestral: “[...] para que aqui caminhe, habite, deite e viva, agora e 

sempre” (SOUZA, 2011, p. 35).  

Dança e movimento que se faz também com o leque ritual dourado nas mãos. A 

dança de Osun lembra “o comportamento de uma mulher vaidosa e sedutora que vai ao 

rio se banhar, enfeita-se com colares, agita os braços para fazer tilintar seus braceletes, 

abana-se graciosamente e contempla-se com satisfação” em um abébé (VERGER, 1997, 

p. 70). Com seus encantos, Oxum é capaz de gerar a vida ou secar tudo, da terra ao 

ventre. Ela é a grande feiticeira. Ser feiticeira também embute uma relação de poder que 

desperta, ao mesmo tempo, prazer e medo, pois confunde, seduz e encanta os homens. 

                                                             
18 Deusa do amor, terceira esposa de Xangô, quando vivia na terra, dizem ter sido sua preferida. Muito 

vaidosa e de temperamento voluptuoso, Oxum usou de todas as artimanhas para prendê-lo, tanto que, por 

meio de sutilezas, fez a sua rival, Obá, cortar a orelha e cozinhá-la, dizendo-lhe que com isso o agradaria. 

Sua cor é o amarelo-ouro, e gosta de adornos dourados. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

152 

 

Por outro lado, a ira de Oxum “pode provocar o desencadeamento de contrários a suas 

qualidades” (CARNEIRO e CURY, 1993, p. 23). 

 

Oriki para Osun 

O rio se cala, 
mas há quem não saiba 

que é ele fundo. 

(SOUZA, 2011, p.73) 

 

Dados os poderes místicos que lhe estão associados, os versos de Lívia Natália 

possuem uma potência de múltiplos afetos que se espraiam no aquoso e liquefeito 

terreno/território de emoções, sensações e devoções a orísá Oxum. É extraordinária a 

qualidade de sua linguagem que desce às profundidades abissais dos rios, mares e 

cachoeiras, traz à superfície a densidade de seus segredos sempre férteis em 

significados. “Oxum, a Ìyá primordial, como nos diz o odu Oseetura” (OYĚWÙMÍ, 

2016, p.3). Assim, gota a gota... Eu bebo e encanto-me com as palavras-feiticeiras. No 

movimento de vidas-moléculas, vidas-correntezas, ao mesmo tempo... Neles, o eu lírico 

é mulher e menina, deusa-rainha, mãe e filha, donas de todos os dengos, segurando o 

abébé. 

Ainda nesse sentido, cabe dizer que Oxum é vida pulsante nas poesias de 

escritoras negras brasileiras. Poesia negra como ilá (grito) de orixá. Poesia negra feita 

de abébé nas mãos. Nos versos de Mel Adún e Lívia Natália, os rios de águas doces, 

negras, lodosas e profundas nunca se calam  (SALES, 2018, p. 48). Águas de variadas 

temperaturas que reviram tudo: passado, presente e futuro numa dimensão de tempo não 

linear: ora são águas calmas e pacientes... Ora são correntes oceânicas insurgentes, 

assim como são as mulheres negras que escrevem. Rios que também escondem 

correntezas perigosas e segredos milenares. “[...] E mais o fogo, o sal das águas, a 

tempestade” (SOUZA, 2011, p. 33).  

Através do espelho-leque, reexistimos belas, sedutoras, vaidosas, bem como 

produzimos conhecimento de outro lugar. No leque dourado de Oxum que o eu-lírico 

segura com devoção, podemos exaltar os saberes femininos ancestrais, reverenciar as 

nossas antepassadas, professar a nossa fé nos orixás e compartilhar as nuances de nossa 

condição humana e espiritual enquanto mulheres negras. Ademais, aos rituais em 

devoção a essa divindade das águas doces, intentamos, assim, assentar outras formas de 

pensamento. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

153 

 

Por meio de diferentes dinâmicas, são territórios de conhecimento assentados 

por saberes ancestrais femininos do orixá feminino dos rios, e, particularmente, do rio 

Oxum em Osogbo. Com Oxum, celebramos as Ìyá com seus poderes extraordinários. O 

axé que é transmitido, potencializado, compartilhado e multiplicado através das Ìyá. Em 

Oseetura, odu de Oxum, os rios não se calam, “mas há quem não saiba que ele é fundo” 

(SOUZA, 2011, p. 73). 

Como um ilá (grito/choro) de Ìyá Oxum, as poesias negras femininas de Mel e 

Lívia se tornam um território simbólico de assentamento do sagrado, dos saberes 

ancestrais femininos, de itan, orikis e louvações ao Ori (cabeça). Das nossas feitiçarias e 

“assentamentos de resistência banhados nas/pelas águas Ìyá Oxum” (SALES, 2020). De 

águas criando correntezas nas fendas das rochas do pensamento ocidental e 

racionalizante. De expressão dessa fé negra que sobreviveu ao cativeiro colonial e se 

ressignificou na diáspora africana.   

 

Referências 

 

ABIMBOLA, Wande. A concepção iorubá da personalidade humana. Centre National 

de La Recherche Scientifique, Paris, Tradução Luiz L. Marin: 2011 [1981]. 

 

ADÚN, Guellwaar; ADÚN, Mel; RATTS, Alex (Org.). Ogum’s toques negros: 

coletânea poética. Salvador: Ogum’s Toques Negros, 2014. 

 

ADÚN, Mel. “Apresentação”. In: SOUZA, Lívia Maria Natália de. Água 

negra. Salvador: EPP Publicações e Publicidade, 2011. 

 

ADÚN, Mel. “Irê”. In: Ogum’s Toques Negros. 2012. Disponível em: Acesso em: 19 

jun. 2017. 

 

ADÚN, Mel. Cadernos Negros, volume 37: poemas afro-brasileiros/organizadores 

Esmeralda Ribeiro, Márcio Barbosa. São Paulo: Quilombhoje, 2014. 

ADÚN, Mel. “Vou-me embora pra Oshogbo”. In: Ogum’s Toques Negros. Organização 

de Guellwaar Adún, Mel Adún e Alex Ratts. Salvador: Ogum´s Toques Negros, 2014, 

146-156.  

 

AKOTIRENE, Carla. “Osun é fundamento epistemológico: um diálogo com Oyèronké 

Oyèwúmi”. Disponível em https://www.cartacapital.com.br/opiniao/osun-e-

fundamento-epistemologico-um-dialogo-com-oyeronke-oyewumi/acesso em 03 de 

outubro de 2019. 

 

CARNEIRO, Sueli e CURY, Cristiane Abdon. “O poder feminino no culto aos orixás”. 

In: Mulher Negra. Caderno IV. Edição comemorativa Instituto Geledés da mulher 

negra, São Paulo: Instituto Geledés, 1993, 19-35. 

https://www.cartacapital.com.br/opiniao/osun-e-fundamento-epistemologico-um-dialogo-com-oyeronke-oyewumi/acesso
https://www.cartacapital.com.br/opiniao/osun-e-fundamento-epistemologico-um-dialogo-com-oyeronke-oyewumi/acesso


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

154 

 

 

EVARISTO, Conceição. “Nos gritos d’Oxum quero entrelaçar minha escrevivência”. 

In: DUARTE, Constância Lima et al. (Org.). Arquivos femininos: literatura, valores, 

sentidos. Florianópolis: Mulheres, 2014, p. 25-33. 

GARUBA, Harry TRADUÇÃO. “Explorações no realismo animista: notas sobre a 

leitura e a escrita da literatura, cultura e sociedade africana”. Nonada: Letras em 

Revista, vol. 2, núm. 19, octubre, 2012, pp. 235-256. 

 

GILROY, Paul. O Atlântico negro: modernidade de dupla consciência. Trad. Cid 

Knipel Moreira. São Paulo: Editora 34; Rio de Janeiro: Universidade Candido Mendes, 

2001. 

 

GUIMARÃES, Geny Ferreira & CORDEIRO Hildália Fernandes Cunha. “Campo belo: 

narrativa insubmissa e insurgente”. Anu. Lit., Florianópolis, v. 24, n. 1, p. 131-148, 

2019. 

 

HALL, Stuart. Da Diáspora: identidades e mediações culturais. Belo horizonte: Editora 

UFMG, 2009. 

 

MACHADO, Adilbênia Freire. “Filosofia africana desde saberes ancestrais femininos: 

bordando perspectivas de descolonização do ser-tão que há em nós”. Revista da 

Associação Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as (ABPN), [S.l.], v. 12, n. 31, fev. 

2020. ISSN 2177-2770. Disponível em: 

<http://abpnrevista.org.br/revista/index.php/revistaabpn1/article/view/835>. Acesso em: 

17 jun. 2020. 

 

OLIVEIRA, David Eduardo de. Filosofia da ancestralidade: corpo e mito na filosofia 

da educação brasileira. Curitiba: Editora Gráfica Popular, 2007. 

 

OLIVEIRA, David Eduardo de. Ancestralidade na Encruzilhada. Curitiba: Editora 

Gráfica Popular, 2007a.  

 

OLIVEIRA, David Eduardo de. Cosmovisão africana no Brasil: elementos para uma 

filosofia afrodescendente. Curitiba: Editora Gráfica Popular, 2006. 

 

OYĚWÙMÍ, Oyèrónké. “Matripotência: ìyá nos conceitos filosóficos e instituições 

sociopolíticas [iorubás]” Tradução para uso didático de OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ́. 

Matripotency: Ìyá in philosophical concepts and sociopolitical institutions. What 

Gender is Motherhood? Nova Iorque: Palgrave Macmillan, 2016, capítulo 3, p. 57-92, 

por Nascimento, Wanderson Flor do. Disponível: https://filosofia-

africana.weebly.com/textos-africanos.html.cAcesso: abril de 2020. 

 

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixás. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 

 

RABELO, Miriam C. M. “Estudar a religião a partir do corpo: algumas questões 

teórico-metodológicas”. Caderno CRH, Salvador, v. 24, n. 61, p. 15-28, Jan./Abr. 2011. 

 

SALES, Cristian Souza de. Da persistência de um esquecimento... a resistência de 

nossa escrita. http://correionago.com.br/portal/da-persistencia-de-um-esquecimento-a-

resistencia-de-nossa-escrita/acessado em de abril de 2017.  

http://abpnrevista.org.br/revista/index.php/revistaabpn1/article/view/835
http://correionago.com.br/portal/da-persistencia-de-um-esquecimento-a-resistencia-de-nossa-escrita/acessado
http://correionago.com.br/portal/da-persistencia-de-um-esquecimento-a-resistencia-de-nossa-escrita/acessado


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

155 

 

 

SALES, Cristian Souza de. “Lívia Natália: poesia negra feminina de abebé nas 

mãos”. In: AUGUSTO, Jorge (Org.). Contemporaneidades periféricas. Salvador: 

Segundo Selo, 2018, p. 389-415. 

 

SALES, Cristian Souza de. “Lívia Natália: abébé omin poesia e religiosidade afro-

brasileira banhada nas águas de Oxum”. Sankofa. Revista de História da África e de 

Estudos da Diáspora Africana Ano XI, NºXXI, setembro/2018. 

 

SALES, Cristian Souza de. Assentamentos de resistência: intelectuais negras do Brasil 

e Caribe em insurgências epistêmicas (tese de doutorado). Salvador: UFBA, 2020.  

 

SANTOS, Maria Stella de Azevedo. Meu tempo é agora. Assembleia Legislativa do 

Estado da Bahia, 2010. 

 

SIMAS, Luiz Antonio; RUFINO, Luiz. Fogo no mato: a ciência encantada das 

macumbas. Rio de Janeiro: Mórula, 2018. 

 

SODRE, Muniz. Pensar Nagô. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2017. 

 

SOUZA, Lívia Maria Natália de. Água Negra e outras águas. Salvador: Caramurê, 

2016. 

 

SOUZA, Lívia Maria Natália de. “Literatura adoxada: as formas de escrita poética da 

negritude na cosmogonia afro-brasileira”. Fólio – Revista de Letras Vitória da 

Conquista v. 10, n. 2 p. 193-204 jul./dez. 2018.  

 

SOUZA, Lívia Maria Natália de. Água negra. Salvador: EPP Publicações e Publicidade, 

2011. 

 

SOUZA, Lívia Maria Natália de. Correntezas e outros estudos marinhos. Salvador: 

Ogum's Toques Negros, 2015. 

 

VERGER, Pierre Fatumbi. Orixás: deuses Iorubás na África e no Novo Mundo. 5ª 

edição. Tradução Maria Aparecida Nóbrega. Salvador: Corrupio, 1997. 

 

VILMA, Ângela. Orelha do livro Água Negra. In: NATÁLIA, Lívia. Água negra. 

Salvador: EPP Publicações e Publicidade, 2011. 

 

 

Recebido em: 04/10/2020 

Aceito em: 07/10/2020 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

156 

 

ASPECTOS BÁSICOS SOBRE O SUJEITO INDIVIDUAL E 

A COLETIVIDADE NAS RELIGIÕES DE MATRIZES 

AFRICANAS 
 

 Joelcio Jackson Lima Silva1 

Thayná da Silva Felix2 

DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.31306 

 

Resumo 

Este trabalho apresenta os resultados da síntese entre as vivências e a pesquisa 

bibliográfica desenvolvida durante o processo de ensino-aprendizagem proporcionado 

pela disciplina Antropologia, que consta no Projeto Pedagógico (2007) do Curso de 

Serviço Social, da Universidade Federal de Alagoas (Ufal). O objetivo deste artigo 

descritivo é situar de forma generalizada os aspectos básicos e a configuração do sujeito 

individual e da coletividade comumente observados nas religiões de matrizes africanas, 

em específico as que se organizam de acordo com a ancestralidade do Povo Nagô/Iorubá. 

Para isso, foi necessário sistematizá-lo em dois itens: 1) situando quem é o Povo Nagô e 

os seus princípios na formação das religiões de matrizes africanas; 2) situando, de fato, 

os aspectos básicos e necessários para entender os princípios de indivíduo e de 

coletividade herdados por religiões de matrizes africanas. 

 

Palavras-chave: Religiões de Matrizes Africanas. Individualidade. Coletividade. 

Nagô/Iorubá. 

 

ASPECTOS BÁSICOS SOBRE EL SUJETO INDIVIDUAL 

Y LA COLECTIVIDAD EN LAS RELIGIONES DE 

MATRICES AFRICANAS 
 

Resumen 

Este trabajo presenta los resultados de la síntesis entre las experiencias y la investigación 

bibliográfica desarrollada durante el proceso de enseñanza-aprendizaje brindado por la 

disciplina Antropología, la cual forma parte del Proyecto Pedagógico (2007) del Curso 

de Servicio Social, en la Universidad Federal de Alagoas (Ufal). El objetivo de este 

artículo descriptivo es generalizar los aspectos básicos y la configuración del sujeto 

individual y de la colectividad comúnmente observada en las religiones de matrices 

africanas, específicamente aquellas que se organizan según la ascendencia del Pueblo 

Nago/Yoruba. Para eso, fue necesario sistematizarlo en dos ítems: 1) ubicar quien es el 

Pueblo Nago y sus principios en la formación de religiones de base africana; 2) situar, de 

hecho, los aspectos básicos y necesarios para comprender los principios de individual y 

colectividad heredados por las religiones de origen africano. 

 

Palabras clave: Religiones de matriz africana. Individualidad; Colectividad 

Nago/Yoruba. 

                                                             
1 Universidade Federal de Alagoas. Email: joelcio.silva@fsso.ufal.br  
2 Universidade Federal de Alagoas. Email: thayfxx@gmail.com  

mailto:joelcio.silva@fsso.ufal.br
mailto:thayfxx@gmail.com


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

157 

 

Introdução 

 

As religiões de matrizes africanas são as diversas formas de cultos e celebrações 

que ocorrem no Brasil decorrentes dos processos a que foram submetidos os/as 

africanos/as escravizados/as sequestrados/as para a América Portuguesa e dos múltiplos 

encontros entre povos e etnias distintos que se deram nesse contexto e nessas condições 

(VASCONCELOS, 2010). Destacamos, então, que, em conformidade com esse processo 

de desumanização, as religiões de matrizes africanas foram e continuam sendo alvo do 

ódio e do preconceito enraizado na sociedade com o processo de alienação de si e para 

com o coletivo, o que anteriormente fez com que os rituais fossem possíveis apenas de 

maneira secreta e travestida de catolicismo.  

Essas religiões sofreram alterações no decorrer da história, sendo uma das mais 

preocupantes a introdução dos mecanismos mercadológicos3 advindos dos colonizadores, 

que tornaram essa religiosidade um produto exótico a ser comercializado, caminhando, 

dessa maneira, para um processo de perda da sua própria essência. Porém, é no processo 

contínuo de tentar manter essas religiões norteadas pelos princípios éticos africanos, e 

contra a lógica mercadológica da sociedade moderna, que elas vêm se constituindo como 

uma forma de resistência, conceito aqui entendido segundo a definição de Bosi (1996, p. 

11), para quem  

 

resistência é um conceito originariamente ético e não estético. O seu 

sentido mais profundo apela para a força da vontade que resiste a outra 
força, exterior ao sujeito. Resistir é opor a força própria à força alheia.  

 

A justificativa para a utilização do termo “religiões de matrizes africanas”, no 

plural, advém da existência de múltiplas identidades coletivas ou metaétnicas que foram 

atribuídas aos/às negros/as africanos/as escravizados/as de acordo com interesses 

coloniais escravagistas, que substituíram as reais identificações étnicas dos grupos por 

identidades baseadas nas semelhanças geralmente territoriais, linguísticas ou políticas. 

Essas identidades perpassam a organização das religiões de matrizes africanas ou afro-

brasileiras4, dando origem a um conceito chamado “nação”, que, embora tenha sido criado 

                                                             
3 Essas introduções dos mecanismos mercadológicos também entram em consonância com um processo de 

folclorização das diversas culturas africanas. 
4 Termo utilizado para não deixarmos velado que este foi um processo cultural e histórico, que não garantiu 

a preservação de todos os elementos étnicos originários do continente africano, aculturando-se, inclusive, 

a religiosidade dos/as nativos/as e dos colonizadores. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

158 

 

pelos colonizadores como uma forma cruel de apagamento das diversas identidades 

étnicas, é atualmente uma questão que possibilita a análise das diferentes configurações 

de cultos afro-brasileiros. A utilização do termo também tem o intuito de entendermos a 

África como o tão grandioso continente que se constitui, e não cairmos no erro que Braga 

(1988) bem aponta: 

 

De maneira geral, fala-se do continente africano com tanta falta de 
cerimônia, pelo menos com pouco cuidado epistemológico, usando de 

uma estranha lógica que considera uma parte, um pedaço, às vezes 

minúsculo, representativo de um mundo ainda não de todo conhecido e 
pouco estudado. Em alguns textos e em alguns raciocínios, a África 

mais parece uma espécie de viela, uma rua estreita, um beco sem saída. 

Esta deformação, que às vezes, alcança os umbrais acadêmicos e neles 

faz morada, ocorre quase sempre em razão das digressões 
interpretativas desatentas que deixam de considerar, pela necessidade 

de síntese, a dimensão continental africana, território do talvez mais 

fantástico caldeirão cultural em todo o mundo (BRAGA, 1988, p. 49). 
 

Então, é partindo dessa atribuição identitária que este artigo descritivo se propõe 

a situar de forma generalizada os aspectos básicos e a configuração do sujeito individual 

e da coletividade comumente observados nas religiões de matrizes africanas, em 

específico as que se organizam de acordo com a ancestralidade do Povo Nagô/Iorubá5, 

proveniente das regiões falantes do Iorubá, “que hoje compõem a Nigéria, o Benin e Togo 

(iorubalândia)” (ARAÚJO, 2013, p. 6). Porém, isso não significa que tais aspectos 

estejam limitados aos cultos de matriz Nagô, podendo, inclusive, estar ausentes desses 

cultos, pois as religiões de matrizes africanas, na sua constituição e resistência, vêm 

aglutinando diversos saberes, apresentando, na atualidade, uma vasta pluralidade. 

Este artigo apresenta os resultados da síntese entre as vivências e a pesquisa 

bibliográfica desenvolvida durante o processo de ensino-aprendizagem proporcionado 

pela disciplina de Antropologia, que consta no Projeto Pedagógico (2007) do Curso de 

Serviço Social, da Universidade Federal de Alagoas (Ufal). A partir da exposição em aula 

do documentário 1912: Quebra de Xangô6, produzido pelo Prof. Dr. Siloé Soares de 

                                                             
5 A escolha por realizar esta análise a partir do grupo Nagô/Iorubá não tem o intuito de seguir o que foi 
nomeado de “purismo Nagô”, mas tem, sim, o intuito de entender as características específicas de um grupo 

específico, que se manifesta de forma heterogênea nas configurações atuais das religiões de matrizes 

africanas. Seguimos, assim, o princípio de que essas religiões não são apenas parte da cultura negra, mas 

são constituídas por culturas diversas (inclusive, dentro de uma diversidade africana), que passaram por um 

processo de sincretismo e transculturação. 
6 O documentário apresenta a história dos ataques e perseguições sofridas pelos/as adeptos/as das religiões 

de matrizes africanas, legalmente iniciadas no dia 2 de fevereiro de 1912, em Maceió-AL, como resultado 

da intolerância religiosa desenvolvida pela política do Estado, episódio histórico conhecido como Quebra 

de Xangô. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

159 

 

Amorim, docente da referida disciplina, planejou-se como atividade avaliativa 

desenvolver um artigo com base em pesquisa bibliográfica sobre uma temática de 

interesse comum às duplas de discentes. Dessa forma, esta temática foi escolhida por se 

tratar de um assunto referente às religiões das quais os autores são adeptos. Para isso, 

sistematizou-se metodologicamente este artigo em dois itens: 1) situando quem é o Povo 

Nagô e os seus princípios na formação das religiões de matrizes africanas; 2) situando, de 

fato, os aspectos básicos e necessários para entender os princípios de indivíduo e de 

coletividade herdados pelas religiões de matrizes africanas. 

 

1 Povo Nagô e a sua Contribuição Cultural 

 

Foram designados pelos colonizadores como Nagô, ou Anagô, os/as negros/as 

africanos/as escravizados/as que tinham em comum o idioma Iorubá (datado como 

existente há pelo menos 6 mil anos), em sua maioria, originários do sudoeste da Nigéria. 

Sendo assim, Nagô é uma identidade etnolinguística designada pelo tráfico negreiro, 

considerando o idioma como fator de identificação de um povo, independente de seus 

costumes e segmentos diferenciados. O tráfico do Povo Nagô foi registrado durante todo 

o período de tráfico transatlântico para a América, principalmente durante o século XVI 

e o início do XIX. No Brasil, o Povo Nagô foi o último a se estabelecer e ficou centrado, 

em sua maioria, em Salvador (BA) e Recife (PE).  

Segundo Santos (2008), os grupos da iorubalândia (sul e centro do Daomé e 

sudoeste da Nigéria) são conhecidos no Brasil pelo nome Nagô, aplicado coletivamente 

aos grupos falantes do Iorubá, que têm territórios próximos e que, por regionalização, 

consideram cultural e mitologicamente Oduduwa de Ilé Ifé7 como seu progenitor. Ainda 

segundo a autora: 

 

Os Ketu, Sabe, Oyo, Egbá, Egbado, Ijesa, Ijebu [que são grupos étnicos 

Nagô/Iorubá] importaram para o Brasil seus costumes, suas estruturas 
hierárquicas, seus conceitos filosóficos e estéticos, sua língua, sua 

música, sua literatura oral e mitológica. E, sobretudo, trouxeram para o 

Brasil sua Religião (SANTOS, 2008, p. 29). 

 

                                                             
7 A cidade de Ilê-Ifé (Ilé-Ifè) é considerada pelos yorùbá o lugar de origem de seus primeiros grupos. lfé é 

o berço de toda religião tradicional yorùbá (a religião dos Òrìsà, o Candomblé do Brasil), um lugar sagrado, 

onde os deuses ali chegaram, criaram e povoaram o mundo e depois ensinaram aos mortais como os 

cultuarem, nos primórdios da civilização. Ilê-Ifé é o ‘Berço da Terra’” (BARRETTI FILHO, 1984).  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

160 

 

A religiosidade como uma das influências do Povo Nagô, que hoje é organizada e 

agrupada em religiões de matrizes africanas ou religiões afro-brasileiras, é facilmente 

identificada por características comuns que vão além da sua configuração litúrgica/ritual, 

ultrapassando principalmente o âmbito filosófico. Dado o processo histórico, 

 

[c]om a abolição da escravatura, em 1888, houve uma proliferação de 

terreiros em Salvador e em cidades do Recôncavo Baiano [...]. Mesmo 

libertos, os negros ainda não podiam exercer uma cidadania real. 

Continuavam às margens da sociedade. Nesse contexto, os terreiros de 
candomblé passaram a se constituírem [sic] em espaços de construção 

de identidade cultural negra, que se afirmava remetendo ao passado 

africano. Os rituais, naquela época, já eram realizados por descendentes 
de africanos que passaram a ter a África como um ideal. Era ao antigo 

continente que eles recorreriam para a constituição da africanidade, 

assim como para reforçar e dar autenticidade a seus conhecimentos 
rituais. Nesse processo, os terreiros de tradição nagô ganharam uma 

posição privilegiada, se comparados aos terreiros de tradição jeje e 

angola. Talvez esse privilégio se devesse a uma ideia de África 

relacionada à crescente visibilidade da identidade nagô (MORAIS, 
2010, p. 29). 

 

As religiões de matriz africana Nagô geralmente se consideram religiões 

monoteístas substanciais8, em que existe um deus criador, identificado como Olodumarè 

ou Olorum9 (senhor ou senhora10 do Orum, mundo espiritual ou mundo das energias), 

também existindo os orixás, que são energias da natureza divinizadas e com 

características do antropoformismo11, que, na mitologia, são criadas por Olorum e às 

quais os/as adeptos/as prestam cultos como uma forma de conexão com sua partícula 

energética ancestral e divina; outro ponto em comum é o culto aos ancestrais, sendo eles 

consanguíneos, energéticos (o próprio culto aos orixás) ou sociais.  

Para algumas pessoas, os orixás são considerados antepassados que viveram na 

Terra e foram divinizados. O culto aos orixás na África Iorubana é dividido por cidades 

que cultuam apenas um orixá ou um pequeno grupo de orixás, de quem a comunidade 

considera-se descendente, o que se configura de forma diferente no Brasil devido ao 

                                                             
8 Devido à vasta quantidade de relatos e discussões nas quais adeptos afirmaram o entendimento da criação 
do mundo e dos orixás a partir de Olorum, identificou-se que, em sua maioria, as religiões de matriz africana 

Nagô se consideram como monoteísta substancial, que seria a crença em inúmeros deuses diferentes, 

provenientes de uma substância subjacente. 
9Olorum é utilizado principalmente quando utilizamos a comunicação oral, pois ao falar o nome Olodumarè 

os adeptos das religiões devem fazer reverência a este. 
10É mais comum a identificação de Olodumarè como uma divindade masculina, porém, existem afirmações 

advindas das religiões, que afirmam não ter ao certo um gênero a ser tratado. 
11O antropomorfismo é uma forma de pensamento que atribui características ou aspectos humanos a 

animais, deuses, elementos da natureza e constituintes da realidade em geral. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

161 

 

processo de desumanização e também à constituição da tradição fundamentada na 

oralidade e na hereditariedade, surgindo a necessidade da transculturação dos cultos para 

que eles continuassem existindo, o que foi consolidado em diversas religiões afro-

brasileiras, por exemplo, o candomblé. Outras formas mais conhecidas de culto aos 

ancestrais, que também são herança do Povo Nagô, são o Lese-Égún, ou culto a égun, que 

caracteriza, de fato, o culto aos ancestrais consanguíneos, e o culto às sociedades de 

Gèlèdé e Eleekó, que simbolizam aspectos coletivos do poder ancestral feminino 

(SANTOS, 2008). 

Para as religiões de matrizes africanas com a influência Nagô, o “terreiro” — 

expressão que designa o espaço sagrado dos orixás, o espaço das festividades, cozinha e 

demais cômodos — é comumente entendido como o espaço onde vive, transitória ou 

fixamente, uma comunidade e suas representações materiais e simbólicas do sagrado no 

Ayê12 (plano material), que se liga ao Orum (plano espiritual e divino), através do orixá 

Exu, que é o responsável pela comunicação entre os dois planos. O terreiro também é o 

espaço onde são desenvolvidas as diversas atividades, como canto, dança, arte, cozinha, 

ensinamentos orais dos valores, das histórias e demais instruções, e é por meio desse 

sistema que a comunidade cria vínculos socioculturais que ultrapassam a religiosidade, 

estabelecendo uma reconexão com a ancestralidade africana. 

 

1.2 Hierarquia e Tempo Dentro dos Terreiros 

 

No vasto leque de contribuições culturais do Povo Nagô, mesmo que sob as 

condições em que se deu esse processo, destaca-se, em específico nas religiões afro-

brasileiras, a concepção de hierarquia e tempo, que foi de certa forma incorporada ao dia 

a dia das comunidades de terreiros e à individualidade de seus membros.  

A hierarquia dentro do terreiro fundamenta-se no processo de aprendizagem e 

reconexão do indivíduo e do coletivo, ou seja, desenvolvem-se funções dentro do terreiro 

baseadas nos princípios da religião que enriquecerá seu individual e espiritual, 

contribuindo para o fortalecimento da comunidade religiosa e para o repasse do 

ensinamento obtido. Dessa forma, todos os postos/cargos ocupados dentro dos terreiros 

são importantes para o bem-estar da comunidade e do indivíduo, por isso, cada processo 

                                                             
12 Em relação à grafia das palavras em Iorubá: não estamos certos de que a grafia está correta e 

correspondente ao Iorubá, mas utilizamos a grafia que é comumente utilizada por comunidades de terreiros 

e pesquisadores do assunto. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

162 

 

deve ser respeitado e apreendido ao máximo, prezando pelo ensinamento adquirido em 

cada ciclo. Para as religiões de matrizes africanas, “as noções de tempo, saber, 

aprendizagem e autoridade, que são as bases do poder sacerdotal no candomblé, de caráter 

iniciático, podem ser lidas em uma mesma chave” (PRANDI, 2001b, p.44). 

Nas religiões afro-brasileiras com a herança Nagô, é comum que a noção de tempo 

tenha uma definição diferente, sendo definido pelo orixá e pela comunidade que, sob 

consulta aos oráculos, define o tempo ideal para os atos religiosos. O mesmo acontece 

com o cargo sacerdotal, que é apontado por vezes até antes do nascimento, quando o 

indivíduo vem ao mundo e o tem como seu “destino”. A reconexão com a ancestralidade 

também se dá em função do respeito e comprometimento relativo ao tempo, ao orixá, ao 

terreiro/comunidade e às hierarquias dentro da religião, conforme afirma Prandi (2001b): 

 

Num terreiro de candomblé, praticamente todos os membros da casa 

participam dos preparativos, sendo que muitos desempenham tarefas 

específicas de seus postos sacerdotais. Todos comem no terreiro, ali se 
banham e se vestem. Às vezes, dorme-se nos terreiros noites seguidas, 

muitas mulheres fazendo-se acompanhar de filhos pequenos. É uma 

enormidade de coisas a fazer e de gente as fazendo. Há uma pauta a ser 
cumprida e horários mais ou menos previstos para cada atividade, como 

“ao nascer do sol”, “depois do almoço”, “de tarde”, “quando o sol 

esfriar”, “de tardinha”, “de noite” (PRANDI, 2001b, p. 45). 

 

Dessa forma, são definidas diversas funções dentro dos terreiros. Dentre elas, 

destacam-se as funções de alguns cargos comumente encontrados nas religiões afro-

brasileiras, porém, devido ao processo histórico brasileiro, nem todas têm sua 

correspondência no continente africano, tendo sido criadas aqui mesmo no Brasil, diante 

das necessidades apresentadas ao longo da história. Os cargos mais comuns são: 1) 

Iyalorixá ou Babalorixá, que se encontra no posto mais elevado dentro do terreiro, é 

popularmente conhecido como Mãe ou Pai de Santo; 2) Ogan, cargo masculino que 

desempenha várias tarefas espirituais e não entra em transe; 3) Iyaegbé ou Babaegbé, 

responsável por manter a ordem, tradição e hierarquia, considerada a segunda pessoa na 

hierarquia do terreiro; 4) Iyalaxé, quem zela pela distribuição da energia fundante e cuida 

do ritual; 5) Iyakekerê, mãe pequena da casa, segunda sacerdotisa que está à disposição 

para ajudar e ensinar as pessoas iniciadas; 6) Babakekerê, pai pequeno da casa, segundo 

sacerdote, também está à disposição para ajudar e ensinar; 7) Ojubonã ou Agibonã, quem 

supervisiona e auxilia na iniciação, é a “mãe criadeira”; 8) Axogun, cargo masculino que 

é responsável pelo sacrifício dos animais; 9) Iyabassê, cargo feminino responsável pelo 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

163 

 

preparo dos alimentos sagrados, comida de santo; 10) Egbômi, toda pessoa iniciada que 

entra em transe e que já cumpriu os ritos de sete anos de iniciação; 11) Ekedi, cargo 

feminino13 semelhante ao de Ogan, que é responsável por cuidar dos sujeitos iniciados 

quando eles estão em transe; 12) Iyawô, filho de santo iniciado que entra em transe com 

o orixá; e 13) Abian, neófito/a que ainda não foi apontado/a como Ogan ou Ekedi, nem 

foi iniciado/a como Iyawô (PRANDI, 2001a)14. 

 

2 Individualidade, Coletividade e suas Conexões  

 

As religiões afro-brasileiras que de alguma forma absorveram elementos da 

cultura Nagô expressam-se em um sistema indivíduo-coletivo baseado na concepção de 

mundo Ayê-Orum15 (ou mundo físico–mundo espiritual), envoltos e conectados pelo axé, 

que é o elemento fundamental, energia viva ou componente dinâmico presente na 

natureza e em diversos atos realizados pelos/as adeptos/as dessas religiões, no sentido de 

despertá-lo para redistribui-lo entre a comunidade, entrando, assim, em comunhão com o 

coletivo ancestral, seja ele divino (orixás) ou familiar e social (culto a Eguns e outras 

comunidades) (SANTOS, 2008). Partindo desse conceito macro, explica-se em seguida, 

a partir das vivências e observações dos autores16, os itens: 1) Egbé: a maior representação 

da coletividade Nagô; 2) Ori, Ará e o sujeito individual; e 3) Exu e Axé: dois elementos 

fundamentais para as religiões afro-brasileiras e seus/suas adeptos/as. 

 

2.1 Egbé: a maior representação da coletividade Nagô 

 

Anteriormente, foi situado o terreiro (egbé ayê, comunidade física) enquanto um 

espaço além do material. Destrinchando isso, primeiramente, é necessário entender que o 

terreiro é um espaço coletivo ou a maior representação de uma egbé (comunidade), pois, 

“na diáspora, o espaço geográfico da África genitora e seus conteúdos culturais foram 

                                                             
13 Verifica-se também que os cargos têm um forte recorte de gênero, apontando uma boa temática para 

discussão. 
14Os cargos citados são mais comuns no candomblé. 
15 Vale ressaltar que não podemos fazer uma leitura de Orum como o Paraíso cristão. Na verdade, o Orum 

constitui um plano coexistente e horizontal ao Ayê. Segundo Santos (2008), em Iorubá, as palavras que 

designam literalmente Céu–Terra são Ilè–Sánmò. 
16 É importante ressaltar que, por ser uma descrição feita a partir de vivências e pesquisa bibliográfica, pode 

haver discordâncias em relação às formas de manifestações e sentidos dos elementos abordados, tanto no 

Brasil como na iorubalândia. Ressalta-se essa questão dando ênfase à existência da pluralidade. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

164 

 

transferidos e restituídos no ‘terreiro’” (SANTOS, 2008, p. 33). Porém, além do espaço 

geográfico e dos conteúdos culturais não materiais, os terreiros também são os espaços 

onde estão localizados os objetos dos cultos, em específico, pode-se destacar os igbás ou 

assentamentos, que eram apenas coletivos em forma de ájobo (assentamento coletivo), os 

quais, com o processo histórico, além de ter seus elementos fundamentais modificados, 

passam a ser constituídos também individualmente para cada sujeito iniciado da 

comunidade, expressando um elemento da coletividade e da individualidade dentro do 

próprio terreiro. Segundo Santos (2008):  

 

O vínculo que se estabelece entre os membros da comunidade não está 

em função de que eles habitem num espaço preciso: os limites da 

sociedade egbé não coincidem com os limites físicos do ‘terreiro’. O 

‘terreiro’ ultrapassa os limites materiais (por assim dizer pólo de 
irradiação) para se projetar e permear a sociedade global. Os membros 

do egbé circulam, deslocam-se, trabalham, têm vínculos com a 

sociedade global, mas constituem uma comunidade “flutuante”, que 
concentra e expressa sua própria estrutura nos “terreiros” (SANTOS, 

2008, p. 33).  

 

Além das egbés ayê, também existem as egbé orum (comunidades do plano 

espiritual/energético), as quais já foram citadas anteriormente e que também representam 

uma coletividade ancestral que tem conexão com os terreiros através do axé dos rituais 

de iniciação, rituais de passagens e rituais de morte, assim como dos objetos, atos, crenças 

e cultos.  

 

2.2 Ori, Ará e o Sujeito Individual 

 

Ori é traduzido literalmente como “cabeça”, porém, existe toda uma crença 

envolta nesse elemento, visto que, sobretudo, este também é uma divindade. Ori é a 

partícula divina individual de cada ser. Para o Povo Nagô, cada pessoa, antes de vir ao 

ayê, tem o seu destino modelado junto ao seu ori-orum (duplo do Ori no mundo espiritual) 

pelo orixá Àjàlà, enquanto tem o seu ori-ará (cabeça física) e ori-inú17 (interior da cabeça) 

desenvolvidos no ventre de sua mãe. No momento do nascimento, os pulmões recebem o 

elèèmi (sopro divino ou ar-massa), que faz com que desperte o iponrí (energia espiritual 

individual carregada de axé), responsável pela ligação desse Ori indivíduo com seu duplo 

espiritual. O Ori, símbolo da individualidade de cada ser, também é o meio de conexão 

                                                             
17 Alguns estudiosos e estudiosas falam sobre a sua correspondência com as glândulas hipófise e pineal.  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

165 

 

com o élèdà (senhor ou senhora dos seres viventes), orixá que rege tal Ori, conectando-

se assim a uma coletividade energética natural. Sobre as culturas africanas e a simbologia 

da cabeça, Braga (1988) aponta que: 

 

Diferentes culturas africanas associam a cabeça à ideia de poder, de 

comando, de superioridade. Pesquisas têm sido realizadas com 

propósito bem definido de compreensão da preeminência da cabeça em 
relação às outras partes componentes do corpo humano enquanto 

geradora de cultura ou comportamento cultural. Análises dessa natureza 

são capazes de detectar as razões profundas que definem a ação corporal 
como um todo, seu significado profundo e delineador da projeção do 

homem no seu universo cultural. Compreende-se, então, a importância, 

primazia hierática da cabeça. Tais afirmativas são particularmente 

verdadeiras para o conjunto das etnias africanas comprometidas com o 
processo civilizatório, de onde flui todo um ideário explicativo do 

sentido sagrado da cabeça, veiculado, no Brasil, pelas diferentes formas 

de organizações religiosas de que os candomblés servem de exemplo 
mais típico (BRAGA, 1988, p. 63). 

 

Ará é o corpo físico, regido pelo orixá Exu Bará, senhor da comunicação e do 

início, senhor do corpo. Ará junto a Ori formam as duas representações do sujeito 

individual, pois cada um tem um corpo e um Bará ao qual prestam culto. Ori e Bará são 

as duas divindades que formam o ser em seus aspectos espiritual e individual, 

representado principalmente pelo corpo propriamente dito, que, para os Nagô, é algo 

sagrado, pois é o que possibilita a comunicação com as divindades, entidades e energias, 

e, consequentemente, com a egbé. 

 

2.3 Exu e Axé: dois elementos fundamentais  

 

Como já citado anteriormente, o axé é a energia dinâmica e o principal 

fundamento e princípio vital para as religiões afro-brasileiras Nagô, assim como, para as 

religiões tradicionais africanas, o axé é algo plantado e transmitido através das relações 

sociais e com a natureza. Santos (2008) afirma que o axé 

 

[é] a força que assegura a existência dinâmica, que permite o acontecer 
e o devir. Sem àse, a existência estaria paralisada, desprovida de toda 

possibilidade de realização. É o princípio que torna possível o processo 

vital. Como toda força, o àse é transmissível; é conduzido por meios 
materiais e simbólicos e acumulável. É uma força que só pode ser 

adquirida pela introjeção ou por contato. Pode ser transmitida a objetos 

ou seres humanos (SANTOS, 2008, p. 39). 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

166 

 

Em todo esse processo de conexão e troca de energia há a presença do orixá Exu, 

pois esse é o sentido de sua própria existência enquanto energia: conectar, ligar, 

transportar, comunicar. Exu tem suas múltiplas formas de se manifestar, mas o importante 

nesse processo é entender que todos precisam de Exu, pois ele é quem transporta o axé 

coletivo, assim como é responsável pelo axé individual, o iponrí e o ará em seu aspecto 

Bará (senhor do corpo).  

Por meio de todo esse sistema, identifica-se que, para o Povo Nagô, o indivíduo e 

a coletividade estão em constante conexão, mesmo dentro de suas definições diferentes, 

o que leva a pensar as religiões afro-brasileiras como resistência também contra a lógica 

da individualidade egoísta e a alienação para com o coletivo, tendo como parâmetro um 

outro sistema de moral e ética. 

 

Considerações Finais  

 

O desenvolvimento do presente estudo possibilitou uma análise inicial a partir da 

reflexão de como costuma se configurar as relações individuais e coletivas dos/as 

adeptos/as das religiões de matrizes africanas com a influência do Povo Nagô, que 

constitui um dos povos negros escravizados, diante dos aparatos religiosos e da relação 

entre representatividade e reciprocidade no culto e nas crenças. Este estudo despertou 

ainda o interesse sobre a influência do Povo Nagô na concepção brasileira de comunidade, 

para além da comunidade de terreiro, a comunidade das favelas e dos sujeitos 

historicamente marginalizados. 

A construção e reconexão da identidade a partir da ancestralidade do Povo Nagô 

contribuem para manter viva a diáspora africana dentro do Brasil, apesar dos diversos 

ataques sofridos por estes desde a escravidão até os tempos atuais. A construção dessa 

identidade, dentro do país com a maior população negra fora da África, nos faz questionar 

como os/as negros/as no Brasil ainda sofrem diferentes formas de racismo, entre elas, a 

intolerância religiosa. Nesse contexto, as religiões afro-brasileiras e os seus terreiros 

podem se tornar um ambiente de reconexão com os seus; lugar que possibilita a sensação 

de liberdade perante o racismo fora dos muros dos terreiros; lugar que fortalece a 

identidade da população negra; lugar este que o racismo tentou e tenta apagar 

cotidianamente. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

167 

 

 Assim, no que se refere às comunidades de terreiros, percebe-se como marca 

essencial a forte resistência, seja pelas diferentes formas de preservação do culto ou 

através da tentativa constante de ruptura com a visão exótica criada pela sociedade 

moderna, que transpassa o terreiro e atinge também seus/suas adeptos/as. Dessa forma, é 

extenso o contraste entre a construção das relações na sociedade brasileira e como se dão 

as relações nos terreiros, ora pelo estereótipo racista criado sobre o que é ser negro/a, 

desmistificado dentro do terreiro, visto que os orixás são tidos como guerreiros e 

guerreiras negros/as que possuem diferentes características; ora pela dinâmica de vivência 

distinta, em que o tempo é enriquecedor e possui uma interpretação diferente daquela 

vivenciada na sociedade capitalista. 

Essas relações no interior dos terreiros trazem outra perspectiva do que é 

hierarquia. Indo além da subordinação, o poder obtido assume o papel de orientação, 

passagem do conhecimento, com o objetivo de transmitir ao indivíduo adepto da religião 

toda a sua história ancestral, saberes espirituais e naturais, relativos às propriedades das 

plantas e à energia vital que influencia o ser. Por isso, o tempo é um fator determinante, 

pois é ele que irá fomentar no indivíduo o saber, a reconexão espiritual que irá aproximar 

esses sujeitos da ancestralidade e da comunidade, sendo este um processo indefinido.  

 Nesse sentido, a busca da conexão com a ancestralidade através das religiões afro-

brasileiras contribui para o fortalecimento desses corpos e mentes, bem como para a 

ligação com as comunidades dos terreiros, suas crenças, e para a resistência a fim de 

manter viva a diáspora. A união com o coletivo e o ancestral é imensuravelmente 

enriquecedora, tendo em vista que esse é um processo recíproco em que o indivíduo 

sustenta o coletivo e o coletivo sustenta o indivíduo. 

 

Referências 
 

1912: O quebra de Xangô. Direção: Siloé Amorim. Maceió: Instituo Zumbi dos Palmares; 

Governo de Alagoas; Staff Vídeo Produções, 2006. 1 vídeo (53 min.). Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=gnpy-dJSmkc&t=2s. Acesso em: 18 fev. 2018. 

 

ARAÚJO, Patrício Carneiro. Trajetória das Religiões Afro-Brasileiras ou: ‘como 

chegaram até aqui?’. [2013]. Disponível em: https://silo.tips/download/trajetoria-das-

religioes-afro-brasileiras-ou-como-chegamos-ate-aqui-1. Acesso em: 1 ago. 2019. 

 

BARRETTI FILHO, Aulo. IIê-Ifé: o berço religioso dos Yorùbá, de Odùduwà a Sàngó. 

Junho, 1984. Disponível em: https://aulobarretti.wordpress.com/revista-ebano-ile-ife/ile-

ife/. Acesso em: 1 ago. 2019.  

 

https://www.youtube.com/watch?v=gnpy-dJSmkc&t=2s
https://silo.tips/download/trajetoria-das-religioes-afro-brasileiras-ou-como-chegamos-ate-aqui-1
https://silo.tips/download/trajetoria-das-religioes-afro-brasileiras-ou-como-chegamos-ate-aqui-1
https://aulobarretti.wordpress.com/revista-ebano-ile-ife/ile-ife/
https://aulobarretti.wordpress.com/revista-ebano-ile-ife/ile-ife/


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

168 

 

BELO, Rafael Alexandre. Rastros do “Xangô” Alagoano: contribuições para a história 

da educação. Maceió: Fapeal: Imprensa Oficial Graciliano Ramos, 2018. 

 

BOSI, Alfredo. Narrativa e resistência. Itinerários – Revista de Literatura, n. 10, 1996. 

Disponível em: https://periodicos.fclar.unesp.br/itinerarios/article/view/ 2577/2207. 

Acesso em: 1 ago. 2019.  

 

BRAGA, Julio. Fuxico de Candomblé: estudos afro-brasileiros. Feira de Santana, BA: 

UEFS Editora, 1988. 

 

MORAIS, Mariana Ramos de. Nas Teias do Sagrado: registros da religiosidade afro-

brasileira em Belo horizonte. Belo horizonte: Espaço Ampliar, 2010. 

 

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixás. São Paulo: Companhia de Letras, 2001a. 

 

PRANDI, Reginaldo. O candomblé e o tempo: concepções de tempo, saber e autoridade 

da África para as religiões afro-brasileiras. Revista Brasileira de Ciências Sociais, vol. 

16, n. 47 – outubro, 2001b. Disponível em: 

http://www.scielo.br/pdf/rbcsoc/v16n47/7719.pdf. Acesso em: 1 ago. 2019.  

 

SANTOS, Joana Elbein dos. Os Nagô e a Morte: pàde, àsèsè e o culto Égun na Bahia. 13. 

ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2008. 

 

VASCONCELOS, Jorge Luiz Ribeiro de. Axé, Orixá, Xirê e Música: estudo de música e 

performance no candomblé queto da Baixada Santista. 2010. 242p. Tese (Doutorado em 

Música) – Instituto de Artes, Universidade Estadual de Campinas – Unicamp. Campinas, 

2010. 

 

Recebido em: 02/05/2020 

Aceito em: 07/10/2020 

 

https://periodicos.fclar.unesp.br/itinerarios/article/view/%202577/2207
http://www.scielo.br/pdf/rbcsoc/v16n47/7719.pdf


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

169 

 

RITUALIDADES DO MISTÉRIO PESSOAL: O SEGREDO 

DE ORIXÁ NO BATUQUE AFRO-SUL 
 

Marcus Vinicius de Souza Nunes1 

DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.31960 

 

Resumo 

Nesta pesquisa, apresentamos algumas características teológicas e rituais próprias do 

Batuque, uma religião afro-brasileira típica do sul do Brasil, motivo pelo qual também é 

referido como Batuque afro-sul. Colocamos esta tradição em perspectiva, olhando-a no 

contraste com outras tradições religiosas afro-brasileiras, bem como introduzimos a sua 

característica teológica mais própria, chamada segredo de Orixá, dando seu conceito, 

sua finalidade ritual e as possíveis origens desta tradição peculiar ao Batuque. 

 

Palavras-chave: Batuque. Orixá. Ritual. Pessoa. 

 

RITUALIDADES DEL MISTERIO PERSONAL: 

EL “SECRETO DE ORIXÁ” EN EL BATUQUE AFRO-SUR 
 

Resumen 

En esta pesquisa presentamos algunas características teológicas y rituales propias de 

Batuque, una religión afrobrasileña, típica del sur de Brasil, por lo cual también es 

llamada como Batuque afro-sur. Esta tradición la ponemos en perspectiva, mirándola en 

contraste con otras tradiciones religiosas afrobrasileñas, bien como introducimos su 

característica teológica más propia, llamada secreto de Orixá. Presentamos su concepto, 

su finalidad ritual y posibles orígenes de esta tradición peculiar de Batuque. 

 

Palabras-clave: Batuque. Orixá. Ritual. Persona. 

  

1. Introdução 

 

 Nossa pesquisa pretende apresentar a tradição religiosa afro-brasileira chamada 

Batuque no contexto das demais tradições presentes no Brasil. Nosso fim último, 

todavia, não se restringe a um apanhado geral do estado dessa tradição no Brasil. Aqui 

nos limitaremos a análise de uma de suas dimensões litúrgicas e rituais mais 

desconcertantes, conhecida como segredo de Orixá. Apresentaremos o seu conceito, a 

sua importância dentro do ritual, bem como possíveis causas para sua origem. 

 Nosso método remonta à leitura de bibliografia especializada, também à 

experiência junto a casas de religião afro no Rio Grande do Sul e em Santa Catarina. 

                                                
1 Universidade Federal de Santa Catarina. Email: mvinicius.snunes@gmail.com 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

170 

 

Não se trata, contudo, de uma análise de dados etnográficos. Partimos dos dados 

desenvolvidos nas ciências sociais, que são indispensáveis em direção a uma reflexão 

que lê existencialmente o fenômeno afrorreligioso e que deságua no campo de uma 

possível teologia afrorreligiosa, ou ainda, afroteologia, buscando compreender seu 

sentido e seus contributos para uma reflexão mais ampla para as ciências da religião. 

 Em primeiro lugar, trataremos de apresentar um amplo escopo das religiões afro-

brasileiras. De que modo podem ser agrupadas, quais são as características mínimas 

comuns que nos permitem classificá-las de tal ou qual modo e seus traços teológicos 

fundamentais, em especial a noção de possessão. 

 Em seguida apresentamos o Batuque. Suas principais nações, seus traços 

litúrgicos e teológicos peculiares. Em especial trataremos do segredo de Orixá, fato 

litúrgico e teológico que, segundo nossas pesquisas, é exclusivo dessa tradição 

afrorreligiosa. Aventaremos possíveis causas para tal peculiaridade, tanto de ordem 

material – econômica, social, política – quanto de ordem teológica intrínseca. 

 

2. As religiões afro-brasileiras 

 

 O campo das religiões afro-brasileiras é complexo e diversificado. Mesmo o 

termo religiões afro-brasileiras é passível de questionamento. Haveria diferença entre 

estas e um conceito mais genérico, de religiões de matriz africana. O que faz uma 

religião ser afro-brasileira ou de matriz africana?  

 Alguns julgam possível fazer uma ampla distinção entre religiões de matriz 

africana aculturadas e não aculturadas. Esta classificação aparece em importantes 

textos da etnologia (SANTOS, 2012), e inclusive é a divisão adotada pelo IBGE na 

realização. Nós a adotamos em parte. Questionamos a possibilidade de falarmos em 

religiões não aculturadas. Circula fortemente entre os afro-religiosos o mito da pureza 

teológica e litúrgica. Alguns cultos teriam guardado, quase que intacta, a pureza das 

tradições africanas enquanto outros, no extremo oposto, teriam a tal ponto se afastado 

de tais tradições que mesmo o termo afro não lhes poderia ser facilmente aplicado.  

 Contudo, ceder a esta divisão tão clara seria, a nosso ver, ceder às reelaborações 

identitárias próprias, sem dúvida válidas, feitas em contexto cultual, que expressam uma 

legítima construção teológica própria de determinados grupos religiosos, mas que 

dentro de nossas perspectivas conceituais não corresponde plenamente aos fatos 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

171 

 

culturais que aqui apresentamos. Por isso apresentamos nesta introdução uma 

classificação das religiões afro2 em dois grandes grupos, um menos aculturado e outro 

mais aculturado, pois levamos em conta que no primeiro também há evidentes traços de 

aculturação e no outro também evidente busca de tradições e matrizes culturais 

tradicionais. 

 Dentro do grande grupo das religiões afro menos aculturadas situam-se o sem 

número de Candomblés, Batuques, Xangôs, que genericamente são chamados Nações. 

Três grandes grupos étnicos estão na origem dessas nações, o jeje, proveniente da região 

do atual Benin, o nagô ou yorubá, vindos da atual Nigéria e parte do Benin e o bantu, 

da costa ocidental sul da África, principalmente da Angola e Congo. A cada um desses 

grupos étnicos corresponde uma língua, ainda usada liturgicamente: O fon para os jejes, 

o yorubá para os nagôs e o kimbundo para os bantus. A conservação da língua litúrgica é 

uma das marcas dessas religiões menos aculturadas. Ademais, cultuam prioritariamente, 

se bem que nem sempre exclusivamente, as divindades dos panteões de seus lugares de 

origem: Vodun, para os jejes, Orixás, para os nagôs, Inkices para os bantus. Quando 

dizemos, por exemplo, candomblé, sob esta rubrica abrigam-se uma variedade 

gigantesca de tradições teológicas, litúrgicas, filosóficas, linguísticas. Por exemplo, 

mesmo um candomblé de origem nagô pode ser Candomblé Ketu, Candomblé Ijexá, 

pode ser ainda um culto de nação Nagô-Egbá, ou mesmo mesclada com o culto jeje, 

como Nagô-Efon.  

 No grande grupo das religiões mais aculturadas se encontram as umbandas, 

juremas, quimbandas, que mesclam muitos elementos da cultura popular, do 

cristianismo, da cultura indígena com elementos afros, especialmente nagôs e bantus. 

Sua língua litúrgica é o português e seu panteão inclui o culto de arquétipos da cultura 

popular, como o preto-velho, o indígena, o marinheiro, a criança. São ritualmente 

menos complexas, apesar de gozarem de patrimônio litúrgico e teológico próprio.  

 Entretanto, a separação entre esses dois grandes grupos não é tão rígida quanto à 

primeira vista pode nos parecer. Há muitos trânsitos simbólicos que ocorrem em 

diversas áreas, seja em divindades que se incorporam de um lado para outro, na língua, 

nas roupas, na compreensão teológica. Ao fim, talvez pudéssemos falar de um único 

grande grupo que varia em uma grande escala de aculturação. 

                                                
2 Seguindo a nossa classificação, uma possível disjunção entre religiões afro-brasileiras e religiões de 

matriz africana não se justifica. Assim, muitas vezes usamos apenas a expressão religiões afro para 

amplamente conter o maior número possível de nuances de sentido. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

172 

 

  O nosso trabalho se restringe a uma específica tradição dentro do grande grupo 

menos aculturado, a saber, do Batuque afro-sul. Dentro do grande escopo de pesquisas e 

estudos, desde tantas perspectivas teóricas, o grupo nagô tal como mantém suas 

tradições, especialmente na Bahia e no sudeste, se tornou o grande padrão normativo, o 

cânon da pesquisa e também do culto. Outras tradições, como o Batuque, acabam por 

serem menos consideradas. Aqui trataremos da tradição religiosa afro-sul a partir de 

determinados pontos de divergência em relação a outros grupos contemplados em tantas 

pesquisas feitas no Brasil e no exterior. 

 

2.1 Religião de possessão 

  

É, até certo ponto, lugar-comum dizer que as religiões afro-brasileiras são 

religiões de possessão. Mas o que significa isto de fato? O substantivo parece sugerir-

nos que algo, ou alguém, possui, toma posse de outro algo ou alguém. Assim entendido, 

a maioria das pessoas é levada a crer que um espírito toma posse do corpo dos seus 

“médiuns”.  

 Até certo ponto esta opinião não está equivocada. Mas é preciso distinguir ao 

menos dois contextos teológicos diversos. No contexto umbandista o termo 

incorporação de fato se aplica com mais precisão. Influenciada por elementos da 

doutrina espírita, a Umbanda crê que nos seus rituais um espírito de alguém 

desencarnado volta. Esta volta tem dois motivos. O primeiro é ajudar as pessoas que 

buscam seu auxílio, com curas espirituais, aconselhamentos, energizações. O segundo 

motivo é que através desse trabalho espiritual o espírito desencarnado alcança méritos 

para sua evolução.  

 

O fato é que as entidades que incorporam não são deuses como no 
Candomblé africano, mas espíritos organizados em legiões ou 

grupamentos colocados sob os auspícios dos Orixás. Na concepção 

cósmica, os Orixás correspondem aos reinos da natureza. Temos, 
então, legiões do mar (Iemanjá), do vento (Iansã), das matas (Oxóssi), 

etc. Além dessa correspondência cósmica, as entidades pertencem a 

grupos que encontram sua ressonância na sociedade e na formação do 

povo brasileiro: os índios (Caboclos), os negros (Preto-Velhos), as 
prostitutas (Pombagiras), os malandros (Exús), crianças, orientais, 

ciganos, marinheiros, boiadeiros, baianos, cangaceiros, juremeiros, 

turcos, etc. (DRAVET, 2016, p. 297) 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

173 

 

 Deste modo, a complexa hierarquia espiritual da Umbanda reflete um quadro de 

evolução espiritual no plano cósmico, justificando que a pessoa desencarnada “volte 

como” uma pombagira, um preto-velho, um caboclo. Pode ainda voltar como um 

capangueiro de Orixá, um espírito que se apresenta com um nome de Orixá, como Ogun, 

ou Oxóssi, Yemanjá, porque seu trabalho se dá na vibração desse Orixá. 

 As coisas se dão de modo diferente nos grupos menos aculturados. Pelo menor 

ou nulo sincretismo com o espiritismo europeu, seus cultos não são, em sua grande 

maioria, culto de espíritos desencarnados3. Parte da teologia dos Orixás expressa a ideia 

de que os Orixás são antepassados não meramente desencarnados, mas divinizados. São 

chamados írunmalè4. Mas a teologia nagô, por exemplo, também fala dos òrìsà em 

sentido estrito, criados diretamente por Ólórun como dinamizadores do seu àse. 

(SANTOS, 2012). 

 Bastide (2001) ciente dessa diferença usa indistintamente os termos possessão e 

transe para o fenômeno que ocorre nos cultos de Orixá, mas não incorporação. No 

transe fica evidenciado o fenômeno litúrgico e social, uma espécie de “ópera mítica” 

(BASTIDE, 2001) que de forma alguma pode ser tratada como um fenômeno individual. 

O canto e a dança, o som dos atabaques e as orações não têm por finalidade apenas 

invocar a divindade, mas representam um ciclo cósmico, uma ìtan, isto é, uma história 

específica de uma divindade. Enquanto na Umbanda uma mesma pessoa pode 

incorporar várias entidades diferentes, às vezes durante o tempo de um mesmo culto, 

nas tradições menos aculturadas apenas o Orixá da pessoa se manifesta. Os religiosos de 

Candomblé, por tal, preferem a expressão virar ou bolar no Orixá.  

 Com esses termos fica indicado, mas não explicitado, uma outra dimensão do 

transe de Orixá. Trata-se da manifestação de uma dimensão da personalidade, ou ao 

menos como uma “metamorfose da personalidade” (BASTIDE, 2001). A seguir 

apresentaremos o Batuque e a sua compreensão de transe de Orixá. Parece-nos possível 

ver no transe a possibilidade de uma compreensão existencial de si como mistério, que 

tem na manifestação litúrgica do Orixá o seu ponto mais alto.  

                                                
3 Exceção deve ser feita ao culto de egun ou egungun, o culto dos antepassados da comunidade. Este, 

todavia, não é praticado em muitas casas, sendo realizado apenas por sacerdotes inteiramente consagrados 

a ele. No Batuque, especialmente em algumas de suas nações, o culto de antepassados é mais difundido, 

sendo o seu sacerdote o mesmo do culto dos Orixás. O que é mais importante ressaltar é que em nenhum 

momento se confundem culto de antepassados e de Orixás, como acontecem nas tradições mais 

aculturadas, como a Umbanda 
4 A língua dos cultos afro de origem nagô é o yorubá. Na medida do possível usamos os termos já 

aculturados, aportuguesados. Quando mantivemos o termo em yorubá, citamos em itálico e conforme a 

ortografia do yorubá moderno.    



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

174 

 

 

3. O Batuque afro-sul  

 

 Aqui não apresentamos uma introdução pormenorizada da teologia do Batuque. 

Antes, nos restringimos a algumas características da manifestação litúrgica de Orixás na 

tradição de matriz africana chamada Batuque, típica do Rio Grande do Sul. A 

centralidade dos ritos de origem yorubá (entre o território da Nigéria e Benin) se 

encontra no culto ao Orixá, que na pluralidade de suas teologias é apresentado ora como 

antepassado divinizado, ora como força da natureza, ou mesmo como uma espécie de 

arquétipo da personalidade.  

 Ainda que não precisemos de justificativas estatísticas para deduzir a relevância 

das particularidades litúrgicas de alguma religião particular, como é o caso do Batuque 

afro-gaúcho (ou batuque afro-sul), vale a pena conhecermos alguns dados apresentados 

pelo IBGE (2000; 2010). 

 No censo de 2000, o Rio Grande do Sul aparece com 1,62% da população que se 

declarava adepto de religião de matriz afro, contra 1,31% no Rio de Janeiro, que 

ocupava o segundo lugar nacional e contra apenas 0,08% da Bahia. O censo de 2010, 

apesar de referir um decréscimo percentual, ainda confirma essa liderança. 

 Estima-se a existência no estado de mais de 30.000 templos religiosos afro 

(tradicionalmente chamados “terreiras”), com grande concentração na região 

metropolitana de Porto Alegre. Com todos esses dados, hoje o Rio Grande do Sul 

sozinho concentra 23% do total de adeptos de religiões afro de todo o Brasil (ORO, 

2012). Sem falarmos ainda na expansão do batuque para outras regiões do Cone Sul, 

como a Argentina e o Uruguai (ORO, 2009). 

 O nome Batuque (assim como o nome “umbanda” ou “candomblé”) inclui 

grande número de tradições heterogêneas. As nações ou “lados” do Batuque são o nagô 

(de menor expressão e mais próximo às expressões dos candomblés das regiões 

nordeste e sudeste do país), o Oyó (Igbomina e Bangan), a Kambina (ou Cabinda), o 

Jeje e o Ijexá. É muito difícil definir, com precisão, as especificidades de cada nação, 

suas origens e desenvolvimento. Há uma mescla histórica e explícita dos “lados” onde 

se formam nações “híbridas” como a nação Jeje-Ijexá, caso mais tradicional de hibridez. 

Em menor medida, mas igualmente expressivas, se fala em nação Oyó-Ijexá, ou mesmo 

Jeje-Kambina. O elemento predominante em todas essas nações é o yorubá, seja na 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

175 

 

língua litúrgica, seja nas divindades cultuadas, seja na elaboração teológica e filosófica 

(SILVEIRA, 2014). A presença do elemento Jeje se verifica pelo culto a algumas 

divindades, ou que ao menos são mencionadas em algumas cantigas (Legba, Sogbô); 

por similaridades com o culto de Vodun que podem ser observadas (ABIOU, 2016); seja 

pela presença do príncipe Osuanlele Erupé, de origem jeje, no Rio Grande do Sul, que 

influenciou em boa medida a organização dos cultos de nação (SILVEIRA, 2014; 

SILVA, 1999). Entretanto, a extensão real da influência do Jeje é passível de discussão. 

Por exemplo, sua língua litúrgica, o Fon, não é utilizada no Batuque5. 

 Quanto à presença da religião bantu nos encontramos em terreno ainda mais 

difícil de averiguar. Uns pretendem ligar a nação Cabinda a uma origem bantu 

(SILVEIRA 2014). Reconhecem no patrono desta nação, Kamuká, associado ao culto de 

Xangô, um nome bantu, assim como seria bantu a importância que se dá ao culto dos 

antepassados, que nesta nação, ordinariamente, precede na ordem litúrgica o culto aos 

Orixás. Ainda poder-se-ia reconhecer no fundador mítico dessa nação no Rio Grande do 

Sul, certo africano chamado Gululu, um nome bantu. Entretanto, sua liturgia é yorubá, 

sua língua de culto é yorubá (inclusive as dedicadas ao seu patrono Kamuká), e mesmo 

seu nome seria mais corretamente lido Kambina em referência ao antepassado mítico de 

Xangô Okambi, e não Cabinda, nome de uma província da moderna Angola. Fora as já 

mencionadas e algumas outras poucas especificidades próprias suas, é no mais em tudo 

similar às outras nações do Batuque afro-sul. 

  

4. Segredo de Orixá 

 

 Uma marca, entretanto, perpassa todas as nações do Batuque (com exceção, 

talvez, da chamada nagô, apesar de todas serem nagôs, que conforma um todo 

teológico-ritual bem diverso). Nelas o transe constitui um tabu, em geral chamado 

segredo de Orixá. Constitui, segundo nossa pesquisa, característica exclusiva de tais 

nações. Consiste na proibição expressa tanto ao cavalo-de-Santo (elegun) quanto aos 

membros de sua família religiosa, como a qualquer assistente dos rituais de falar 

qualquer coisa sobre a manifestação ocorrida. 

                                                
5 Talvez não tenham ido para o Rio Grande do Sul jejes “verdadeiramente” fon, mas habitantes do antigo 

Daomé de origem yorubá, que os jeje chamavam ànàgónu. Não passa, todavia, de uma hipótese de difícil 

comprovação. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

176 

 

 O transe recebe na tradição do Batuque o nome de ocupar-se do Orixá. Um 

cavalo-de-santo não vira no santo, não bola, não manifesta, muito menos incorpora, mas 

“se ocupa do seu Orixá”. Este fato, contudo, jamais poderá ser-lhe dito diretamente. Isto 

feito, o culpado de “descobrir o segredo” de outrem recebe pesadas sanções rituais, 

como o pagamento de multas com animais e objetos litúrgicos para os sacrifícios 

necessários para “cobrir” de novo o segredo. Em praticamente todas as casas corre a 

tradição de quem “descobre que se ocupa” pode sofrer vários males espirituais, 

emocionais e físicos, inclusive a loucura. 

 A nossa pesquisa se interessa em pensar algumas indicações que possam lançar 

luz sobre essa peculiaridade do Batuque afro-sul. Quais seriam suas origens? A 

finalidade é meramente ritual? Mas, o que seria nesse caso meramente ritual? Haveria aí 

uma história de proteção de vínculos sociais através da proteção dos vínculos litúrgicos? 

Em nossa presença junto a muitas casas de Batuque percebemos que, em algumas delas, 

mais em umas nações e menos em outras, esse tabu é um pouco mais relaxado. Em 

algumas, por evidente influência de outras tradições afros, como o Candomblé. Outras, 

pelo regime litúrgico próprio da mesma nação, menos rígido em tal questão. Em outros 

casos, percebemos uma rígida observância de tal preceito. 

 

4.1 Origens do segredo 

 

 A origem dessa tradição é muito difícil de avaliar. Certo que no Rio Grande do 

Sul, apesar da presença de uma corte africana (a de Osuanlele Okizi Erupé) e as boas 

relações políticas que esta mantinha com o poder político local, não se pode dizer que o 

Batuque tenha encontrado um ambiente favorável ao seu desenvolvimento. As 

condições econômicas eram bem diversas daquelas encontradas no nordeste brasileiro 

de então (final do século XIX e início do XX). Os rituais se tornaram muito mais 

econômicos, barateados. Pouco a pouco os tempos de iniciação foram se reduzindo. 

Rituais mais dispendiosos foram sendo abandonados. A terreira, como é chamado 

tradicionalmente no Batuque o conjunto dos espaços sagrados dedicado ao culto dos 

Orixás, equivalia à casa do babaláo e da babalôa6. O quarto-de-santo, onde ficam os 

                                                
6 Tradicionalmente o pai e a mãe de santo eram chamados na tradição batuqueira, respectivamente, de 

babaláo e babalôa, provavelmente corruptelas de bàbálawo, pai-do-segredo, sacerdote iniciado no culto 

de Ifá, divindade da advinhação. Do início da década de 1990, pelo contato com outras tradições de 

matriz africana e pelo despertar da pesquisa sobre as origens, começou a aparecer o uso dos termos 

babalorixá e yalorixá, com o quase total desaparecimento dos usos anteriores. Também a expressão 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

177 

 

objetos litúrgicos dos orixás, muitas vezes não passava de uma prateleira coberta com 

cortinas na sala da casa do babaláo, sala que funcionava como salão para as danças dos 

orixás. Os assentamentos externos, altares (os peji, ajubo e ojubo) dão lugar a mínimas 

credências, armários ou casinhas no exterior da casa onde se abrigam os assentamentos 

de Bará Lodê, Bará Lanã, Ogun Avagan, Oyá Dirã e Oyá Timboá, assim como outros 

Orixás menos cultuados, próprios de apenas uma ou outra entre as várias tradições, 

como Legba, Zina, Gama. 

 Às condições econômicas muito limitadas se deve somar a pouca aceitabilidade 

social do batuque. Apesar do dado de 23% da população brasileira adepta de religiões 

de matriz africana, mais ou menos aculturadas, se encontrar no Rio Grande do Sul, isto 

garantiu pouca visibilidade identitária de grande expressão até finais do século XX, 

onde se reconhece uma organização mais consistente em busca de direitos. A nossa 

grande pergunta é se é possível vincular o segredo de Orixá à repressão exercida sobre 

as casas de Batuque. Não haveria aí uma saída litúrgica para uma sanção sociológica 

que seria miticamente mediada? Poderia haver maior sanção que a loucura, isto é, a 

exclusão total da comunidade de fala? A necessidade de proteção da comunidade 

poderia ter gerado essa artimanha. 

 Contudo, parece-nos difícil explicar tal acontecimento apenas pela via 

sociológica extrínseca. É preciso buscar as raízes dos próprios ritos dentro da própria 

religião yorubá. Parece indiscutível que os rituais do Batuque têm parte de suas raízes 

no culto de Xangô realizado na cidade de Oyó. Primeiro, reconhecemos uma nação do 

Batuque homônima da cidade onde o Orixá Xangô é rei e onde é cultuado. Segundo, 

percebe-se o papel de patrono principal de Xangô nas nações Oyó (Igbomina e Bangan) 

e na Kambina, onde é cultuado como Xangô Kamuká. E o mais importante, o papel que 

o culto de Xangô tem em todo o batuque. 

 A principal dança do Batuque só é executada nas festas grandes, ou batuques de 

quatro-pés. Para serem realizadas, tais festas são antecedidas pelo sacrifício de vários 

animais, em especial quadrúpedes, como cabritos, porcos, ovelhas, donde seu nome. É 

também nessas festas que os babalorixás e yalorixás são feitos, isto é, consagrados como 

babalorixás. Para confirmar que os Orixás receberam os sacrifícios se realiza essa dança 

dedicada a Xangô chamada balança de Xangô, ou kasun. Nesta participam apenas os 

                                                                                                                                          
terreira tem cedido espaço para ile, ile àse, terreiro. Mas ao contrário do caso anterior, a expressão 

terreira parece fazer parte mais constante do vocabulário diário das casas de religião, como também são 

chamadas. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

178 

 

prontos, isto é, que já deram obrigações maiores aos seus Orixás, que já são babalorixás 

e yalorixás. Dão-se as mãos, voltados para o centro da roda que se encontra vazio, numa 

dança que começa em marcha bem lenta e vai acelerando. É nesta dança que se 

manifestam os Orixás ditos secos, a saber: Bará, Ogun, Oyá, Xangô, Odé, Obá, Ossanha 

e Xapanã. 

 A balança não pode ser rompida, isto é, os que dela participam não podem de 

maneira alguma soltar suas mãos antes do momento ritual prescrito, quando ocorre uma 

mudança no toque da dança. As penas para o rompimento são as mesmas para a 

revelação do segredo de Orixá. Desfeita a balança, os Orixás manifestados dançam 

alegremente, em frente aos tambores, os Alujás de Xangô e Oyá e o jeje de Xangô. É 

um ritual de máxima importância, realizado com máxima solenidade, que não pode ser 

de forma alguma fotografado ou filmado. É a mais sagrada das danças no Batuque, 

apesar de serem conhecidas outras balanças, como a de Xapanã ou a de Obá, menos 

solenes e menos rígidas em suas sanções. Ou danças como a do Alá, realizada para 

Oxalá, que são tratadas com uma reverência especial.  

 Segundo Verger (1997), nos rituais para Xangô realizados em Oyó, na Nigéria, a 

manifestação do Orixá acontece com violentas convulsões. Após isso, o corpo do elegun 

relaxa e Xangô mantém-se durante o ritual, manifestado no elegun, de forma serena e 

cerimonial. Entretanto, o fim da manifestação não é tão brusco quanto o seu início. O 

elegun passa do estágio de manifestação do Orixá a um segundo estágio onde “O se bi 

asiwère” (literalmente, age como um louco) com comportamento infantil, tresloucado. 

Após ainda esse estágio, passa para um outro de sonolência e fraqueza onde não se 

lembra do que aconteceu. Ora, nesta palavra asiwère reconhecemos uma possível 

origem do termo axero, muito usado no Batuque. Nas nações do Batuque, o Orixá, 

ordinariamente, não abandona seu cavalo-de-santo repentinamente. Quando termina a 

manifestação, o filho-de-santo permanece num estágio chamado intermediário entre o 

Orixá e a consciência plena, que é o axero. Comporta-se também infantilmente, usa uma 

gramática própria e incompreensível para quem não conhece o ritual. Quando o filho sai 

do estado de axero não se recorda de nada do que lhe aconteceu. Parece possível 

reconhecer aí elementos do culto realizado em Oyó tal como de descrito por Verger, 

embora não possamos fechar a questão. 

 

 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

179 

 

4.2 A rigidez da norma 

 

 Já que a manifestação do Orixá no Batuque é envolta em todo esse segredo, 

pode-se imaginar o que representa a primeira vez em que se manifesta em seu filho, ou 

como se diz em linguagem batuqueira, quando nasce o Orixá. Não se pode provocar a 

manifestação de forma que o iniciado a perceba. Tampouco o filho de santo no Batuque 

dá sinais de sentir vibrações, energias (ou mesmo “dar ekê”, expressão que funciona às 

vezes pejorativamente) como é comum em outras tradições afro, como no Candomblé. 

A primeira manifestação em geral é repentina e violenta, dentro de rituais de iniciação 

não públicos, ou em momentos públicos importantes, como em uma festa grande, 

durante alguma dança. As manifestações seguintes também seguem o mesmo padrão: 

sem apresentar sinais visíveis o Orixá manifesta-se abruptamente, às vezes de maneira 

mais violenta, com movimentos bruscos do corpo, em silêncio (sem gritar ou falar, o 

que só lhe será permitido em ritual posterior), ou mesmo alguns gritando. Isto depende 

do Orixá, da casa, da nação. 

 O que pudemos perceber é que em algumas casas o segredo de Orixá não é 

tratado tão rigidamente. Segundo nosso parecer podemos atribuir essa variação a três 

causas distintas. Algumas nações observam mais estritamente o segredo, outras menos, 

como característica litúrgica própria. Pudemos perceber, em geral, uma observância 

mais rigorosa em casas de Jeje-Ijexá, casas de Kambina que vão da rigidez a uma 

conduta bem frouxa, e casas de Oyó que parecem nem o observar. A independência das 

nações entre si e das casas dentro de uma mesma nação deriva nessa relativa liberdade 

frente à tradição que impede a existência de normas gerais e absolutas para todos. 

 A segunda causa cremos poder atribuir ao fato de haver algumas yalorixás e 

alguns babalorixás que fizeram a passagem por outros rituais antes do Batuque, como o 

Candomblé. Para esses, a questão do segredo lhes parece de menor importância ou, ao 

menos, encarada de forma menos rígida, sem preocupações com as sanções ou com a 

possível loucura impingida pelos Orixás a quem tem seu segredo descoberto.  

Em terceiro lugar, não podemos deixar de ressaltar o fato que muitos babalorixás 

e yalorixás têm se aprofundado em estudos, têm se aproximado de outras tradições, têm 

feito verdadeiras experiências teológicas e litúrgicas, mais difíceis em outras épocas, 

que lhes têm levado a relativizar tal aspecto de suas próprias tradições. São novas 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

180 

 

formas de apropriação da própria tradição e novas maneiras de transmissão que levam a 

reflexão sobre as origens históricas de sua ritualidade e teologia. 

 Não obstante todas essas transformações, a maior parte dos batuqueiros 

considera o segredo de Orixá parte essencial do ritual e por conseguinte não 

negligenciável ou passível de ser relativizada. Algumas narrativas são elaboradas sobre 

essa essencialidade: uma maneira de preservar os sacerdotes do orgulho e da soberba 

por terem um contato tão íntimo com o Orixá, uma maneira de manter uma respeitosa 

diferença e distância em relação à divindade, o que ajudaria a impedir o uso do transe 

para a promoção própria.  

 Talvez devêssemos simplesmente tomar o segredo de Orixá como um dogma do 

Batuque. A expressão pode não parecer boa, mas é capaz de explicar 

antropologicamente esse aspecto de sua tradição. De fato, do ponto de vista da história 

da religião, é comum encontrarmos proibições que não se justificam prima facie, isto é, 

que não são tão evidentes como outras sanções, por exemplo, como as de tipo moral que 

proíbem matar um membro do grupo sem justa causa, ou que imponha o cuidado dos 

membros mais frágeis da comunidade. Os ritos religiosos de um grupo, com suas 

proibições e recomendações, suas normas mais ou menos estritas, apresenta 

performativamente as relações que se entravam a partir de uma visão de mundo, de uma 

compreensão do todo, da própria realidade, da própria história.  

 O segredo de Orixá pode propor-nos uma maneira de ver a vida humana que 

ainda não tenhamos acolhido: de respeitar o mistério da pessoa em sua essência divina. 

O divino no humano é intocável, inalienável, e o inalienável no humano, o que constitui 

a dignidade humana é algo em si divino. Mas isso já é extrapolar os limites desta 

pesquisa.  

 

5. Conclusão 

 

 O nosso trabalho apresentou a similaridade do Batuque com as outras religiões 

afro-brasileiras do campo menos aculturado. Guarda com essas muitas semelhanças 

teológicas rituais. Todavia, a sua peculiaridade constituinte, o segredo do Orixá, nos 

coloca muitas questões. 

 Aventamos muitas possíveis causas. Mas não há como assegurar-nos que um ou 

outro fator determinante tenha originado essa tradição exclusiva do Batuque. Duas teses 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

181 

 

conjugadas podem apresentar uma resposta interessante. Parece provável que as causas 

sociológicas acima apresentadas, as condições econômicas, a perseguição policial, 

tenham contribuído para que se realizasse um culto mais econômico, não apenas quanto 

ao espaço sagrado reduzido ou ao uso de certos materiais. O culto do Orixá se tornou 

ritual e teologicamente mais econômico. A possível reminiscência simbólica do culto 

realizado em Oyó, que envolvia um estado de consciência alterado mais longo, 

provocando esquecimentos e letargias depois do transe, pode ter sido recuperada ainda 

que inconscientemente nessa prática litúrgica. 

 Ir além da descrição do fato e perguntar-se por suas origens pode ser, relativo à 

matéria por nós tratada, um pesado fardo sem resultados práticos. Entretanto, no 

horizonte simbólico das religiões afro-brasileiras, o segredo de Orixá do Batuque abre 

uma possibilidade inaudita. Encara-se a relação com a divindade como um mistério em 

que a própria integridade da personalidade é posta em jogo.  

 O transe é um acontecimento de tal maneira precioso a ponto da lembrança da 

fusão extática com o eu divino ser objeto de um cuidado extremo. Ninguém se pode 

valer da manifestação do Orixá. Nem o próprio elegun. Se por um lado o Orixá se 

apresenta como uma dimensão do eu da qual o elegun se ocupa, também é uma 

dimensão transcendente que não pode ser aprisionada por nada, por nenhuma 

discursividade, não pode ser dita.  

 

Referências 

 

ABIOU, Sèna Annick Laetitia. Religião Além da Vida: estudo comparativo de práticas 

religiosas entre os Vodunsi do litoral sudeste do Benin, na África subsaariana, e o 

Batuque do Rio Grande do Sul, no Brasil. Tese (Doutorado em Antropologia) – Instituto 

de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal do Rio Grande do Sul. Porto 

Alegre, p. 202, 2016.  

 

BASTIDE, Roger. Candomblé da Bahia: rito nagô. São Paulo: Companhia das Letras, 

2001.  

 

CORRÊA, Norton Figueiredo. O Batuque do Rio Grande do Sul: antropologia de uma 

religião afro-rio-grandense. Porto Alegre: Cultura & Arte, 2006.  

 

DEMOGRÁFICO, IBGE Censo. Disponível em: http://www. ibge. gov. br. Acesso em 

12.06.2018, v. 3, 2010.  

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

182 

 

DRAVET, Florence. “O imaginário ou a comunicação entre corpo e linguagem. 

Problematização do fenômeno da incorporação no Brasil”. In: Conexão – Comunicação 

e Cultura. Caxias do Sul. Vol. 15, n. 30 (jul/dez 2016), p. 287-306, 2016. 

 

ORO, Ari Pedro. “O atual campo afro-religioso gaúcho”. Civitas: revista de ciências 

sociais. Porto Alegre, RS. Vol. 12, n. 3 (set./dez. 2012), p. 556-565, 2012.  

 

ORO, Ari Pedro. “Transnacionalização religiosa no Cone-Sul: uma comparação entre 

pentecostais e afro-religiosos”. Debates do NER. Porto Alegre. Vol. 10, n. 16 (jul./dez. 

2009), p. 225-245, 2009.  

 

SANTOS, Juana Elbein dos. Os Nagô e a Morte. Petrópolis: Editora Vozes, 2012. 

 

SILVA, Maria Helena Nunes da. O Príncipe Custódio e a Religião Afro-Gaúcha. 

Dissertação (Mestrado em Antropologia) – Centro de Filosofia e Ciências Humanas, 

Universidade Federal do Pernambuco, p. 226, 1999.  

 

SILVEIRA, Hendrix Alessandro Anzorena et al. Não Somos Filhos Sem Pais: história e 

teologia do batuque do Rio Grande do Sul. Dissertação (Mestrado em Teologia) – 

Programa de Pós-Graduação em Teologia, Escola Superior de Teologia. São Leopoldo, 

p.136, 2014. 

 

VERGER, Pierre. Orixás: deuses iorubás na África e Novo Mundo. Salvador: Corrupio, 

1997. 

 

Recebido em: 07/06/2020 

Aceito em: 07/10/2020 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

183 

 

VOLTANDO PARA A “ORIGEM”? CONSIDERAÇÕES 

SOBRE O CAMPO ENTRE PARENTES E OS “SEGREDOS 

DE FAMÍLIA” 

 

Ana Clara Sousa Damásio dos Santos1 

DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.34576 

 

Resumo 

O presente artigo busca refletir, através da pesquisa realizada para a elaboração da 

dissertação do mestrado, os impactos de voltar para a origem e como essa volta é 

respaldada, resguardada e constituída por eventos que nos precedem. Entretanto, como o 

campo ocorreu entre minhas parentes-interlocutoras, a mudança subjetiva não aconteceu 

apenas na parente-pesquisadora, mas também em todo grupo de parentesco e ajudou a 

construir e reconstruir novas paisagens narrativas sobre nossa origem.  

 

Palavras-chave: Etnografia. Parentes. Antropologia. Migração. 

 

¿VOLVER A "ORIGEN"? CONSIDERACIONES SOBRE 

EL CAMPO ENTRE LOS FAMILIARES Y LOS 

"SECRETOS FAMILIARES" 

 

Resumen  

Este artículo busca reflejar, a través de la investigación realizada para la elaboración de 

la tesis de maestría, los impactos del regreso al origen y cómo este regreso es 

sustentado, protegido y constituido por hechos que nos preceden. Sin embargo, como el 

campo se dio entre mis parientes-interlocutores, el cambio subjetivo ocurrió no solo en 

el investigador-pariente, sino también en todo el grupo de parentesco y ayudó a 

construir y reconstruir nuevos paisajes narrativos sobre nuestro origen. 

 

Palabras Clave: Etnografía. Familiares. Antropología. Migración. 
 

Maria-Nova olhou novamente a professora e a turma. Era 
uma história muito grande! Uma história viva que nascia 

das pessoas, do hoje, do agora. Era diferente de ler aquele 

texto. Assentou-se e, pela primeira vez, veio-lhe um 
pensamento: quem sabe escreveria esta história um dia? 

Quem sabe passaria para o papel o que estava escrito, 

                                                             
1 Graduada em Ciências Sociais com habilitação em Antropologia pela Universidade de Brasília (UnB). É 

Mestranda em Antropologia pelo PPGAS (Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social) da 

Universidade Federal de Goiás (UFG). Membra do Ser-Tão / Núcleo de Ensino, Extensão e Pesquisa em 

Gênero e Sexualidade – Faculdade de Ciências Sociais (FCS/UFG). E-mail para contato: 

anaclarasousadamasio@gmail.com 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

184 

 

cravado e gravado no seu corpo, na sua alma, na sua 

mente. (EVARISTO, 2006, p. 138) 

 

A posição 

 

 Pensei em diferentes formas de começar esse artigo. Nenhuma cabia ou parecia 

certa para o que eu queria contar. Eram coisas que se mesclavam, se atravessavam, 

precisaram ser amadurecidas, precisavam de tempo e experiências para que pudessem 

ganhar corpo e virar o presente artigo. Nem sei ainda se tive todo esse tempo ou toda 

essa experiência, mas alguma vez terei? Por que digo isso? Porque considero que falo 

aqui a partir, inicialmente, de não-lugar, ou melhor, a partir de um lugar de trânsitos, 

relacionais e contextuais. 

Meu corpo é “território contextual”, no sentido de que é pensado e apropriado 

por diferentes pessoas de acordo com o local em que estiver e de como estiver. E não 

há, nesse sentido, um controle que eu possa exercer para que ele seja lido de uma 

determinada forma e não de outra. As reflexões aqui presentes surgiram em conjunto 

com o campo etnográfico que resvalou na minha dissertação de mestrado intitulada: 

“Fazer-Família e Fazer-Antropologia: Uma etnografia sobre ‘cair pra idade’, ‘tomar de 

conta’ e posicionalidades em Canto do Buriti-PI” (DAMÁSIO, 2020). 

 O campo foi realizado em 2019 durante três meses no município de Canto do 

Buriti-PI. Esse último é local de origem2 da minha família materna. A região onde está 

localizada a área que é compreendida como Canto do Buriti surgiu com a ascensão e 

exploração da borracha. Após a chegada de algumas famílias oriundas de São João do 

Piauí, o local virou o intitulado Povoado de Guaribas. Apenas em 1915 o povoado 

ganhou status de município e foi nominado como Vila Canto do Buriti. Com o declínio 

da produção da borracha o município perdeu autonomia e voltou a ser território de São 

João do Piauí.3 

Apenas em 1938 a região conquistou autonomia e foi elevada novamente ao 

status de município, com o nome de Canto do Buriti, e assim permaneceu. Atualmente a 

economia gira em torno da agricultura de cana-de-açúcar, milho, melão, manga, 

apicultura e comércios locais. Canto do Buriti fica localizada no sudeste piauiense e tem 

como bioma a caatinga. De acordo com o último censo, a cidade tinha 20.020 

                                                             
2 Todas as palavras em itálico são categorias êmicas. 
3 Dados acessados na página do IBGE (Instituto Brasileiro de Geografia e estatística). Acesso à página no 

dia 19/07/2020. https://cidades.ibge.gov.br/brasil/pi/canto-do-buriti/historico  

https://cidades.ibge.gov.br/brasil/pi/canto-do-buriti/historico


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

185 

 

habitantes, sendo que apenas 8,8 % da população possuía alguma ocupação formal (um 

total de 1.854 pessoas)4. 

Ao ir para o campo, acabei levando minha avó Anita para sua casa, que estava 

fechada em Canto do Buriti. Minha avó Anita foi para o mundo, pois depois que caiu 

pra idade precisou que suas filhas-mulher tomassem de conta. O mundo é tudo aquilo 

que não é a origem (Canto do Buriti), mas é categoria êmica atrelada principalmente a 

São Paulo e Brasília. Tomar de conta é um fenômeno que envolve múltiplas questões, 

como disputa de poder. Ao mesmo tempo o fenômeno trabalha para a construção e 

manutenção da hierarquia entre os sujeitos envolvidos nesse processo. De um lado, um 

sujeito que toma de conta e, do outro, o sujeito que é tomado de conta. Nisso, quem 

toma de conta passa a ser encarregado de policiar, cuidar, tomar decisões, em suma, ele 

impacta na agência do sujeito de quem toma de conta (DAMÁSIO, 2020). 

Entretanto, no desenho inicial da pesquisa de campo eu não tomava minhas 

parentes como interlocutoras. Minha avó e minhas tias, tios, primas e primos que 

estavam em Canto do Buriti seriam apenas minha entrada em campo, me apresentariam 

para outras famílias e não seriam o local em que eu permaneceria com o intuito 

investigativo. Mas eis que, durante o campo, acabei ficando restrita ao ambiente 

doméstico. Isso ocorreu justamente porque tive que tomar de conta da minha avó. Esse 

processo de tomar de conta acabou fazendo com que eu passasse a perceber que minhas 

parentes eram também interlocutoras, ou melhor, como passei a chamar, parentes-

interlocutoras. 

Minha vó, que teve oito filhos, acabou mandando todos muito mininos para o 

mundo (São Paulo). A migração para o sul e sudeste é atrelada à possibilidade de 

realizar alguma acumulação que auxilie nos processos de troca para com toda a família 

que ficou no contexto rural e crie novas oportunidades de melhoria de vida (GARCIA, 

1989). A decisão de migrar pode ser tomada por indivíduos que tentam escapar de 

situações extremas, mas geralmente é uma decisão tomada em conjunto com o grupo de 

parentesco. É a rede de relações que decide quem pode migrar, quem deve migrar, para 

onde, sob qual circunstância e tempo. A migração pode ser apresentada então como um 

projeto familiar ordenado pelo parentesco, gênero e geração (ASSIS, 2007). 

Com minha mãe indo muito minina para o mundo, acabei nascendo na periferia 

de São Paulo. Quando eu estava com dois anos de idade, meus pais acabaram migrando 

                                                             
4 Dados do Censo 2010. Acesso à página dia 10/07/2020. https://cidades.ibge.gov.br/brasil/pi/canto-do-

buriti/panorama 

https://cidades.ibge.gov.br/brasil/pi/canto-do-buriti/panorama
https://cidades.ibge.gov.br/brasil/pi/canto-do-buriti/panorama


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

186 

 

para o interior em busca de melhores oportunidades de vida. Quando eu estava com 12 

anos, fomos para o Distrito Federal - DF. Essa migração foi feita com intuito de me 

oferecer melhores condições de estudo. Apenas aos 24 anos voltei para Canto do Buriti 

com o intuito de fazer uma pesquisa etnográfica, mas eu havia visitado a cidade 

anteriormente com minha mãe para passar férias enquanto minha avó ainda morava na 

cidade. Esses episódios ocorreram em 1998 e 2012. 

A ida para Canto do Buriti para realizar a pesquisa foi decidida principalmente 

por eu viver em um contexto de incerteza acerca do corte das bolsas de pós-graduação. 

Era como um fantasma que rondava a cabeça de todos os estudantes que precisavam 

daquela bolsa para fazer, dar continuidade ou iniciar uma pesquisa. Assim, um contexto 

onde eu já tivesse onde morar diminuiria os custos do campo e não me prejudicaria 

tanto, caso eu perdesse a bolsa que eu tinha. Minha família nuclear ficou muito tempo 

no mundo e nele fui socializada. O que a origem poderia oferecer, além de um campo, 

uma dissertação, uma pesquisa, artigos, desenhos e fotografias?  

 

Um lugar do Não-Lugar 

 

 Marc Augé (1994) afirma que contemporaneamente precisamos de novas 

categorias analíticas que possam dar conta das complexidades espaciais que vivemos. 

Nesse sentido, segundo o autor, um lugar antropológico congrega (embora possa 

concretizá-lo em graus diferentes) as seguintes características: ele é identitário, 

relacional e histórico. O não- lugar (Ibidem) não cumpre as características do lugar 

antropológico e, portanto, não é identitário, relacional ou histórico5. Se eu me considero 

um não-lugar, quer dizer que leio meu corpo como território de passagem e transição. 

 Como levanta Angela Davis (2019) na sua autobiografia, que escreveu ainda aos 

28 anos, depois de passar pelo sistema prisional americano, a nossa escrita só faz 

sentido se coletivizada, pois nossas histórias são coletivas, elas não são apenas nossas. 

Essas histórias só fazem sentido quando contadas não apenas pelo prisma de uma 

experiência individual. Pois nossas histórias, como nossos corpos, não são individuais. 

E a partir de onde eu falo? Falo a partir de tantas outras que estão nesse não-lugar, ou 

que ficaram no meio, na passagem, em um não-lugar do processo de político, histórico e 

colonial de embranquecimento. 

                                                             
5 Exemplos de não-lugares dados pelo autor: aeroportos, autoestradas, lugares de passagem. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

187 

 

Falo como uma mulher? Falo como periférica? Falo como pertencente de classe 

trabalhadora? Falo como a “Clara”? Como apontei, algumas coisas demoram a fazer 

sentido e ganhar corpo efetivamente. Angela Davis (Ibidem) conta que:  

 

Quando famílias negras tinham se mudado para o alto da colina em 

número suficiente para que eu tivesse um grupo de amigos e amigas, 

nós desenvolvemos meios próprios de defesa do nosso ego. Nossa 
arma era a palavra. Nós nos reuníamos no gramado em frente de casa, 

esperávamos que um carro com pessoas brancas passasse e gritávamos 

os piores xingamentos que conhecíamos para elas: jeca, caipira! 
Então, ríamos de modo histérico diante da sua expressão de espanto. 

Eu escondia esse passatempo da minha mãe e meu pai, que podiam 

não entender o quanto era importante para nós, que tínhamos acabado 

de descobrir o racismo, encontrar maneiras de manter nossa dignidade 
(DAVIS, 2019, p.91). 

 

 Angela Davis mostrava que, ao longo da nossa vida, vamos descobrindo 

maneiras de manter nossa dignidade, criamos estratégias para sobreviver ao racismo, 

machismo, capitalismo, enfim, ao mundo. No momento de escrever sobre minhas 

parentes em campo questões emergiriam ao tentar contar a histórias dessas mulheres, 

majoritariamente negras e analfabetas. O que eu, a “Clara” da família poderia falar? 

Como eu poderia falar? A partir de onde? Para quem? Bom, foi com Conceição Evaristo 

(2006) que aprendi que minha “escrevivência” era a união de tudo que me compunha 

como pessoa, filha, neta, bisneta, antropóloga e filha de santo. Todos esses processos 

eram separados. Eram papéis que se sobrepunham e criavam o processo de estar-em-

processo-de-vida. Esses papéis e múltiplos atravessamentos dele através do meu corpo 

inevitavelmente comporiam minha forma de escrever, mas também de ver o mundo. 

Perguntei-me por muito tempo por que eu tinha tanto ódio ao escrever. Descobri 

que, ao falar com minhas parentes, tanto ao longo da dissertação, como a partir de tudo 

que eu escreveria a partir do campo com elas, nossas palavras eram de muita dor, ódio e 

fraturas de tudo que estruturavam nossas vidas no mundo. Com isso, descobri com elas 

que nossas palavras não precisavam ser contidas ao serem transpostas para uma 

dissertação ou um artigo. Elas deveriam existir, mesmo que nos lugares mais inóspitos e 

frios e brancos. 

Vivendo no mundo e dentro da classe popular e periférica, sempre fui a “Clara!”. 

Essa foi minha posição até os 17 anos. Para os meus, eu era a “Clarinha”. Isso queria 

dizer o mesmo que ser branca? Ao entrar na Universidade de Brasília aos 17 anos 

descobri que, para muitas pessoas, eu não era a “Clara!”, no sentido de ser uma pessoa 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

188 

 

“Branca”. Entretanto, as pessoas realmente presentes nesse novo contexto e que eram 

“Brancas”, não me viam como “Branca”, me viam como “Clara”. Era um longo e 

doloroso processo de entender o que consistia ser a “Clara”. Ou como era viver em uma 

posição de “mestiza” para o mundo (ANZALDUÁ, 2005), assumindo meu lugar de 

alguém que está entre-mundos, entre passagens, em territórios sem nome. 

 Sueli Carneiro (2004) narra o registro da sua filha, pelo seu então companheiro, 

um homem branco. No momento do registro, o escrivão colocou que a criança era 

“branca”, mas o pai corrigiu o escrivão. Esse último mudou a nominação para “parda”. 

O pai corrigiu mais vez e afirmou que a criança era “negra”. Bem, para ele, enquanto 

um homem branco, era óbvio que sua filha era negra, mas os processos de 

embranquecimento são ainda operantes e eficazes e geram propositalmente múltiplos 

desencontros. Como a autora coloca, por que a branquitude é encarada como plural e 

complexa (loiros, ruivos, descendentes de espanhóis, italianos, portugueses, entre 

outros)? Por que há uma complexidade de fenótipos na branquitude, mas a negritude 

entra em todas as ordens dos desencontros? E onde estou no meio disso? 

Demorei muito tempo para me ver como uma mulher negra de pele “Clara”. 

Esse é um espaço difícil de ocupar, pois é como se eu tivesse ficado no meio do 

caminho de um processo de embranquecimento. Escutei durante minha infância que eu 

era muito bonita, que eu tinha uma pele de “porcelana”, mas que eu ficaria mais bonita 

ainda se ao crescer fizesse uma “cirurgia para corrigir seu nariz”. Essa última frase, 

escutei do meu pai. Afinal, qual o problema do meu nariz? O que mais eu teria que 

corrigir em mim para chegar lá? Quais os privilégios da minha pele? Escutei a infância 

toda que meu cabelo era de “Bombril” e isso gerou uma ojeriza minha para com ele. 

Foram anos de alisamento e clareamento.  

Na III RAM – Reunião de Antropologia do Mercosul, que foi realizada entre os 

dias 22 a 25/07/2019 na UFRGS, em Porto Alegre – RS, um homem branco me 

interpelou e pediu para tirar uma foto minha pois, segundo ele, “você tem nariz de preto, 

cabelo de preto, mas tem a pele clara”. Mais uma vez o lugar do exótico, do meio do 

caminho. Entretanto, nesse mesmo evento, mais especificamente no dia 25/07/2019, em 

que eu me encontrava entre outras antropólogas, uma pesquisadora negra chegou em 

meio a suas conhecidas distribuindo felicitações pelo dia Dia da Mulher Negra, Latina e 

Caribenha. Ela veio até mim, também me felicitou e me deu um abraço. Naquele dia ela 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

189 

 

me deu um lugar. Como Munanga (2008) aponta, as dificuldades na lida em relação à 

raça estão conectadas 

 

[...] nos fundamentos da ideologia racial elaborada a partir do fim do 
século XIX e meados do século XX pela elite brasileira. Essa 

ideologia, caracterizada, entre outros pelo ideário do branqueamento, 

roubou dos movimentos negros o ditado ‘a união faz a força’ ao 
dividir negros e mestiços e ao alienar o processo de identidade de 

ambos (MUNANGA, 2008, p. 15). 

 

Os “segredos de família”  

 

 Quando entrei na Universidade de Brasília em 2012 para cursar Ciências 

Sociais, meus encontros e desencontros com a realidade que encontrei ali eram 

múltiplos. Dividia a sala com filhos de diplomatas, empresários, governadores. O dia de 

fazer minha inscrição foi também a primeira vez que pisei em uma universidade. Eu 

estava indo para algum lugar. Foi lá também que tive com tato com minha atual mais-

velha. Essa ingressou no mesmo semestre e curso que eu.  Foi com ela, uma mulher 

nascida e criada em um terreiro de candomblé (DAMÁSIO; AHUALLI, 2018), que tive 

meu primeiro contato com o mesmo. O candomblé era algo até então alienígena a mim. 

Em 2013, fui à minha primeira festa de candomblé em sua casa (hoje também minha 

casa), Ilê Axé Ida Wura, localizado em Sobradinho II – DF.  

 Minha primeira reação ao ver uma festa de candomblé foi de completo 

assombro. Tudo ali escapava à minha compreensão. Entretanto, desde aquele dia passei 

a ir a outras festas. Tudo isso escondido da minha família e grupo de parentesco. Eles 

não entenderiam. Eis que, sem mais delongas, essa trajetória culminou na minha 

iniciação em 2018. Esse também foi meu primeiro ano no mestrado. Se por um lado 

meu pai disse, “Não aceito! A gente tenta tirar o pé da senzala, mas olha você voltando 

pra ela. Você sabe que as pessoas vão falar, né”; minha mãe que afirmou, “Não entendo 

porque você tá fazendo isso, mas respeito”. Com isso, começou minha trajetória como a 

primeira candomblecista da família. 

 Em 2019 eis que chegou o momento de voltar para a origem, como já elucidei 

no início desse artigo. Entretanto, a casa da minha avó tinha sido assaltada pouco tempo 

antes de irmos para lá. Por isso eu cultivava certa insegurança e receio quanto a voltar 

apenas nós duas para morar naquela casa. Resolvi pedir para minha Iyalaxé Mãe Lídia 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

190 

 

de Oxum jogar búzios para mim antes de ir ao campo e assim fomos para a mesa de 

jogo. No momento do jogo ela disse que tudo ocorreria bem e isso me acalentou. 

Entretanto ela comentou: “Você vai achar o que está procurando indo para lá”. No 

momento em que Mãe Lídia disse isso, a frase não fez sentido nenhum para mim e 

prossegui com outras questões. Afinal, o que eu estaria procurando ao voltar? Eu estava 

procurando algo? Estava. Eu queria compreender os processos de periodização da vida e 

do curso de vida em uma cidade pequena. Foi apenas a decisão quanto ao medo do corte 

de bolsas que me arrastou para minha origem? O que mais haveria ali? 

Eu estava a vida toda no mundo e ao voltar foi um momento de compreender 

que, de múltiplas formas, eu era composta por um grupo de parentesco, por 

ancestralidade, por uma família. Entretanto, ao resolver tomar minhas parentes como 

interlocutoras, comecei a revolver o lago dos “segredos de família”. Era também um 

processo de recuperar a história da minha família materna, mas eu não percebia, num 

primeiro momento, que eu me recuperava por conseguinte.   

Em um desses dias em campo uma prima minha veio visitar minha avó e a mim. 

No final da conversa resolvi acompanhar a mesma até a esquina. Nessa conversa, 

resolvemos comentar sobre meu falecido avô Luis. Ela havia acompanhado o mesmo no 

seu leito de morte. Disse que após o falecimento dele minha avó chorava muito e um dia 

ela (minha prima) encontrou a mesma (minha avó) perambulando pela cidade à noite. 

Ela então levou minha avó para casa e perguntou o que havia ocorrido. Minha avó 

afirmou que meu avô havia ido visitá-la e pedido para que ela não chorasse mais 

daquele jeito, pois ele estava inquieto e precisava ir embora. Eu, mobilizada, perguntei o 

que ela achava dessa história, ela apontou que: “Ah, é comum né. Rebinha tocava 

Terecô, tambor, essas coisas, né”. Ela logo se despediu e seguiu caminho. Como assim 

minha bisavó Rebinha tocava Terecô6? Por que ninguém havia me contado isso?  

 Em uma conversa de varanda com tia Itamar, filha da minha bisa Rebinha e irmã 

da minha avó, resolvi perguntar sobre esse comentário que minha prima havia feito. Tia 

Itamar então disse: “É verdade! Rebinha tinha salão. Fechou porque nenhum filho quis 

continuar e ela ficou véia. Aí parou de mexer com essas coisas”. Por que passei tanto 

tempo achando que era a primeira pessoa atrelada a uma religião de matriz afro-

ameríndia? Ou melhor, por que isso estava sendo enterrado e colocado na zona dos 

                                                             
6 “Terecô é a denominação dada à religião afro-brasileira tradicional de Codó [...]. É também conhecido 

por Encantaria de Barba Soêra (ou Santa Barbara Soeira), por Tambor da Mata, ou simplesmente Mata 

(possivelmente em alusão à sua origem rural)” (FERRETTI, 2012, p.296). Ver também SARAIVA 

(2017).  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

191 

 

“segredos da família” e do que não vai sendo mais narrado (BENJAMIN, 1994) e 

consequentemente a ser esquecido? Como Quijano (2005) coloca:  

 

 [...] a colonialidade do poder faz da América Latina um cenário de 
des/encontros entre nossa experiência, nosso conhecimento e nossa 

memória histórica. Não é surpreendente, por isso, que nossa história 

não tenha podido ter um movimento autônomo e coerente, e mais 

exatamente tenha se configurado como um longo e tortuoso labirinto 
em que nossos problemas não resolvidos nos habitam como fantasmas 

históricos. E não se poderia reconhecer e entender esse labirinto, ou 

seja, debater nossa história e identificar nossos problemas, se não se 
conseguisse primeiro identificar nossos fantasmas, convocá-los e 

contender com eles (p.15). 

 

 A colonialidade atravessada pelo capitalismo e racismo nos afasta das nossas 

origens em muitos sentidos e faz com que fiquemos em um labirinto nos 

desencontrando de nós mesmos. Por eu estar no mundo, não conseguia vislumbrar o que 

me compunha como ancestralidade e isso me colocava no constante não-lugar apontado 

no início desse artigo. Era preciso levantar que esses processos de apagamentos 

narrativos acabavam trabalhando para o apagamento de uma familiar atrelada à 

experiência de povos negros e escravizados e tudo isso desaguava, em última instância 

(ou primeira), no meu desconhecimento da história da minha família de origem. 

Entretanto, percebi que não era apenas eu que passava por esse processo de 

desencontros. 

 Após o campo, perguntei para minha mãe qual era o nome da bisavó dela. Ela 

me confessou não saber. Perguntei as minhas outras tias e elas não sabiam também. 

Descobri, com tia Itamar, minha tia-avó, que o nome da avó dela era Regina. E de onde 

havia vindo a Regina? Ninguém sabia. Perguntei para minha bisavó Rebinha, que estava 

à época da pesquisa com 94 anos, de onde a mãe dela havia vindo. Ela não sabia dizer. 

Perguntei então onde elas moravam quando e minha bisa me disse apenas que “no 

mato”.  

 Nossa história começava e terminava na minha tataravó Regina. Tudo que eu 

sabia (e que a família passou a saber) era que ela era uma mulher negra e que teve cinco 

filhos. Todo o restante é nublado, impreciso, incerto, desencontrado, não acabado. Tudo 

começava e terminava em uma mulher que morava “no mato”. Não era por acaso, por 

exemplo, que minha tia Regina (irmã da minha mãe) tinha esse nome. Eram histórias 

que minhas tias maternas não sabiam e que “descobri” ao voltar e perguntar com o 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

192 

 

intuito de realizar uma pesquisa e se desbobraram em reconfigurar a paisagem narrativa 

de toda minha família. 

Nesse sentido, eu acabei de muitas formas mudando as narrativas de origem e 

reconfigando a narrativa de outras pessoas que compunham o nosso grupo de 

parentesco. Minhas parentes-interlocutoras não eram apenas dados de uma pesquisa. 

Eram delas também essas histórias que emergiam com a pesquisa. De várias maneiras, 

estávamos envolvidas e constituídas pelas mesmas malhas de parentesco e isso produzia 

uma relação específica entre os jogos de objetividade/subjetividade na minha relação 

com minhas parentes em campo. A minha etnografia e o campo estavam em algum 

nível reconfigurando a minha família, reconstruindo nossas perspectivas históricas, me 

reconfigurando e me reposicionando no mundo. Nesse sentido, trabalhar com o plano 

objetividade/subjetividade não fazia mais tanto sentido assim após o campo, pois eu 

estava imersa no universo da vida em família que extrapolava em muitos níveis essa 

dicotomia e gerava um imbróglio que me mobilizava para além dos entendimentos 

acadêmicos desses mesmos fenômenos. 

  Por conseguinte, eu fui “aproximada” da minha ancestralidade com a 

etnografia? Penso agora que a etnografia foi um meio não para “descobrir” o que 

sempre esteve lá, mas como um mecanismo que foi decisivo para que eu fosse 

“aproximada” do que sempre me pertenceu? Não há como me expropriar do que eu 

nunca perdi. E nesse sentido, objetividade/subjetividade não eram balanças analíticas 

suficientes para trabalhar um mundo povoado para além de pessoas e coisas. 

Esses “segredos de família” viriam à tona sem minha pesquisa? É uma pergunta 

boba de se fazer, pois apenas conjecturas podem ser feitas e nenhuma resposta fechada 

pode ser dada. O fato é que eu realmente escontrei as respostas que eu nem sabia que 

estava indo buscar e que não eram relacionadas apenas à pesquisa, mas que tinham 

relação íntima com a constitução da minha ancestralidade e de toda minha família. 

Como bem colocou a antropóloga Kelly Silva (2007, p. 252) a atuação do campo não 

ocorre apenas sobre “nossos conhecimentos antropológicos, mas também sobre nossa 

própria subjetividade”. 

 

 

 

 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

193 

 

Notas nunca conclusivas 

 

A prática migratória em contextos nordestinos pode ser vista entre as famílias 

camponesas enquanto migração pré-matrimonial do filho, a do chefe de família e a 

migração definitiva (WOORTMANN, 1990), onde os homens surgem como os 

protagonistas migrantes. Entretanto, as narrativas de Canto do Buriti contam de um 

fluxo migratório onde as mulheres foram as primeiras a migrar e só posteriormente 

levaram os homens. Esses diferentes arranjos migratórios incorriam em uma carreira 

migratória por parte dos indivíduos que organizam a família, a divisão do trabalho e o 

núcleo doméstico em torno da migração. 

E é justamente a migração como um processo de saber-fazer (FOUCAULT, 

1972) que acabou introduzindo inovações para a minha família através de quem 

participava dessa migração ao mesmo tempo em que balançou os moldes tradicionais de 

saber-fazer. Por meio dessa experiência do ser migrante é que inovações foram 

introduzidas ao grupo de parentesco e paralelamente reforçou tradições locais (da 

origem) que também foram levadas para o contexto urbano e lá tencionadas. Ao mesmo 

tempo em que poderia fazer com que a origem de certa forma fosse esquecida e que 

alguns familiares ficassem soltos no mundo. 

Pergunto-me se, caso eu não houvesse voltado para realizar uma pesquisa, esse 

seria o meu destino, ser alguém solto no mundo, como diria minha avó Anita.  Como 

Certeau (1994) salienta, os indivíduos modificam um lugar através das suas 

experiências prévias, histórias, mas é entre sua relação sujeito e mundo que acabam 

fazendo de um lugar um "lugar praticado". Perguntaram-me se minha origem estava lá o 

tempo todo ou se apenas a partir do momento que a tomei como origem foi que ela 

assim fez sentido para mim. Minha resposta é que volto para a mesa de jogo com minha 

Mãe Lídia. O caminho estava dado antes mesmo de eu saber qual era. O que eu estava 

indo buscar era o meu lugar, antes mesmo de saber qual era. O que eu estava indo 

buscar eram minhas parentes, era minha origem, era não virar alguém sem origem. 

Como Igor Kopytoff, (2012) afirma, “O mundo é um lugar perigoso para se 

viver, quando a pessoa não está ligada a um grupo de parentesco” (p. 236) e o mundo 

tinha sido o meu espaço por muito tempo. De certa forma, duas coisas me deram 

novamente uma origem. A primeira foi minha casa de santo e minha iniciação. A 

segunda minha volta para Canto do Buriti. Esses dois processos não estão, assim, 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

194 

 

separados. Quando comentei com minha mãe a intenção de escrever esse texto, ela me 

perguntou se eu sabia o nome inteiro da minha bisa Rebinha e eu disse que não. Ela 

disse: “Nome de Rebinha é Maria da Conceição. Só isso. Não tem outra coisa depois. 

Vi esses dias que Conceição é como chamam, como é o nome mesmo? Oxum, né!”. 

 Passamos a dar novos direcionamentos para a vida, a pesquisa, para nossa 

família, para nossa origem, para nossa estadia no mundo. Assim como pensei em 

diversas maneiras de começar esse artigo, pensei em inúmeras alternativas para terminá-

lo. Nada seria assertivo ou conclusivo, pois meu campo entre minhas parentes não se 

encerrava, ele é um campo em-processo-de-vida. E de que vidas estamos falando aqui? 

Estou falando de todo meu grupo de parentesco, que foi mobilizado e transformado pela 

pesquisa, mas ao falar dele, falo de histórias de desencontros que nos antecedem em 

muito. Por mais que não saibamos o que vem antes da tataravó Regina, sabemos muito 

mais do que sabíamos antes da pesquisa ocorrer. E tudo foi por acaso? Bom, não 

acredito em acasos ou desencontros para com esse processo de fazer-campo e fazer-

família e, nisso, fazer-ancestralidade. Para mim não são processos mais desconectados. 

Eles se retroalimentam e me ajudam (e ajudam minhas parentes) a compor um novo 

caminho. 

Se alguns tentam criar fronteiras artificiais para dividir o mundo de forma 

cartesiana e assim buscar compreender suas existências, essa forma de organizar a vida 

não contemplou minha pesquisa com parentes. Era preciso me aproximar de muitas 

formas para compreender. Era preciso me aproximar como filha de santo; como 

antropóloga; como mulher negra de pele “Clara”; como tataraneta de uma mulher de 

quem sei apenas o primeiro nome; de um avô que morreu tão cedo abrindo estradas no 

Nordeste e do qual não lembro nem mesmo a voz; de uma bisavó ainda viva que eu não 

conhecia; da minha casa de santo; da universidade. Era preciso, enfim, voltar-ir para 

muitos lugares.  Era preciso considerar que viver, fazer, escrever, pesquisar e recuperar 

minhas origens não eram processos separados, muito pelo contrário. 

Se na perspectiva de Ingold (2018) a antropologia é capaz de comparar e colocar 

sob perspectiva crítica as formas de viver, isso resvala em levar as pessoas a sério. Não 

pesquisamos apenas as pessoas, mas pesquisamos com as pessoas. Isso não quer dizer 

apenas colocar o pesquisador na condição de aprendiz em campo, mas fazer com o que 

o que ele aprende em campo também modifique sua compreensão filosófica sobre o 

mundo. A antropologia pode ser colocada então como disciplina que abre margem para 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

195 

 

pensar a condição de aprender e ensinar em grandes escalas. Nesse sentido, afirmo que 

eu não pesquisava e escrevia apenas as minhas parentes-interlocutoras, mas também 

com minhas parentes-interlocutoras e nossas ancestralidades. Era preciso que esse 

processo reanimasse o meu mundo e minha forma de fazer antropologia. Como coloca 

Ailton Krenak (2019) 

Nosso tempo é especialista em criar ausências: do sentido de viver em 
sociedade, do próprio sentido da experiência da vida. Isso gera uma 

intolerância muito grande com relação a quem ainda é capaz de 

experimentar o prazer de estar vivo, de dançar, de cantar. E está cheio 

de pequenas constelações de gente espalhada pelo mundo que dança, 
canta, faz chover. O tipo de humanidade zumbi que estamos sendo 

convocados a integrar não tolera tanto prazer, tanta fruição de vida. 

Então, pregam o fim do mundo como possibilidade de fazer a gente 

desistir dos nossos próprios sonhos. (p.27) 

 

 E é justamente a partir dessas ausências criadas pelo nosso tempo que busquei 

tratar e considerar que negociações e apagamentos fazemos de nós mesmos dentro dos 

textos e teorias que construímos para entrar no “clube da humanidade” (Ibidem), dos 

processos civilizatórios e englobantes de uma grande humanidade homogênea e sem 

rosto (ou melhor, com o rosto de um “Ocidente” branco e masculino). 

Penso isso, pois essas discussões em relação à família e à minha recuperação 

como uma pessoa composta por ancestralidades não foi tão bem trabalho na dissertação. 

Esses incômodos não pareciam caber naquele formato e tampouco tenho certeza de que 

cabe nesse. Talvez ele não caiba num texto. Talvez ele extrapole, inclusive, minha 

carne. É importante, entretanto, que não deixemos de falar desses processos que por 

vezes nem nós compreendemos ou trazemos com sentido pronto. Às vezes, é preciso ter 

mais dúvida, do que certeza. É preciso ter mais ancestralidade, do que cientificidade. É 

preciso deixar que essas dúvidas corroam, adentrem, façam casa e ganhem corpo (ou 

texto). 

 

Referências Bibliográficas 

 

ANZALDÚA, Gloria. “La conciencia de la mestiza / rumo a uma nova consciência”. 

Revista Estudos Feministas. vol.13 no.3 Florianópolis Sept./Dec. 2005 

ASSIS, Gláucia de Oliveira. “Mulheres migrantes no passado e Mulheres migrantes no 

passado e no presente: gênero, redes sociais e migração internacional”. Revista Estudos 

Feministas, Florianópolis, 15(3): 336, setembro-dezembro. 2007. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

196 

 

AUGÉ, Marc. Não-Lugares: Introdução a uma antropologia da supermodernidade. São 

Paulo: Papirus, 1994.  

BENJAMIN, Walter. “O narrador: considerações sobre a obra de Nikolai Leskov”. 

Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história da cultura. São 

Paulo: Brasiliense, p. 197-221. 1994. 

CARNEIRO, Sueli. Negros de pele clara por Sueli Carneiro. Portal Geledés. 2004. 

Acessado em: https://www.geledes.org.br/negros-de-pele-clara-por-sueli-carneiro/ 

CERTEAU, Michael. A invenção do cotidiano: 1. Artes de fazer. Petrópolis: Vozes, 

1994. 

DAMÁSIO, Ana Clara. Fazer-Família e Fazer-Antropologia: Uma etnografia sobre 

‘cair pra idade’, ‘tomar de conta’ e posicionalidades em Canto do Buriti-PI. 

Dissertação. Universidade Federal de Goiás – UFG. 2020. 

DAMÁSIO, Ana Clara; AHUALLI, Iyaromi. “Às mais velhas”. Revista Calundu, 2(2), 

6. 2018.  

DAVIS, Angela. Uma autobiografia. São Paulo: Boitempo, 2019. 

EVARISTO, Conceição. Becos da Memória. Belo Horizonte: Mazza, 2006. 

FERRETTI, Sérgio Figueiredo. Tambor de Crioula e espetáculo. São Luís: Comissão 

Maranhense de folclore, 2002 

FOUCAULT, Michel. A Arqueologia do Saber. Tradução de Luiz Felipe Baeta Neves, 

revisão de Ligia Vassalo. Petrópolis: Vozes, Lisboa: Centro do Livro Brasileiro, 260p. 

1972. 

GARCIA, Afrânio. O Sul: caminho do roçado; estratégias de reprodução camponesa e 

transformação social. São Paulo, Marco Zero; Brasília; Editora Universidade de 
Brasília; MCf-CNPq, 286p, 1989. 

INGOLD, Tim. Antropologia para que serve? Petrópolis: Editora Vozes, 2019. 

KOPYTOFF, Igor. “Ancestrais enquanto pessoas mais velhas do grupo de parentesco na 

África”. Cadernos de Campo, São Paulo, n. 21, p. 1-360, 2012. 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia da Letras, 

2019. 

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a Mestiçagem no Brasil: identidade nacional 

versus identidade negra. Belo Horizonte: Autêntica, 2008. 

QUIJANO, Aníbal. “Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina”. In: 

LANDER, E. (ed.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Clacso, 

pp. 227-278, Buenos Aires, 2005. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

197 

 

SARAIVA, Luís. “De vodum a caboclo: Trajetória de legbá no terreiro de Tambor de 

Mina e Terecô”. Revista Calundu, 1(1), 2017. 

SILVA, Kelly Cristiane. “O poder do campo e o seu campo de poder”. In: BONETTI, 

Alinne. FLEISCHER, Soraya (Org.). Entre saias justas e jogos de cintura. 

Florianópolis: Ed. Mulheres; Santa Cruz do Sul : EDUNISC, 2007. 

WOORTMANN, Klass. “Migração, família e campesinato”. Revista Brasileira De 

Estudos De População, 7(1), 35-53, 1990.  

 

Recebido em: 04/10/2020 

Aceito em: 07/10/2020 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

198 

 

200 ANOS NÃO SÃO 200 DIAS: HISTÓRIA, 

PROTAGONISMO E ESTRATÉGIA DE MULHERES 

NEGRAS NA IRMANDADE DA BOA MORTE (1820 – 2020) 

 

Mariana Fernandes Rodrigues Barreto Regis1 

DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.34574 

 

Resumo 

A Irmandade da Nossa Senhora da Boa Morte de Cachoeira – BA, completou 200 anos 

no ano de 2020 e sua trajetória é essencial para a preservação das tradições provenientes 

da diáspora africana. A Irmandade é um símbolo de resistência e exemplo de estratégias 

para a criação e a manutenção de práticas sociais e culturais que combateram a ordem 

colonial na Bahia e no Brasil. Além sua importância para as religiões de matriz africana 

e para a luta antiescravista, a influência da Irmandade se disseminou em diversos 

símbolos sociais e culturais da população negra, porém muitos nuances dessa história 

ainda são desconhecidos ou ignorados pela historiografia tradicional devido a um 

problema de “falta de fontes”. Esses e outros “problemas” de estudos das tradições afro-

brasileiras devem ser questionados para que possamos compreender até que ponto 

interferem em trabalhos sobre tais organizações e qual a importância da oralidade na 

transmissão, perpetuação e estudos destas tradições. 

 

Palavras-chave: Irmandade da Boa Morte. Mulheres da Boa Morte. História Oral. 

Oralidade. Religiões de Matriz Africana. Candomblé. 

 

200 AÑOS NO SON 200 DÍAS: HISTORIA, 

PROTAGONISMO Y ESTRATEGIA DE LAS MUJERES 

NEGRAS EM LA IRMANDADE DA BOA MORTE (1820 – 

2020) 

 

Resumen 

La Irmandade da Nossa Senhora da Boa Morte de Cachoeira (Bahia) cumplió 200 años 

en 2020 y su trayectoria es fundamental para la preservación de las tradiciones de la 

diáspora africana. La Irmandade es símbolo de resistencia y ejemplo de estrategias para 

la creación y mantenimiento de prácticas sociales y culturales que combatieron el orden 

colonial en Bahía y Brasil. Además de su importancia para las religiones de base africana 

y para la lucha contra la esclavitud, la influencia de la Irmandade se ha extendido a varios 

símbolos sociales y culturales de la población negra, sin embargo muchos matices de esta 

historia aún son desconocidos o ignorados por la historiografía tradicional debido a un 

problema de “ausencia de fuentes”. Estos y otros “problemas” de los estudios de las 

tradiciones afrobrasileñas deben ser cuestionados para que podamos entender hasta qué 

                                                             
1 Possui mestrado em História pela Universidade de Brasília (2016), na linha de pesquisa: História Social e 

suas múltiplas formas. Trabalha com Irmandades Negras na América Portuguesa e Metodologia da História. 

Graduação em História pela Universidade de Brasília (2013). Pesquisadora Associada do Observatório da 

Saúde da População Negra NESP/CEAM/UnB. Email: marianaregis@gmail.com  

mailto:marianaregis@gmail.com


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

199 

 

punto interfieren en el trabajo de tales organizaciones y la importancia de la oralidad en 

la transmisión, perpetuación y estudios de estas tradiciones. 

 

Palabras clave: Irmandade da Nossa Senhora da Boa Morte. Mujeres de la Boa Morte. 

Historia oral. Oralidad. Religiones matriciales africanas. Candomblé. 

 

200 anos não são 200 dias 

 

“Nossos antepassados, as nossas irmãs eram intituladas 

“as mulheres do partido alto”, então elas trabalhavam em 
prol dos próprios irmãos... de liberdade, trabalharam para 

conseguir as cartas de alforria ou as vezes até fuga para os 

irmãos que eram necessitados e precisavam de ajuda. 

Então, elas fizeram um movimento feminino pra poder 
ajudar as irmãs... as outras irmãs a ter sua liberdade, 

porque nem só a carta de alforria dava liberdade como até 

hoje: Eles dizem que nós somos libertos mas a gente 
continua embaixo do poder aquisitivo, sempre temos que 

pagar tudo, tem que pedir licença pra tudo, então a 

escravidão continua “por debaixo dos panos”, mas a gente 
continua ainda naquele regime escravocrata ali. Então elas 

faziam esse movimento pra fazer essa ajuda pros nossos 

irmãos serem libertados, terem mais seus direitos, porque 

a liberdade mesmo dos irmãos escravos é estar com deus 
quando morrer. A liberdade da alma, do corpo é estar com 

mamãe lá em cima quando a gente partir desse pra outro 

mundo.” - Dona Nilza Prado de Carvalho – Irmã da Boa 
Morte. (TVE Bahia, 2019) 

  

No meio do Recôncavo baiano, entre muito samba de roda, maniçoba e a bela 

vista do rio Paraguaçu, se encontra a Irmandade da Nossa Senhora da Boa Morte, 

localizada na rua Treze de maio, coração de Cachoeira. Inevitavelmente essas duas 

histórias, a da cidade de Cachoeira e a da Boa Morte estão entrelaçadas e contam muito 

sobre a trajetória de mulheres pretas no Brasil. 

 O legado da Irmandade da Nossa Senhora da Boa Morte de Cachoeira é 

incontestável, mesmo que seu valor e sua história sejam, em alguns momentos, 

negligenciadas pela historiografia tradicional e não sejam o foco de interesse de 

pesquisadores de várias áreas do conhecimento. Através de seus 200 anos, recém 

completados e comemorados no ano de 2020, a Irmandade da Boa Morte atravessou 

vários dos períodos históricos brasileiros, trazendo para os afrodescendentes da diáspora, 

um marco referencial e representando uma instituição social, religiosa e política poderosa, 

capaz de sobreviver ao sistema colonial escravista e seu período subsequente. Além de 

lutarem contra a escravidão, comprarem alforrias e possibilitarem um novo horizonte para 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

200 

 

cativos, não podemos esquecer de um ponto crucial na constituição da Irmandade: ela era 

e ainda é constituída exclusivamente por mulheres negras. 

Paralelamente, na contramão das instituições tradicionais portuguesas, a 

Irmandade da Boa Morte transmitiu seus ensinamentos e perpetuou suas tradições e sua 

organização de maneira exclusivamente oral, possibilitando desta maneira, a perpetuação 

das tradições espirituais experienciadas em África, possibilitando a criação do 

Candomblé e de outras religiões de matriz africana. A Boa Morte, além de tudo, representa 

mais profundamente: estratégia e existência de mulheres negras. 

 

O que são as irmandades negras? 

 

A história do Brasil é atravessada pela história da escravização de africanos. 

Levando em consideração que a maior parcela da população brasileira é afrodescendente 

declarada, (IBGE, 2010) assim sendo, a contribuição da população negra para a 

constituição do que conhecemos hoje como Brasil foi e é essencial desde o período 

colonial. O legado afro-brasileiro se faz presente em todos os âmbitos da vida social 

brasileira, nas manifestações culturais, intelectuais, musicais, religiosas, culinárias, 

econômicas, sociais entre outras. Neste sentido, alguns temas ou objetos, manifestações 

e formas de expressões negras são essenciais para a compreensão e valorização da cultura 

e da população negra brasileira. As histórias das organizações negras ao longo da 

formação do Brasil são extremamente importantes para a continuidade da construção de 

narrativas antirracistas, contribuindo para a compreensão da importância desses objetos 

na nossa formação cultural e da nossa sociedade. Mesmo que pessoas negras sejam as 

maiores vítimas dos problemas advindos da questão racial nos dias de hoje, compreender 

a colaboração e o legado do povo preto no Brasil é uma necessidade importante para toda 

a sociedade. 

As Irmandades Negras representaram no Brasil escravista, uma das instituições 

responsáveis pela transformação e sobrevivência das tradições religiosas e espirituais 

africanas ao passo que foram essenciais para a criação destas novas práticas afro-

brasileiras. Assim sendo, a Irmandade da Nossa Senhora da Boa Morte, fundada 

aproximadamente no ano de 1810 em Salvador - Bahia e transferida para a cidade de 

Cachoeira – Bahia, no ano de 1820 e em funcionamento até os dias atuais, representa de 

maneira emblemática esse passado de transformação vivida pelos africanos e africanas da 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

201 

 

diáspora, além de recriar em terras brasileiras, suas práticas culturais tão importantes para 

a sobrevivência dos povos africanos na diáspora e seus descendentes. 

No campo religioso, o sistema colonial fez com que as concepções de mundo 

africanas trazidas pela diáspora (HALL, 2006, p.28) fossem recriminadas, pois além da 

catequização de índios e de africanos escravizados como estratégia de um projeto de 

dominação e exploração, também era conveniente para tal projeto, combater os rituais e 

práticas espirituais que não fossem cristãs nos moldes eurocêntricos. 

 Dentro deste contexto, as religiosidades africanas se perpetuaram no Brasil por 

meio da resistência, transformação e adaptação do que existia em diversas etnias em 

África e se reorganizaram na América Portuguesa sofrendo influência da cultura europeia 

e indígena. Faz-se necessário ressaltar que os termos étnicos que diferenciavam estes 

africanos se criaram com a diáspora compulsória e com o trabalho escravo, pois quando 

se volta o olhar para a população cativa é possível perceber que ali se encontravam 

pessoas de diversas etnias colocadas em categorias identitárias impostas pelo poder 

colonial. (REIS, 1996, p.5) 

 As práticas espirituais vieram como herança dos africanos escravizados e aqui se 

transformaram em religiões brasileiras de matrizes africanas, onde os rituais foram 

trazidos através da memória e foram transmitidos majoritariamente de maneira oral para 

seus descendentes. Ao longo das décadas e séculos, com as transformações do Brasil, 

estas representações foram sendo transformadas ao mesmo tempo em que sofriam 

intervenções culturais do ambiente no qual se construíram. 

 No contexto colonial, estes africanos foram arrancados de suas raízes e 

submetidos a situações perversas, embarcados na travessia para as terras da América para 

a submissão ao trabalho compulsório e para que este empreendimento colonial fosse 

possível, era necessário tentar controlar várias experiências de vida dos africanos. REIS 

(1996, p.4), atenta para o importante fato de que senhores e escravos conviviam em um 

espaço de negociação e para que fosse possível a perpetuação do sistema escravocrata, 

era necessário que os senhores “negociassem” com seus escravos, segundo suas palavras, 

entre os extremos da “coerção e persuasão”. Ao mesmo tempo que o sistema vigente 

tentava minguar as possibilidades de revoltas ou rebeliões, escravizados e seus descentes 

se utilizavam de dispositivos internos, como as Irmandades Negras para criar um espaço 

de sobrevivência e criação de identidades. Neste sentido, esse espaço de negociação 

viabilizou o nascimento destas novas práticas sociais, culturais e políticas dos negros da 

diáspora. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

202 

 

 No sistema colonial, as raízes culturais deveriam ser “esquecidas” pelos africanos, 

ou pelo menos deixadas de lado. No campo religioso, um dos meios encontrados para se 

realizar a dominação destes povos africanos, era tentar fazer com que estes vivessem o 

mais harmonicamente possível, para isso os colonizadores forçavam os escravizados a 

substituírem seus cultos ancestrais tradicionais pela religião cristã do homem branco, e 

assim, foi feita a tentativa de esquecimento da cultura religiosa de origem. Tal 

empreendimento resultou em manifestações que conseguiram se reinventar e mesclar o 

culto ancestral com as religiosidades do “novo mundo”. 

 Em “A África e os Africanos no Novo mundo”, John Thornton (2004, p. 253,254) 

explica que múltiplas culturas independentes foram trazidas para a América na diáspora, 

pois os africanos não compartilhavam de valores culturais homogêneos, sendo assim, o 

mecanismo do comércio de escravos separava estes indivíduos de seus pares, 

diferentemente dos processos migratórios dos europeus, onde no novo lar, os indivíduos 

se colocavam em comunidades que partilham de valores em comum. No caso dos 

africanos, milhares de indivíduos de diferentes culturas e etnias começaram uma interação 

forçada, iniciando assim, a criação de uma nova cultura nas Américas desde a travessia 

dentro dos navios negreiros. Para a criação desta nova cultura, a referência utilizada foi o 

que as diversas culturas africanas possuíam de semelhante ou comum, usando como ponto 

de ligação a cultura europeia. Ao dizer que estes escravizados priorizaram um 

denominador comum na hora de construir uma nova cultura, é preciso atentar para o fato 

de que segundo Thornton, estas diferentes culturas tinham sim práticas em comum que 

existiam entre espaços muito distantes devido a trocas culturais, sociais e mercantis. 

(THORNTON, 2004, p.347) 

Ao serem lançados nos navios negreiros para a América, africanos de diversas 

regiões do continente e de diversos povos foram obrigados a encontrar suas semelhanças 

nos seus modos de viver para que pudessem conviver entre si. Nesse sentido, o culto aos 

santos católicos, em alguma medida, auxiliou os africanos provenientes de diferentes 

origens e tradições, a unir seus próprios referenciais com as diferentes “revelações” 

trazidas por meio dos santos católicos. (THORNTON, 2004, p.347-351) 

Com a necessidade de construção e sobrevivência dos escravizados nas terras da 

América, entre várias instituições que serviram como mecanismos importantes para 

viabilizar uma organização social, as irmandades católicas representaram um espaço 

importante para a criação de novos modos de viver. 

 As irmandades católicas possibilitaram a construção de espaços de devoção e fé, 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

203 

 

organização política e social por toda a América Lusa. No caso das irmandades compostas 

por africanos e seus descendentes, chamadas de “Irmandades Negras”, além destas 

funções, elas representam um dos espaços onde se possibilitou a reconstrução cultural 

destes povos nas terras americanas. Dentro de uma irmandade, o irmão associado a ela, 

além de participar de atividades religiosas ligadas ao culto do santo ou da santa de 

devoção, também podia desfrutar dos privilégios e auxílios promovidos por esta 

instituição. Entre as funções de um irmão ou irmã devoto filiado a uma irmandade, estão 

as contribuições financeiras, obrigações nas funções da igreja e as regras de conduta 

colocadas pela igreja da qual é filiado. (REGIS, 2016, p.100-101) 

 

A irmandade representava um espaço de relativa autonomia negra, no 

qual seus membros – em torno das festas, assembleias, eleições, 
funerais, missas e da assistência mútua – construíam identidades sociais 

significativas, no interior de um mundo às vezes sufocante e sempre 

incerto. A irmandade era uma espécie de família ritual, em que africanos 
desenraizados de suas terras viviam e morriam solidariamente. 

Idealizadas pelos brancos como um mecanismo de domesticação do 

espírito africano, através da africanização da religião dos senhores, elas 
vieram a constituir um instrumento de identidade e solidariedade 

coletivas. (REIS,1996, p.4) 
 

 

Os integrantes de uma irmandade participavam de atividades relacionadas à 

devoção e gozavam de privilégios e auxílios. Como obrigação, era necessária a 

colaboração em vários sentidos, inclusive financeiramente, assumindo obrigações com a 

igreja e suas atividades. Esse ambiente de autonomia dentro da imposição escravista 

funcionava como um respiro onde era possível o nascimento de um novo espaço, de 

criação e reconstrução de seus elos ancestrais e de construção de identidade, enquanto 

que para os brancos e senhores de escravos, as irmandades negras eram um ambiente de 

dominação e domesticação, visto que a associação a uma irmandade representava o 

sucesso na tentativa de conversão a fé católica. Paralelamente, os escravizados encaravam 

este mesmo ambiente como um local de construção de identidade e solidariedade 

coletivas. 

 

A riqueza maior do estudo das irmandades talvez seja no profundo 
significado histórico que elas apresentam. Foram e são instituições 

que se espelham e retratam os diversos momentos e contextos 

históricos nos quais se inserem. Com elas, o catolicismo e a Igreja 
Católica amoldam-se à realidade na qual se propagam. Nada de 

anacronismos históricos. As irmandades caracterizam sempre o seu 

momento e o seu ambiente, dando origem à diversidade de formas, 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

204 

 

por um lado, e à fluidez e imprecisão de suas denominações por 

outro (BOSCHI, 1986, p.12). 

 

As irmandades católicas negras foram substanciais para a formação cultural, 

política e social do Brasil, representando um espaço de autonomia dentro da lógica 

do sistema colonial, porém, é importante lembrar que essas organizações eram 

submetidas aos dispositivos de controle da coroa portuguesa. Na maioria das vezes 

necessitava de uma série de dispositivos para ter a seu funcionamento autorizado, 

como o compromisso, que se assemelhava a um regimento interno e documento de 

fundação, com o nome e a função dos membros e suas obrigações.  

Estas entidades fizeram com que os africanos e seus descendentes pudessem 

se inserir na religiosidade católica trazida do continente europeu pelos colonizadores, 

por isso, ordens religiosas representaram um papel importante na disseminação das 

devoções adotadas e transformadas pela população negra. (REGINALDO, 2011, 

p.134). Na extensão de grande parte do território brasileiro, as irmandades negras se 

instalaram e desenvolveram diferentes tipos de tradições culturais negras. 

Historiadores se debruçaram sobre o estudo do desenvolvimento destas irmandades 

em diversas cidades para assim compreender, como elas influenciaram o 

desenvolvimento social da região e quais foram suas influências na religiosidade 

negra. Sendo assim, alguns trabalhos são pontos chave para a compreensão do papel 

dessas irmandades no Brasil. 

Mariza de Carvalho Soares (2000), analisa a região urbana do Rio de Janeiro 

e afirma que o número de irmandades cresceu muito na segunda metade do século 

XVIII, com procissões cada vez mais cheias de adeptos. Na sua dinâmica interna, as 

irmandades cariocas passavam por conflitos que ocorriam com o poder eclesiástico 

ou originavam-se de disputas internas. Na organização destas irmandades, a sua 

origem e a hierarquia a ser respeitada eram dois princípios essenciais, tanto 

internamente, entre os membros das irmandades, quanto externamente, quando eram 

comparadas a outras irmandades e com as organizações eclesiásticas.  

 Em Minas Gerais, Caio Boschi (1986) explica que as irmandades foram um 

dos fatores responsáveis pela criação de laços sociais ou por manter laços já 

preexistentes, proporcionando o elo de identidade entre os seus membros, mesmo que 

estes fossem provenientes de diferentes regiões do continente africano ou nascidos 

na colônia. Essas confrarias também proporcionaram um processo de construção 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

205 

 

identitária, fazendo perdurar a resistência das tradições africanas e serviram como 

um espaço de compartilhamento e consolo das experiências vividas pela população 

cativa. Este representava um dos poucos espaços de sociabilização dos negros ao 

longo do período colonial.  

 No contexto baiano, Lucilene Reginaldo (2011), em seu trabalho “O Rosário 

dos Angolas”, explica que haviam irmandades na Bahia com irmãos pretos e pardos, 

devotos de Nossa Senhora do Rosário, desde o início do século XVII. Em nome desse 

culto, ergueram-se a capela das Portas do Carmo, juntamente com a Irmandade do 

Rosário dos Pretos da Freguesia de São Pedro. Posteriormente, outras irmandades 

foram criadas na Bahia. Com a assimilação dos santos negros, estes assumiram o 

lugar simbólico de ancestrais poderosos para os africanos e seus descendentes, 

fenômeno que a autora denominou como “santo parente”. Essa apropriação negra dos 

santos católicos foi essencial para a aceitação e disseminação destas devoções e fé.  

(REGINALDO, 2011, p.140). Essa apropriação foi extremamente importante tanto 

para a assimilação das devoções católicas quanto para a associação dos santos 

católicos aos ancestrais africanos, chamados Orixás pela tradição Iorubá. 

A configuração das irmandades negras na Bahia possibilitou uma organização 

de poder paralela à organização eclesiástica e o surgimento de mecanismos 

burocráticos informais. Assim, as irmandades proporcionaram a reunião e resistência 

destas pessoas, o que possibilitou uma série de ações como a articulação de levantes 

armados e encobrir a fundação de um dos primeiros candomblés da Bahia, assim 

como fez a Irmandade do Senhor Bom Jesus dos Martírios da Igreja da Barroquinha,  

(SILVEIRA, 2006, p.150) ou as irmandades de pretos do Rosário, que representavam 

uma instituição de grande força política e auxílio entre os irmãos, além da função 

religiosa. (REIS, 1996, p.7) 

 A participação feminina dentro das irmandades negras foi variável de acordo com 

o contexto local e com cada organização especificamente, o que torna o caso da Boa 

Morte muito especial, afinal, a grande maioria das Irmandades erguidas nos séculos XVIII 

e XIX, a quantidade de mulheres nestas organizações era sempre menor do que a 

quantidade de homens. (SOUZA, 2007, 41). 

Como já citado anteriormente, as irmandades católicas de negros tinham como 

função, além do culto católico, a manutenção de auxílios financeiros para seus irmãos, a 

disponibilização de funerais, entre outros tipos de ajuda. (REGINALDO, 2009, p.27). 

Nesse sentido, é importante destacar a Irmandade da Nossa Senhora da Boa Morte, que 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

206 

 

além destas funções, exerceu e exerce até os dias de hoje um grande papel de símbolo de 

resistência para o povo negro. Tal atribuição se dá devido ao fato da Irmandade da Boa 

Morte ter realizado ativamente um papel abolicionista ao longo do século XIX, seja 

através de compra de alforrias ou de esconderijo para cativos, cumprindo assim o seu 

importante papel político para a população negra. Paralelamente, a Irmandade também 

possibilitou a fundação de terreiros de candomblé de diferentes tradições mantendo vivas 

as tradições africanas amalgamadas pela diáspora.  

A Irmandade da Boa Morte é um importante exemplo de preservação de tradições 

culturais e religiosas, seja desde rituais sagrados de portas fechadas, restrito apenas a 

integrantes da confraria, até ações cotidianas de exaltação e valorização da cultura afro-

brasileira até os dias atuais. 

 

O histórico de cidade de Cachoeira e a Irmandade da Boa Morte 

 

A história da Irmandade da Nossa Senhora da Boa Morte não pode ser 

desassociada do crescimento da Vila de Nossa Senhora do Rosário do Porto de Cachoeira, 

localizada no Recôncavo baiano e elevada à categoria de cidade no ano de 1837. 

 Na segunda metade do século XVIII, Cachoeira se encontrava em ascensão 

comercial devido a produção e exportação de fumo. O rio Paraguaçu, que corta a cidade, 

fazia ser possível tanto o transporte de mercadorias para a baía de Todos-os-Santos 

escoando a mercadoria, quanto o caminho inverso com produtos para o sertão baiano. 

(REGINALDO, 2011, p.67) 

Assim como outras cidades de interior localizadas em pontos estratégicos para o 

escoamento de mercadorias, trocas comerciais, produção fumagueira e cultivo de cana de 

açúcar durante o período colonial, Cachoeira cresceu bastante em termos populacionais e 

em meados do século XIX, teve o início de sua decadência comercial. 

 

Do povoado primitivo sobre uma colina, a cidade se expandiu ao longo 

do Paraguaçu com seus sobrados. Para geri-lá, era preciso organizar sua 

infraestrutura, com a pavimentação de ruas, construção de chafariz 
público, pontas e cais. A partir do crescimento da cidade instalada num 

vale e cercada por morros, foi necessário aterrar parte do rio, na segunda 

metade do século XIX. No período colonial, era frequente medir a 

colonização a partir da ocupação territorial e não do crescimento 
populacional, conforme se expandiam engenhos e igrejas, e com estas 

irmandades e devoção aos santos, elemento marcante da religiosidade 

local elaborada entre igrejas e terreiros de candomblés (IPAC, 2011. p. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

207 

 

26). 
 

 

Após esse período de ascensão, Cachoeira teve o seu declínio comercial devido à 

queda da produção econômica, por conta do pouco escoamento da produção de açúcar 

proveniente da ascensão da produção de açúcar extraído da beterraba no continente 

europeu e a proibição do tráfico de escravos, culminando na abolição, no final do século 

XIX. 

 Cachoeira até os dias de hoje é reconhecida como uma cidade importante tanto 

pelo seu passado quanto para o que representa nos dias de hoje, sendo atrativa 

turisticamente pelos seus casarões e seu conjunto arquitetônico, suas festividades, seus 

candomblés e a grande festa da Nossa Senhora da Boa Morte todos os anos no mês de 

agosto. 

O autor Renato da Silveira (2006) nos explica que a Irmandade da Nossa Senhora 

da Boa Morte de Cachoeira foi fundada em um momento de grandes mudanças e feitos 

para as tradições religiosas africanas no Brasil, como a fundação do culto aos eguns da 

Ilha de Itaparica e a grande reestruturação do Candomblé da Barroquinha.  A Irmandade 

da Boa Morte cumpriu e cumpre até os dias de hoje, uma importante missão para os cultos 

afro-brasileiros: 

Assim como a Irmandade do Senhor Bom Jesus dos Martírios era a 

fachada legal que abrigava o Candomblé da Barroquinha e a associação 
política dos nagôs-iorubás, a Devoção da Boa Morte abrigava a 

Sociedade Geledé, ou pelo menos sua direção era integrada pelas 

mesmas pessoas. Os dados disponíveis apontam para uma irmandade 
mais aberta, com a participação de crioulos e malês, enquanto que a 

devoção parece ter sido mais fechada, exclusiva de mulheres nagôs-

iorubás, exceção feita às suas descendentes crioulas e eventuais aliadas 
de outras etnias africanas (SILVEIRA, 2006, p.454). 

 

Como explica Renato da Silveira, a Irmandade da Boa Morte realizava ritos 

mortuários ligados a seus ancestrais africanos relacionados a fertilidade e morte, e possui 

uma estrutura administrativa bastante rígida em relação as membras associadas e a quem 

é considerado próximo a Irmandade. 

Em sua obra recém lançada “Povoamento e formação social de Cachoeira” o 

historiador Luiz Cláudio Nascimento traz informações muito importantes para as 

comunidades de matriz africana a respeito da Irmandade da Boa Morte. Ao contextualizar 

o surgimento da irmandade, o autor explica que, no início do século XIX, um grupo de 

mulheres, ligadas a fundação do Ilê Iyá Nassô Oká, um dos primeiros candomblés 

baianos, se filiaram formalmente a devoção de Nossa Senhora da Boa Morte na 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

208 

 

Barroquinha, onde realizavam o culto africano das deusas-mães iorubanas, a Sociedade 

Geledé2 e também formaram uma junta de alforria para libertar sacerdotisas importantes 

do cativeiro. 

Desde de sua transferência para Cachoeira, a Irmandade mantém sua estrutura 

social e administrativa diferente das demais irmandades. A Irmandade da Boa Morte 

nunca teve um compromisso3, o que as coloca como devotas de Nossa Senhora da Boa 

Morte, porém sem estarem legalmente inseridas na estrutura da Igreja Católica, 

(NASCIMENTO, 2020, p.109) sendo denominadas assim como uma irmandade leiga, 

status comum entre as Irmandades negras do situadas nos séculos XVIII e XIX. É 

interessante o fato de que mesmo não estando inserida institucionalmente na igreja, a Boa 

Morte manteve uma série de normas e preceitos semelhantes a outras organizações, como 

a festa anual da santa de devoção, a eleição de uma mesa diretora e até mesmo a 

organização de uma irmandade, porém com o fato de ser constituída estritamente por 

mulheres negras. De acordo com o Título LX do Livro Constituições Primeiras do 

Arcebispado da Bahia, as Confrarias que forem erigidas sem a autorização do arcebispado 

devem ser visitadas por seus oficiais, afim de regularizar sua situação, onde o 

compromisso deveria ser analisado para que abusos e obrigações fossem corrigidos pelas 

autoridades em questão. (VIDE, 1853, 336)  

Tais características trazem duas reflexões: a de sua fé e devoção em Nossa Senhora 

e sua adesão a toda a estrutura para o seu culto. Ao mesmo tempo, tal esforço para o 

cumprimento de todos os preceitos e normas de acordo com as outras irmandades do 

período, podem ser uma maneira encontrada pelas mulheres da Boa Morte de passarem 

desapercebidas, e não chamarem a atenção das autoridades para possíveis adequações 

requeridas. 

 

Podemos assim pensar que originalmente a Boa Morte não era uma 

irmandade no modelo que concebemos todas as outras que existiram 

em todo o Brasil, e sim um grupo de mulheres economicamente 

emancipadas e idosas, que se organizava num grupo feminino de 
representação de status, que se reunia anualmente para celebrar seus 

ancestrais, mascarada sob o culto de assunção e morte de Maria. 

(NASCIMENTO, 1999, p. 109) 

                                                             
2 Corporação político-religiosa feminina, de origem Ketu, que celebrava forças cósmicas e seus poderes, 

seus cultos tinham ligação com as divindades associadas a fertilidade e a terra. 
3 Compromisso era o documento que regulamentava o funcionamento das Irmandades em todo o território 

da colônia, perante a Igreja Católica, segundo as “Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia” do 

ano de 1707. O compromisso funcionava como um regimento da organização, onde era exposto qual a 

função detalhada de seus irmãos e quais eram suas atividades. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

209 

 

 

Em outra obra, Nascimento demonstra que a irmandade passou por várias 

mudanças na sua organização, desde seu período de fundação até 1999, e explica que a 

Irmandade nunca foi uma instituição pertencente a Igreja, mesmo com sua forte devoção 

à Nossa senhora. 

A importante lição que tiramos desse debate é que ainda estamos longe 

de entender o papel político que o negro engendrou nas suas estratégias 
de resistência cultural e de manutenção do ethos africanos no Brasil. 

Neste sentido, torna-se imprescindível definir o que de fato 

representaram as irmandades religiosas negras, que tipo de catolicismo 

praticava na Igreja, o conceito de crença entre os católicos negros, 
praticantes, ao mesmo tempo, do candomblé (NASCIMENTO, 1999, 

p.46,47). 

 

 Além da organização administrativa da irmandade, existe ponto importante e 

essencial em relação as Irmãs, a maioria delas representam um ponto fora da curva em 

relação a maioria das experiências de comunidades de africanos escravizados pela 

diáspora, onde as famílias eram dissolvidas e separadas propositalmente pelos senhores, 

como uma forma de enfraquecimento dos laços afetivos4. Elas insistentemente 

perpetuaram sua descendência desde sua criação, por volta de 1810 a 1820, ainda na 

Igreja da Barroquinha em Salvador: 

 

Embora obviamente fossem descendentes de africanas, elas pertenciam 

a uma linhagem familiar construída na escravidão ou vinda e 

permanecida na Bahia; esse dado é importante porque houve casos, em 
Cachoeira e São Félix, em que parte de famílias africanas chegaram 

juntos em situação de escravização. Ou seja, a Irmandade da Boa Morte 

é uma corporação religiosa formada por famílias, em que uma filha 
substitui a mãe, que é substituída pela neta, e assim sucessivamente 

(NASCIMENTO, 2020, p.129).   
 

A organização interna é bastante rígida hierarquicamente e administrativamente, 

nesse sentido, os cargos são crescentes. Quando uma irmã é escolhida para ser uma 

espécie de noviça da irmandade ela exerce uma função específica de Irmã de Bolsa, 

responsável por recolher doações em dinheiro para que a festa aconteça. Sucessivamente, 

de acordo com a idade de cada irmã, os cargos vão sendo designados no início do mês de 

                                                             
4 As comunidades e organizações negras foram constituídas em meio a desagregação familiar que é 

resultado do tráfico de escravizados e as dificuldades vividas por essas pessoas. As tentativas de construção 

de um vínculo familiar eram frequentemente destruídas por vendas de escravizados, sendo assim, os valores 

culturais e os laços criados foram fundamentais para a recriação social e cultural afro-brasileira. 

(ALBUQUERQUE; FRAGA FILHO; 2006) 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

210 

 

agosto5 antes da festa, para se definir a organização da festa do ano seguinte. Os cargos 

assim como os das irmandades convencionais são Escrivã, Tesoureira, Procuradora Geral, 

Provedora e Juíza Perpétua, cargo ocupado pela irmã mais velha da irmandade.  

Desta maneira, a Devoção da Boa Morte se mostra uma instituição essencial na 

construção e permanência de identidades afro-brasileiras nas terras da América, 

preservando ao longo de sua existência, a memória de mulheres negras do período 

colonial até os dias de hoje.  

O autor Marcos CARVALHO (2006, p.15), que escreveu sobre a trajetória de 

Gaiaku Luiza, afirma em relação a Boa Morte, que: 

 

Provavelmente no final do século XVIII, várias africanas libertas e 

endinheiradas, de maioria nagô, originárias do reino de Ketu, no antigo 
Daomé, passam a assumir este culto, depois transferido para a Igreja da 

Barroquinha, que pertencia, desde 1764, à Irmandade de Nosso Senhor 

dos Martírios, formada por negros libertos jejes. Ali, essas negras kétu, 
“enérgicas e voluntariosas” (verger), se uniram ao ramo feminino da 

Irmandade dos Martírios, constituindo por africanas jejes, esposas e 

parentes dos negros jejes formadores dessa Irmandade, localizada no 
bairro negro da Barroquinha, para cultuarem exclusivamente, Nossa 

Senhora da Boa Morte. A irmandade não era igual a tantas outras 

existentes em Salvador. As negras que a formavam, jejes e ketu em sua 

maioria, camuflavam o culto aos Orisá com o culto católico à morte e 
assunção de Virgem Maria (CARVALHO, 2006, p.15). 

 

Neste contexto, a Irmandade da Nossa Senhora da Boa Morte de Cachoeira chama 

atenção devido ao fato de ser uma das mais antigas confrarias e trazer em sua ritualística, 

tradições culturais católicas e ser comandada por mulheres do Candomblé. A Irmandade 

é composta apenas por mulheres, que conseguiram fundar a instituição no século XIX, 

em um contexto totalmente desfavorável e perpetuaram seus cultos e tradições até os dias 

de hoje. A organização é conhecida mundialmente, principalmente por sua festa anual, 

que acontece no mês de agosto. 

 

O fato é que durante os três primeiros anos da década de 20, do século 

XIX, a população baiana se viu fortemente envolvida nos conflitos pela 

independência, compondo conforme assinala Barcelar apud Falcon 

(s/d), In: (www.geocities.com/Wellesley/4328/historia.htm) um foco de 
resistência ao domínio Lusitano. Nesse contexto, boa parte da 

população, inclusive escravos, se vê engajada nesse movimento que até 

então consolida uma ‘unidade’ momentânea de luta pela independência, 
sendo que esse movimento por ora estendido ao Recôncavo, contribui 

                                                             
5 A festa da Nossa Senhora da Boa Morte acontece dos dias 13 a 17 de agosto, na sede da Irmandade e 

uma semana antes, as irmãs decidem a comissão da festa do ano seguinte. 

http://www.geocities.com/Wellesley/4328/historia.htm


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

211 

 

de certo modo para os constantes deslocamentos dos negros às cidades 

do Recôncavo, resultando dessa conjuntura, “inúmeras iniciativas 

religiosas e civis dos escravos, entre as quais, quem sabe, a própria 

Irmandade da Boa Morte".  
Há ainda outras opiniões acerca da mudança da Irmandade da 

Boa Morte para a cidade de Cachoeira, opiniões que são partilhadas 

pelas próprias adeptas dessa ordem religiosa, que na figura de Valmir 
Pereira dos Santos, secretário da Irmandade da Boa Morte, narra que 

esta teria sido expulsa da Igreja da Barroquinha. Tal fato teria ocorrido 

uma vez que o culto singular dessa ordem congrega não somente 
aspectos de cunho católico, mas também uma forte tendência a rituais 

profanos característicos do candomblé (CIDREIRA e RIBEIRO, 

2008.). 

 

CONCEIÇÃO (2017, p.64,65.) define a Irmandade da Boa Morte como: 

 

uma organização formada por mulheres negras, cujos princípios 
religiosos orientadores são o catolicismo e o candomblé. O objetivo é 

render homenagem às irmãs falecidas através dos rituais mortuários de 

matriz africana, que se misturam aos rituais católicos; porém, o estilo 
que verdadeiramente orienta suas vidas parece ser mais o africano, 

ainda que os rituais estejam reelaborados e ressignificados. Eles 

preservam marcas trazidas pelas primeiras mulheres que aqui chegaram 
forçadamente. Tem-se, assim, a união de duas diferentes formas de 

conceber a morte e a vida – a ocidental e a africana -, o que aqui chamo 

de dupla pertença.6 

 
 

Com tais transformações tão marcantes e essenciais para a Irmandade e sua 

manutenção ao longo de quase dois séculos de existência, supõe-se que as estratégias 

traçadas pelas irmãs passaram por modificações no fazer político, na relação social entre 

as irmãs e as outras pessoas externas à organização, na sua festa e principalmente no culto 

religioso, que coloco como prioridade nas atividades da Irmandade. Tanto o sincretismo 

interno, quanto o sincretismo estratégico7, certamente foram grandes aliados no sentido 

de perpetuar as tradições da Boa Morte e fazê-las permanecer existindo através do mais 

diferentes contextos e transformações, além de terem possibilitado o nascimento e a 

                                                             
6 Sobre a dupla pertença religiosa, (SANTOS, 2018, 135) nos explica que a inserção em uma irmandade de 
culto católico concomitantemente com o fato de ser filha de santo, possibilitou a preservação de tradições 

e a criação de novos cultos. Permitindo tanto a devoção aos santos católicos quando aos seus orixás de 

maneira coexistente. 
7 Em seu texto, “Olhares sobre os candomblés na encruzilhada: Sincretismo, pureza e fortalecimento da 

identidade”, (FLOR DO NASCIMENTO, 2017) denomina de sincretismo interno, aquele que se deve a 

história de nascimento dos cultos que agruparam divindades no Brasil, quando tais divindades eram 

cultuadas separadamente no continente africano. Tal fenômeno não envolveu elementos religiosos que não 

fossem provenientes das práticas africanas, elemento essencial para o nascimento dos candomblés. O 

sincretismo estratégico se caracteriza por ser uma tática de sobrevivência das crenças africanas, 

estabelecendo uma ligação com um santo cristão, sem que essa relação afetasse negativamente nos cultos 

tradicionais.  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

212 

 

disseminação do Candomblé. Se faz importante apontar que o sincretismo estratégico 

amplamente citado e colocado como resultado pacífico da fusão de culturas existentes no 

Brasil, foi uma narrativa construída sob a diminuição e o desprezo das culturas e 

espiritualidades africanas, trazendo, na maioria das vezes, exemplos que exaltam a 

contribuição cristã e diminuem as contribuições de origem africana. (NASCIMENTO, 

1978, p.108-111). 

A Irmandade da Nossa Senhora da Boa Morte é um símbolo de resistência, de 

exaltação da cultura e da religiosidade negra, de luta contra o racismo. A importância da 

Irmandade é reconhecida nacionalmente e internacionalmente pela sua luta antiescravista 

e pelo trabalho que fazem até os dias de hoje. Sendo assim, se faz necessário compreender 

como a Boa Morte se organizou e fortaleceu durante o século XIX, para construir as 

estruturas que as mantem vivas até os dias de hoje. Torna-se importante saber quem foram 

estas mulheres que se articularam de maneira que permitiram a construção da Irmandade 

enquanto instituição política com um legado muito importante para a luta antiescravista 

e viabilizaram o nascimento dos candomblés. 

O nascimento ou renascimento da Irmandade da Boa Morte em Cachoeira e sua 

permanência ao longo destes 200 anos, traz uma lição valiosa a respeito da produção de 

conhecimento e nos explica muito sobre o que pode ser mais valioso ainda: as estratégias 

de sobrevivência dos cultos negros no Brasil. A congregação é um patrimônio afro-

brasileiro vivo, que deve ser cultivado e exaltado, e deve servir de referência para as 

experiências afrodiaspóricas no mundo todo. 

Mesmo que o campo da História e a produção acadêmica tradicional não volte seu 

olhar para algumas organizações que se comportam como a Irmandade da Boa Morte e, 

em alguns momentos e, consequentemente, não as valorize o quanto deveriam, devemos 

continuar produzindo um conhecimento que consiga representar estas organizações com 

maior abrangência. 

 Ainda existem enormes lacunas a respeito da História da Irmandade, porém, 

sempre respeitando os desejos e preceitos religiosos das próprias irmãs, devemos procurar 

sempre saber mais a respeito de sua história, porém, também devemos atentar para um 

ponto crucial para o entendimento da organização: a sua agência e intencionalidade no 

intuito de não deixar explícito algumas nuances dessa trajetória. 

 

 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

213 

 

As detentoras do Awo 

 

Em uma breve análise, podemos compreender a complexidade dessas nuances 

históricas: Suas hierarquias, organização financeira, perpetuação da espiritualidade 

africana, o refinados pré-requisitos e a seleção minuciosa para entrada na irmandade, a 

sua influência política, o seu capital financeiro do passado, o cuidado e a reverencia as 

irmãs ancestrais, o senso de comunidade e os costumes alimentares. Com tanta riqueza 

de detalhes, porque que ainda é “difícil” traçar uma trajetória nítida sobre elas? 

Em pesquisas sobre bibliografia, documentação (ou a falta de documentação), e 

diferentes versões sobre sua data de fundação, pude perceber que essas ditas 

“contradições” de narrativas foram e são essenciais para que a irmandade resista por tanto 

tempo e elas não devem ser encaradas como um problema, mas sim aceitas como parte 

desta trajetória, como ponto essencial na manutenção de suas tradições e necessárias para 

que se cultivem o awo8 e suas tradições, assim como também suas transformações, que 

desta maneira, são realizadas pelas próprias irmãs, e não por desejos e necessidades 

externos a congregação.  

 

O “problema” da metodologia 

 

Já se sabe que a validade ou a confiabilidade dos relatos orais são colocadas em 

cheque, quando comparadas aos relatos escritos tão amplamente estudados e tidos pela 

historiografia como “tradicionais". Porém, mesmo em uma situação de desconfiança, tais 

visões simplistas podem de certa maneira, auxiliar a pesquisa histórica baseada na 

oralidade, no sentido de que estas constantes críticas fazem com que profissionais que se 

debruçam em relatos orais estejam sempre atentos ao seu método e seu fazer 

historiográfico (FERREIRA, 2002, p.327). Assim como explica a professora Marieta de 

Moraes no trabalho “História, tempo presente e história oral”, a história oral como método 

historiográfico possui tanto rigor científico quanto outro método de análise de maneira 

que, tal método não representa menos segurança para historiadores que estão preocupados 

com o os usos da oralidade para servir a interesses políticos e ideológicos. (FERREIRA, 

2002, p.329). 

Seja por ingenuidade ou por qualquer outro motivo, é de conhecimento de todos 

                                                             
8 Awo em Iorubá, significa ‘segredo’ elemento essencial presente nas religiões de matriz africana. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

214 

 

que se dedicam ao estudo da História, que não existem trabalhos de pesquisa que não 

possuam suas escolhas políticas. Por consequência, é sabido o porquê de temas que 

envolvem candomblés, macumbas, calundus, batuques e outros cultos e tradições de 

pretas e pretos, assim como este aqui trabalhado, não são abordados por alguns cientistas 

e quando são, trazem uma visão completamente estereotipada e distorcida das realidades 

vivenciadas, a serviço de reforço de estereótipos racistas e imaginários. 

O relato oral sobre as memórias individuais diz muito, não apenas sobre o que está 

sendo contado, diz também bastante sobre quem está contando tal relato e quais são suas 

concepções e visões, devido ao fato de que estas memórias são construídas através do que 

foi representativo sobre o passado para quem está trazendo um depoimento. Além disso, 

é importante salientar que existem conexões entre as memórias pessoais e as memórias 

coletivas, enquanto que, relatos pessoais, quando colocados em conjunto, apontam para 

relatos construídos por uma memória coletiva, agregando valor a estes sinais que não 

variam. (POLLAK, 1992). 

Nas comunidades provenientes da diáspora africana, a memória é preservada e 

transmitida através da oralidade, diferentemente da tradição eurocêntrica, que prioriza a 

escrita em favor da palavra falada. Segundo HAMPATÉ BÂ (1982, p.180), as tradições 

africanas prezam pela oralidade como canal de transmissão de conhecimento, poder e 

representam sabedoria e autoridade. O autor explica que a importância dada a cada uma 

das maneiras de transmissão de conhecimento, se dá de acordo com o valor que a própria 

sociedade em questão atribui a tal forma de transmissão: 

 

... não é esta a maneira correta de se colocar o problema. O testemunho, 
seja escrito ou oral, no fim não é mais que testemunho humano, e vale 

o que vale o homem. […] […] Nada prova a priori que a escrita resulta 

em um relato da realidade mais fidedigno do que o testemunho oral 

transmitido de geração a geração (HAMPATÉ BÂ, 1982, p.181,182). 

 

A tradição oral é importante para as comunidades africanas e não pode ser 

colocada em patamares abaixo da tradição escrita, assim como foi realizado por costume 

no mundo ocidental, afinal de contas um documento escrito pode servir a interesses 

específicos, escondendo ou desvelando detalhes, tanto quanto um relato falado. Neste 

sentido, um testemunho se torna bastante importante ao se tratar do passado pois além de 

elucidar sobre fatos acontecidos, também traz a importância e o sentido que aquele fato 

possui na perspectiva de quem o está narrando. Nas sociedades que prezam o 

conhecimento oral, a palavra tem um valor maior do que nas sociedades em que se 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

215 

 

apegaram a escrita e uma grande valorização das representações criadas pela memória. 

(HAMPATÉ BÂ, 1982, p.180) 

No contexto das Irmandades Negras, a oralidade se faz essencial para 

compreensão de vivências dos indivíduos ou de entidades inteiras, no sentido que trazem 

à tona dimensões acerca do passar do tempo e revelam diferentes percepções tanto com 

o que é falado, quanto o que não é falado, trazendo novas possibilidades para o estudo da 

organização. (SANTANA, 2013, p. 38–40) 

Além do validade e importância da palavra dita e do cuidado com a transmissão 

do conhecimento através da fala trazido como herança da travessia de África, existe o 

fato de que o sistema escravagista dificultou bastaste as possibilidades de letramento de 

escravizados, especialmente após 1835, quando foi proibido que escravizados 

frequentassem escolas (PERES, 2020, p.162), tornando assim, a oralidade como meio de 

comunicação mais eficaz e de maior entendimento para a população preta.  

Assim como a Boa Morte, outras organizações também não possuem acervo 

documental escrito que possam servir como fontes comprobatórias escritas de sua 

fundação, funcionamento, porém isso não pode ser um impeditivo para seu estudo e para 

seu devido reconhecimento.  

A aclamada autora Nigeriana, Chimamanda Ngozi Adichie, em seu discurso, 

posteriormente publicado como o livro: “O perigo da História Única” fala de maneira 

simples e certeira sobre o ponto: 

 

As histórias importam. Muitas histórias importam. As histórias foram 
usadas para espoliar e caluniar, mas também podem ser usadas para 

empoderar e humanizar. Elas podem despedaçar a dignidade de um 

povo, mas também podem reparar essa dignidade despedaçada; [...]Eu 
gostaria de terminar com esta ideia: quando rejeitamos a história única, 

quando percebemos que nunca existe uma história única sobre lugar 

nenhum, reavemos uma espécie de paraíso (Adichie, C. N. (2009). 

 

 A importância das diferentes narrativas é essencial para trazer uma história 

representativa a respeito de fatos e trajetórias. Assim sendo, se faz essencial, ao se tratar 

de populações pretas, escutá-las, através de diferentes meios, e não apenas com livros e 

documentos escritos, possibilitando assim, decifrar explicações para questões travadas 

por tradições impostas à população diaspórica preta, trazendo à tona suas agências, 

estratégias e protagonismo. 

 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

216 

 

Conclusão 

 

 É essencial, como já dito aqui anteriormente, a importância e o legado construído 

pela Irmandade da Nossa Senhora da Boa Morte e igualmente essencial, a conscientização 

a respeito dessa organização e do que ela representa enquanto instituição de mulheres 

negras anciãs, detentoras de conhecimento, dos segredos e espelho para tantas outras 

mulheres negras. Sua história, quando colocada em um olhar mais atento, traz uma série 

de pontos chaves primordiais para se compreender a nossa construção cultural e social. 

  Ainda há muito o que ser reverenciado, estudado e reconhecido, como o 

nascimento do samba, que é um dos símbolos importantes de identidade nacional, ou a 

possibilidade de organização dos candomblés da Bahia. Estes e outros assuntos não 

citados e explorados nesse trabalho possuem uma forte ligação completamente 

entrelaçada com a Irmandade da Boa Morte. Deve-se muito a estas mulheres e também 

temos muito o que aprender com elas.  

 Em tempos tão inseguros e inconstantes em relação a retirada progressiva de 

direitos da população preta, devemos olhar para trás e aprender com essas mulheres, para 

que no futuro possamos também dizer que também conseguimos e que existimos. Se ao 

longo da História do Brasil, a tentativa de destruição através de um projeto de apagamento 

da população preta foi constante e dura, tenhamos a certeza que existem projetos de 

existência e perpetuação muito maiores e bem sucedidos, vencedores... Sim, vencedores, 

porque (re)existências pretas existem e continuarão existindo. 200 anos não são 200 dias. 

Viva a Irmandade da Boa Morte! Viva Nossa Senhora da Glória! Axé! 

 

Bibliografia 

 
Adichie, C. N. (2009). O perigo da história única. Disponível em 

http://www.ted.com/talks/lang/pt/chimamanda_adichie_the_danger_of_a_single_story.h

tml Acesso em 25 Abril 2018 

 

ALBUQUERQUE, Wlamyra Ribeiro de; FRAGA FILHO, Walter. Uma história do negro 

no Brasil. Salvador, Centro de Estudos Afro-Orientais; Brasília, DF: Fundação Cultural 

Palmares, 2006. 

 

Bahia. Governo do Estado. Secretaria de Cultura. IPAC. Festa da Boa Morte. Salvador: 

Fundação Pedro Calmon / IPAC, 2011 

 

BOSCHI, Caio. Os Leigos e o Poder (Irmandades Leigas e Política Colonizadora em 

Minas Gerais). Editora Ática, 1986 

http://www.ted.com/talks/lang/pt/chimamanda_adichie_the_danger_of_a_single_story.html
http://www.ted.com/talks/lang/pt/chimamanda_adichie_the_danger_of_a_single_story.html


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

217 

 

 

CARVALHO, Marcos. Gaiaku Luiza e a trajetória Jeje-Mahi na Bahia. Rio de Janeiro: 

Pallas, 2006. 

 

CIDREIRA. Renata Pitombo; RIBEIRO, Vanhise da Silva; SILVA, Aline Pires. 

“Irmandade da Boa Morte: Simbologia dos Trajes e Reforço à Identidade Sincrética.” p. 

2. In: Intercom – Sociedade Brasileira de Estudos Interdisciplinares da Comunicação. X 

Congresso de Ciências da Comunicação na Região Nordeste – São Luis, MA – 12 a 14 

de junho de 2008. Disponível em: 

http://www.intercom.org.br/papers/regionais/nordeste2008/resumos/R12-0417-1.pdf  

 

CONCEIÇÃO, Joanice. Irmandade da Boa Morte e Culto de Babá Egum: 

Masculinidades, Feminilidades e Performances Negras. Jundiaí: Paço Editorial, 2017. 

 

DO NASCIMENTO, W. F. Olhares sobre os Candomblés na encruzilhada: Sincretismo, 

pureza e fortalecimento da identidade. Revista Calundu, v. 1, n. 1, 5 jul. 2017. 
 

FERREIRA, Marieta de Moraes. História, tempo presente e história oral. Topoi (Rio J.),  

Rio de Janeiro, v.3, n.5, p.314-332, Dec.2002 . In: 

https://www.scielo.br/pdf/topoi/v3n5/2237-101X-topoi-3-05-00314.pdf Acesso em: 25 

set 2020. 

 

HALL. Stuart. Da Diáspora. Identidades e Mediações Culturais. Belo Horizonte: 

EdUFMG/Humanitas, 2003. 

 

HAMPATÉ BÂ. A. “A tradição viva.” In: KIZERBO, J. História Geral da África 

Metodologia e pré-história. São Paulo: Ática, Paris: UNESCO, 1982. 

 
IBGE - Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. A população negra no Brasil. In: 

https://brasil500anos.ibge.gov.br/en/territorio-brasileiro-e-povoamento/negros/populacao-negra-

no-brasil  Acesso em 22/11/2019. 

 
NASCIMENTO, Abdias Do. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 

mascarado. São Paulo: Editora Perspectiva, 2016. 

 

NASCIMENTO, Luiz Claudio, "Mulheres (Des)ordeiras: culto ancestrais na Irmandade 

da Boa Morte, 1999, texto inédito. 

 

NASCIMENTO, Luiz Cláudio do. Povoamento e Formação Social de Cachoeira. 2020.  

 

PERES, Eliane. A aprendizagem da leitura e da escrita entre negras e negros 

escravizados no Brasil: as várias histórias dos “sem arquivos”. Cadernos de História da 

Educação, v.19, p 149-166, Jan-Abr, 2020. 

 

POLLAK, Michel. Memória e Identidade Social. Estudos Históricos. Rio de Janeiro, Vol. 

5, n. 10, 1992 

 

REGINALDO, Lucilene. Irmandades e devoções de africanos e crioulos na Bahia 

setecentista: histórias e experiências atlânticas. In: Stockholm review of Latin American 

studies. Disponível em: http://www.lai.su.se/publications/stockholm-review-of-latin-

american-studies/list-of-issues/issue-no-4-march-2009-1.135159 Acesso em 15/10/2017.  

http://www.intercom.org.br/papers/regionais/nordeste2008/resumos/R12-0417-1.pdf
https://www.scielo.br/pdf/topoi/v3n5/2237-101X-topoi-3-05-00314.pdf
https://brasil500anos.ibge.gov.br/en/territorio-brasileiro-e-povoamento/negros/populacao-negra-no-brasil
https://brasil500anos.ibge.gov.br/en/territorio-brasileiro-e-povoamento/negros/populacao-negra-no-brasil
http://www.lai.su.se/publications/stockholm-review-of-latin-american-studies/list-of-issues/issue-no-4-march-2009-1.135159
http://www.lai.su.se/publications/stockholm-review-of-latin-american-studies/list-of-issues/issue-no-4-march-2009-1.135159


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

218 

 

 

REGINALDO, Lucilene. Os Rosários dos Angolas: Irmandades de Africanos e Crioulos 

na Bahia Setecentista. São Paulo: Alameda, 2011. 

 

REGIS, Mariana Fernandes Rodrigues Barreto. “Dizem os Irmãos”: Propostas 

metodológicas de análise de um compromisso de Irmandade no período colonial. 

Dissertação (Mestrado) - Universidade de Brasília, Brasília, 2016. 

 

REIS, João José. Identidade e Diversidade Étnicas nas Irmandades Negras no Tempo da 

Escravidão. Tempo, Rio de Janeiro, vo.2, nº3, 1996. 

 

SANTANA. Analia. A participação política das mulheres na Irmandade de Nossa 

Senhora do Rosário dos Homens Pretos do Pelourinho (1969 – 2001). Dissertação 

(Mestrado) – Universidade do Estado da Bahia, Salvador, 2013. 

 

SANTOS, Mariana de Mesquita. PELAS CONTAS DO ROSÁRIO: Cidadania na 

Irmandade de Nossa Senhora do Rosário dos Homens Pretos do Pelourinho no Pós-

Abolição (Salvador, 1888-1930). Dissertação (Mestrado) - Universidade de Brasília, 

Brasília, 2018. 

 

SILVEIRA. Renato da. O Candomblé da Barroquinha: processo de constituição do 

primeiro terreiro baiano de Ketu. Salvador: Edições Maianga, 2006. 

 

SOARES, Mariza de Carvalho. Devotos da Cor. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 

2000. 

SOUZA, Wiltércia Silva de. O sequestro das santas: A Irmandade da Boa Morte e a 

Igreja Católica em Cachoeira, Bahia – 1989. Dissertação (Mestrado) – Universidade do 

Estado da Bahia, Santo Antônio de Jesus, Bahia, 2007. 

 

THORNTON, John Kelly. A África e os Africanos na formação do mundo atlântico, 

1400-1800. Rio de Janeiro: Elsevier, 2004. 

 

TVE BAHIA, Irmandade da Boa Morte | TVE Bahia. Youtube, 02 dez 2019. Disponível 

em: https://www.youtube.com/watch?v=zkV5EWEm_iQ  Acesso em: 20 set 2020. 

 

Vide, Sebastião Monteiro da. (1853). Constituições primeiras do Arcebispado da Bahia 

feitas, e ordenadas pelo Illustrissimo, e Reverendissimo Senhor D. Sebastião Monteiro 

da Vide : propostas, e aceitas em o Synodo Diocesano, que o dito Senhor celebrou em 12 

de junho do anno de 1707. Acesso em: 

https://www2.senado.leg.br/bdsf/handle/id/222291 Consultado em 20 de 10 de outubro 

de 2020. 

 

Recebido em: 04/10/2020 

Aceito em: 07/10/2020 

 

https://www.youtube.com/watch?v=zkV5EWEm_iQ
https://www2.senado.leg.br/bdsf/handle/id/222291


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

219 

 

ORIXÁ OU DIABO: A CONSTRUÇÃO IMAGÉTICA DE 

EXU NO BRASIL 
 

Rychelmy Imbiriba Veiga1 

DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.35815 

 

Fiz meu ensino fundamental em uma escola evangélica e ali compreendi que a 

religião que eu praticava não era igual a de meus colegas da Escola Batista que 

frequentava, pois eles seguiam os fundamentos de um livro “sagrado”, a Bíblia.  Era ao 

redor deste livro que nos reuníamos nas aulas de religião e nas celebrações das diversas 

datas comemorativas. Os professores usavam todas suas capacidades pedagógicas para 

explaná-lo. Foi com essa sede de descobrimento do mundo, em um sistema letrado, que 

me vi ávido por livros que falassem sobre o candomblé.  

Assim, no começo de minha adolescência, na casa de uma mãe de santo de 

Xangô, descubro um volume de um livro de Pierre Verger: Orixás: deuses iorubás na 

África e no Novo Mundo (1981). Aquele livro me foi mostrado como algo importante, 

que continha segredos, e me foi permitido folheá-lo enquanto meus pais realizavam as 

cerimonias rotineiras do terreiro. Além de um texto muito atrativo, o que me chamou 

muito a atenção foram as inúmeras fotos que esse autor fizera tanto na África quanto no 

Brasil, mostrando as semelhanças ritualisticas entre esses dois territórios.  

Foi a primeira vez que pensei em nossa religião para fora do terreiro, 

atravessando fronteiras e tradições longínquas. Para os adeptos do candomblé, um 

trabalho como o de Verger nas mãos de um número cada vez maior de adeptos 

escolarizados acabou por transformar a realidade dos cultos afro-brasileiros, criando no 

imaginário das religiões de matriz africana no Brasil, a busca pela África. A 

Antropologia, neste sentido, foi decisiva na configuração do candomblé atual e os 

trabalhos nascentes das experiências dos antropólogos em torno das casas eleitas como 

tradicionais, contribuíram para a primazia das casas de nação Nagô. 

 

                                                
1 Mestre em Estudos Étnicos e Africanos/ CEAO/UFBA. E- mail: rychelmy@hotmail.com.  

 

mailto:rychelmy@hotmail.com


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

220 

 

A partir de 1930, a antropologia reconhece o candomblé como um 

campo possível de pesquisa. Estudiosos brasileiros e estrangeiros 

como Nina Rodrigues, Arthur Ramos, Edison Carneiro, Ruth Landes, 
Donald Pierson, entre outros, fazem o resgate histórico e 

antropológico dessa religiosidade. Outras gerações de pesquisadores, 

que tiveram como base estes, acima citados, tanto no sentido de 
continuar suas investigações quanto de questionar certos paradigmas 

em que se basearam, resgatam valores africanos desse orixá, 

rompendo com uma visão estigmatizada do candomblé e, 

especialmente, de Exu. (VEIGA, 2018, p. 22) 

  

 Essa antropologia (hoje adjetivada como antropologia afro-brasileira) continuou 

crescendo nas gerações seguintes de pesquisadores, dentre os quais podemos citar uma 

nova geração de clássicos, tais como: 

 

Pierre Verger, Vivaldo da Costa Lima, Juana Elbein dos Santos e 

Deoscoredes Maximiliano dos Santos, o Mestre Didi, entre outros que, 
inclusive, parte de uma relação como candomblé diferente dos 

anteriores, alguns com um pertencimento intenso. Com base nessas 

pesquisas que eram consumidas pelo de santo, em espacial, os 
integrantes do movimento negro, principalmente na década de 1970, 

Exu deixa de ser o diabo e resgata aspectos originais da tradição 

africana (VEIGA, 2018, p. 23). 

 

No campo das visualidades, temos a antropologia visual, que utiliza da imagem 

(fotografia ou vídeos) de forma não apenas auxiliar, mas como forma de engendrar 

discurso como um documento. Entretanto, em especial sobre a fotografia – que 

representa uma imagem congelada é pertinente considerar que: 

 

O significado de uma fotografia está sempre inevitavelmente sujeito a 

uma moldura cultural, envolto num discurso fotográfico, que limita as 

suas possíveis funções, os seus significados e mesmo as nossas 

expectativas e leituras em relação a esta, e como tal deve ser encarado 
criticamente (CALDEIRA, 2017, p. 176). 

 

Essa capacidade de ter um olhar crítico sobre as fotografias é o objetivo deste 

ensaio. Alheio à grande contribuição de Verger para a legitimação e reconhecimento do 

Candomblé – sendo ele também religioso, uma vez que a comparação entre os cultos 

dos dois lados do oceano mostravam semelhanças irrefutáveis – as imagens, em especial 

as fotos de Verger, serviram para legitimar as religiões afro-brasileiras. 

As imagens desempenham um papel crucial na criação da experiência com o 

sagrado, expressando e formando as diferentes visões do sobrenatural, assumidas em 

diferentes culturas e épocas. As histórias das imagens no candomblé também 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

221 

 

apresentam seus percalços, como a perseguição sofrida pelas casas de culto pela polícia, 

que constituiu como crime a prática ritual, logo, a relação imagética deveria ser evitada, 

para não virar prova irrefutável de contravenção penal. A proibição que se deu para que 

as pessoas não fossem fotografadas nas casas de culto, ou mesmo em estados de transe, 

foi então atribuída a uma suposta aversão das divindades; porém, desde a década de 

1940, os registros de pessoas e de cerimonias feitos nas fotos de Verger, por exemplo, 

vêm desencadeando questões e debates em torno do tema. A antropologia, de alguma 

forma, conseguiu fazer registros que se tornaram históricos. 

Para nosso melhor diálogo, analisarei como a imagem do orixá Exu, que 

carregou o estigma da demonização como herança do sincretismo religioso, vem sendo 

transformada no decorrer dos últimos anos. Exu é o Orixá mais humano entre todos, 

nem completamente bom, nem completamente mau.  

Desde o contato da cultura europeia com o continente africano, o choque 

cultural esteve presente e o imaginário eurocêntrico atribuiu ao orixá uma carga 

negativa, seja devido ao seu caráter humano, à sua sexualidade aguçada, ou à forma 

antropomórfica, principalmente fálica, de seus objetos de culto, levando vários 

missionários a criarem a partir deste orixá o diabo cristão. Logo, no processo de 

cristianização, Exu torna-se a fonte de todos os males, a personificação do mau. A 

identificação desse orixá com o diabo se consolidou nos dicionários e nos escritos de 

diversos estudiosos desde o começo da colonização até os dias atuais, como em 

Crowther (1852), Maupoil (1938) e Abraham (1958); e foi essa mentalidade propagada 

pelo colonizador que encontrou eco no Brasil colonial. 

Na construção do candomblé, na busca pela legitimidade de um culto aceitável 

pela sociedade, o culto a Exu deveria ser escondido aos olhos dos não iniciados. Isso 

influenciou o modo como o xirê, a roda constitutiva das cerimonias públicas, foi 

instituído. Exu deveria ser agradado a portas fechadas antes das festividades públicas, 

para não aparecer ao público em geral e para não atrapalhar a festa. A fim de fazer a 

comunicação entre os humanos e as divindades, mediador entre estes dois mundos, foi 

impossível anular o culto ao Orixá, mas seu ritual se tornou interno e secreto. Até hoje, 

nas casas tradicionais da Bahia, as cantigas aos orixás no xirê começam pela saudação a 

Ogum. 

Na liturgia iorubá, para além das ideias colonialistas, Exu é um orixá muito 

complexo. Ligado ao começo da vida na terra, ele é o equivalente ao Adão cristão, a 

massa primordial que ganha vida com o sopro divino de Olodumare, tendo nessa forma 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

222 

 

primordial a forma de Yangi, a pedra vermelha de laterita, a lama em estado bruto, 

destino reconstituinte de todos os seres humanos após sua vida na terra. Ele está ligado 

à multiplicidade, ao crescimento, e é o mensageiro, responsável pelo movimento e pelas 

sensações do corpo, como frio, o calor e a fome — sensações relacionadas com o bará, 

o Exu do corpo constituinte de todos os seres vivos. 

Exu é o responsável pela sexualidade humana e é representado sempre pela 

forma fálica, como podemos ver nesta descrição do século XIX: 

 

O culto do falo é exibido com despudor. Vê-se por toda a parte o 

horrível instrumento que Liber inventou para servir às abomináveis 

manobras de sua paixão: nas casas, nas ruas, nas praças públicas. É 
encontrado isolado; os falóforos, às vezes, carregam-no com grande 

pompa; em certas procissões, agitam-no com ostentação e apontam-

no para as jovens, no meio das danças e dos risos de uma população 
sem pudor. Os negros são bem inspirados quando fazem desse 

instrumento o atributo a Elegbara, personificação do demônio 

(BOUCHE, 1885, p. 121). 

 

Embora a figura fálica seja um dos mais importantes atributos em seus objetos 

de culto, esta nem sempre está representada de forma óbvia, sendo comum que o orixá 

seja representado por um chapéu que cai por suas costas, numa cauda fálica, ou por 

vezes em esculturas com penteados fálicos. A sexualidade pode ser também 

representada pelo prazer oral, em várias esculturas, como no ato de chupar o próprio 

dedo, assobiar ou tocar flauta. À Exu são atribuídos ainda os sonhos eróticos, o 

adultério e toda relação sexual ilícita. Para entender esse processo, devemos levar em 

consideração também os valores sociais vigentes nas sociedades africanas, a relação 

com o corpo e a necessidade da fertilização, de ter famílias grandes, para o sucesso 

social e financeiro das mesmas. 

Exu, no Brasil, mantém alguns de seus atributos, porém, com a socialização dos 

negros africanos e a construção de novas formas de culto, como a umbanda e a 

quimbanda – religiosidades construídas no sincretismo – as associações ao diabo cristão 

começam a moldar o imaginário popular de maneira diferente da Africana. Dessa 

associação, nasce a representatividade do tridente, arma de Netuno na mitologia 

romana, ou seu equivalente Poseidon na mitologia grega, bem como de demônios 

inferiores que passam a fazer parte do imaginário religioso coletivo. A imagem da 

mulher, em sua associação com Exu, associa-se à figura da Pombagira, considerada uma 

mulher lasciva, promíscua e de caráter ambíguo. Essa associação ao diabo se torna 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

223 

 

evidente também nas diversas imagens vendidas pelas lojas especializadas em cultos 

afro-brasileiros, quando é representado por uma tez de cor vermelha e com chifres. No 

Brasil, principalmente na umbanda, Exu está associado a espíritos “menos evoluídos”: 

 

Os exus são, pois, os escravos que não aceitam seu destino, que se 

revoltam contra os senhores, que os matam com o veneno e a 

feitiçaria. Nos cosmos umbandistas, são depreciados, situados fora do 
mundo dos espíritos evoluídos, nas trevas da ignorância, mas, ao 

mesmo tempo, valorizados em razão do poder que essa posição 

marginal lhes dá. São poderosos por serem impuros (CAPONE, 2009, 
p. 102). 

 

O sincretismo acabou promovendo uma modalidade de culto misto, em casas de 

candomblé que cultuam tanto a divindade Exu, quanto casas que adotam o culto a essas 

entidades, denominadas “catiços” ou “escravos”. Nessas casas, é comum assentar um 

casal de entidades, o Exu e a Pombagira.  

Devido ao forte sincretismo, as iniciações a esse orixá no Brasil tornaram-se 

motivo de contradições, e, embora nosso interesse nesta pesquisa seja entender a 

influência das imagens de Exu captadas pela ótica de Verger, é impossível não se deter 

sobre os estereótipos atrelados a esta divindade. As casas de culto mais ortodoxas da 

tradição iorubá no Brasil, ditas Ketu, pelo menos aquelas consideradas casas matrizes, 

oficialmente não iniciam pessoas para Exu. Não se nega que existam filhos deste orixá, 

porém quando isso acontece, se inicia a pessoa pra Ogum, seu irmão mítico e orixá 

muito próximo. Muitas vezes essa prática gera discussões acirradas, como mostra 

Verger: 

 

Uma delas [das filhas de Exu] faleceu recentemente na Bahia. Foi 

iniciada por volta de 1936 e, com o sincretismo de Exu com o Diabo 

não deixa de dar-lhe um aspecto desagradável; murmurava-se que 
haviam pregado uma peça nela. Foi assentado Esú e não Ogum, o 

verdadeiro senhor de sua cabeça, ou, mais exatamente, um Esú 

servidor de Ogum, que o acompanhava, é quem teria sido assentado, 
fazendo-se as obrigações para Esú com as folhas que lhe são 

consagradas. Isso teve como consequência o afastamento de Ogum, 

que desde essa época queixava-se de ter sido negligenciado e acabou 

matando aquela a quem reivindicava para ele (VERGER, 1999, p. 
132). 

 

O processo de africanização do candomblé (VALLADO, 1999; MELLO, 2008) 

transformou também a relação das casas de santo com o orixá Exu. Embora as casas 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

224 

 

matrizes não o iniciem, é cada vez mais comum que as casas que descendem delas o 

façam. Nos últimos anos, podemos ver casas tradicionais iniciando homens pra Exu, 

como o Pilão de Prata, o Terreiro do Cobre e o Opô Aganju. 

Nas casas onde se inicia Exu, existe o cuidado de delimitar quais as fronteiras 

entre o que é cristalizado na africanidade e os modelos de culto organizados a princípio 

no Brasil. Até mesmo em casas matrizes é usual, por exemplo, o uso de assentamentos 

rituais com tridentes, atribuição, como já foi colocado, do culto a Exu no novo mundo. 

É sempre um dilema em muitas casas a feitura ou não deste orixá, pois, por um lado, se 

busca a legitimação de uma raiz nobre, quanto mais esteja ligada a uma casa matriz, 

pela fidelidade à sua tradição — portanto, quanto mais “pura”, mais difícil se torna 

realizar a iniciação. Por outro lado, uma pessoa que se propõe a cultuar este orixá 

demonstra ser um sacerdote ou uma sacerdotisa com um conhecimento do culto muito 

grande, uma vez que é capaz de manipular o axé de um orixá tão poderoso e raro. 

Os escritos e registros imagéticos de Verger sobre Exu (1999), tanto na África 

quanto no Brasil, buscam legitimar as imagens do culto africano. Em nenhum momento, 

em suas obras, ele fala sobre como o orixá é representado usualmente, tampouco 

fotografa imagens ou assentamentos ao modo brasileiro tão comum em casas 

tradicionais, até mesmo nas casas onde realizou suas pesquisas e era ligado às liturgias. 

Ele deu ênfase a poucos assentamentos que mantinham uma ligação mais estreita, 

porém menos comum, com a África. No capítulo em que o autor fala sobre Exu no 

Brasil, há certa contradição, pois, segundo os informantes aos quais ele recorre para a 

pesquisa, existiriam 21 qualidades de Exu, as quais descreve com nomes africanos, 

como Alaketu, Lonan, Jelu, Jigidi, dentre outros. Nos dois parágrafos seguintes, ele 

descreve a casa de uma iniciada para Exu, onde encontra diversos assentamentos do 

orixá. Porém, com nomes característicos da umbanda, como: Sete Facadas, 

Mulambinho, Vira, dentre outros, e, de certa forma, faz vista grossa para esses deslizes 

etnográficos. 

É interessante que em um retrato feito por Verger na década de 1940 há um 

registro da incorporação de uma Iaô de Exu, de um modo que não seria provável, 

devido ao entendimento que se tinha deste orixá na época. O capacete pontiagudo, que 

no mito africano esconde uma faca na cabeça de Exu, os símbolos fálicos em sua 

cintura, as cabaças, as fileiras de búzios e o colar de chifre de boi, bem como o ogó, 

bastão em forma de falo, são elementos do culto iorubá resgatados nos últimos anos, 

principalmente devido ao contato com africanos e o crescimento do culto a Ifá. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

225 

 

Questiono-me se essa construção fotográfica não teria forte influência de Verger, visto 

que se sabe que ele fazia a ponte cultural e litúrgica entre África e Bahia no vai-e-vem 

de suas pesquisas.  

Outro dado que corroboraria para essa “montagem” realizada por Verger é o fato 

de que, como é sabido até mesmo pela tradição oral, a iaô fotografada, Sofia de 

Mavambo, não era da tradição ketu, tendo sido iniciada pelo Tata Ciríaco do Tumba 

Junsara, casa tradicional da nação angola.  

Podemos observar, nas três fotos de Sofia disponíveis na Fundação Pierre 

Verger, que o orixá não está dentro de uma roda de candomblé, como todas as outras 

fotos do transe sagrado de outros orixás — está paramentado sozinho, do lado de fora 

da casa. Questiono-me se essa construção fotográfica não teria forte influência de 

Verger, visto que ele fazia a ponte cultural e litúrgica entre Áfricas e Bahia no vai e vem 

de suas pesquisas.  

O que posso afirmar é que havia, sem sombra de dúvidas, um grande 

intercâmbio entre intelectuais e artistas da época. É notável que há, por exemplo, uma 

grande semelhança entre o Exu fotografado por Verger e o idealizado nos desenhos de 

Carybé: a mesma roupa, os mesmos instrumentos, paramentos e a mesma postura 

corporal, mostrando que essa construção imagética atravessa os meios acadêmicos, 

artísticos e culturais. Na prancha esculpida em madeira que se encontra no Museu Afro 

da Universidade Federal da Bahia, localizado na histórica Escola de Medicina, que fica 

no Pelourinho, nota-se que Carybé continua idealizando, como Verger, um Exu nos 

moldes da tradição africana, não esquecendo, porém, mesmo que discretamente, de 

expor um tridente. 

        

Figura 1.Exu de Verger                                                Figura 2: Exu de Carybé 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

226 

 

A roupa, os instrumentos, as paramentas e a postura corporal são os mesmos, 

demonstrando que tanto o meio acadêmico quanto o meio cultural comungavam das 

mesmas construções. Em sua Prancha esculpida em madeira, que se encontra no Museu 

Afro da Bahia, Carybé continua idealizando como Verger um Exu africano, não 

esquecendo, porém, mesmo que discretamente, de expor um tridente. 

A busca pela legitimidade de uma matriz africana, idealizada por pesquisadores 

das religões afro-brasileiras, influenciou a liturgia das comunidades de culto no Brasil, 

transformando a relação existente entre as diversas casas. As obras de autores como 

Pierre Verger (1999) e Juana Elbein dos Santos (2012) foram um marco neste sentido, 

sendo seguidas por diversos outros autores contemporâneos, estudiosos e religiosos. A 

internet e a interação através dos diversos meios de comunicação facilitaram e 

encorajaram posturas de alcance mais amplo e global.  

 

As redes sociais constituem um grande aliado ao povo do candomblé. 

É uso comum nos candomblecistas a internet como ponto de pesquisa 

e comunicação entre Sacerdotes e iniciados. A proliferação de grupos 
nas redes sociais e a inclusão doa adeptos do Candomblé em diversos 

grupos, ao mesmo tempo, cria uma rede ampla de informações que 

circulam muito rapidamente. (OLIVEIRA JUNIOR, 2018, p.14) 

  

O culto a Exu, como orixá africano, é uma realidade, sendo, hoje, a resistência à 

sua iniciação uma prática de pouquíssimas casas, que carregam a alcunha de 

tradicionais e procuram se manter fiéis às suas ideologias iniciais. A foto de Verger, 

assim como a arte de Carybé, cristalizou uma forma característica de ser desse orixá que 

foi replicada por algumas casas de santo, sem maiores problematizações. Entretanto, 

enquanto um babalorixá e pesquisador que sou, sinto na pele uma parte da natureza 

dinâmica e inexplicável desta divindade. Também tenho feito da parte explicável, uma 

bandeira de luta tanto para o entendimento deste Orixá na sociedade, quanto com a 

finalidade de colocar na gira epistemológica saberes e fazeres oriundos destas matizes. 

Para tanto, o trabalho de reflexão e descolonização de sua imagética, bem como de 

elaboração de novas imagens, desponta como possibilidade da construção de novas 

narrativas a partir de olhares negros. 

 

 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

227 

 

Referências 

ABRAHAM, R.C. Dictionary of Modern Yoruba. London: University of London Press. 

1958.   

 

BOUCHE, P-B. Sept Ans en Afrique Occidentale: la Côte des Esclaves et le Dahomey. 

Paris: Plon, Nourrit & Cie. 1885. 

   

CALDEIRA, Sofia. As potencialidades do estudo da imagem fotográfica na 

antropologia visual. In Vista – Revista de Cultura Visual, Nº 1 – Políticas do olhar. 

Lisboa: Sociedade Portuguesa de Ciências da Comunicação, 2017. 

 

CAPONE, Stefania. A Busca da África no Candomblé: tradição e poder no Brasil. Rio 

de Janeiro: Contra Capa Livraria/Pallas, 2009.   

 

CROWTER, Samuel. A vocabulary of Yoruba Language. London: Seeleys. 1852.   

MAUPOIL, Bernard. La géomanci à l’anciene Côte des Esclaves.  Paris: Institut 

d’Ethnologie, 1988. 

 

MELO, Aislan Vieira de. Reafricanização e Dessincretização do Candomblé: 

movimentos de um mesmo processo. Revista Anthropológicas, ano 12, v. 19(2): 157-

182, 2008.  

 

OLIVEIRA JUNIOR, Geraldo Barboza de. A religiosidade afro-brasileira na história do 

Rio Grande do Norte no início do século XXI: intolerância contínua versus resistência 

crescente. Revista Trabalhos de Antropologia e Etnologia, v. 58, 2018. 

 

SANTOS, Juana Elbein dos. Os Nagô e a Morte: pade, àsèsè e o culto Égun na Bahia. 

14a ed. – Petrópolis: Vozes, 2012. 

 

VALLADO, Armando. Os Percalços da Africanização. Trabalho apresentado no 

Congresso de Umbanda e Candomblé. Diadema, São Paulo, 1999. 

 

VEIGA, Rychelmy Imbiriba. Um menino na Bahia em busca de Pai Procópio de 

Ogunjá. Salvador: Vento Leste, 2018. 

 

VERGER, Pierre Fatumbi. Notas sobre o Culto aos Orixás e Voduns na Bahia de Todos 

os Santos, no Brasil, e na Antiga Costa dos Escravos, na África. Tradução: Carlos 

Eugênio Marcondes de Moura. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1999.   

 

_______________. Orixás: deuses iorubas da África e do Novo Mundo. Salvador: 

Corrupio, 1981. 

 

Recebido em: 16/12/2020 

Aceito em: 16/12/2020 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

228 
 

AO BARRO VOLTARÁS: REFLEXÕES SOBRE A 

NASCENÇA 
 

Ana Carolina de Souza Silva1 

DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.34981 

 

Começo 

Mbanda Nzila 

 

Eles queimam a escrita,  

mas não queimam a oralidade.  
Eles queimam os símbolos,  

mas não queimam os significados.  

Eles queimam os corpos,  
mas não queimam a ancestralidade.  

Salve!  

(SANTOS, 2019, p. 35) 

 

O trecho do poema de Mestre Nêgo Bispo acima é provocador. Ele me faz 

pensar nos diversos processos que vivi/vivo direta e indiretamente devido às práticas da 

colonialidade. Há o que posso explicar e o que sequer posso imaginar. Costumo dizer 

que essa impossibilidade de comunicar ocorre devido às limitações decorrentes da 

linguagem; trata-se de golpe de “mestres” impor uma língua a fim de exterminar uma 

cultura e, em seguida, determiná-la como “a língua”, ou seja, uma língua única. O que 

quero dizer é que há aquilo que sequer sou capaz de dizer, pois me falta... 

Permito-me me apresentar. Sou ndumbe da casa Manzo Kalla Muisu, terreiro de 

candomblé de angola localizado no setor rural Sobradinho dos Melos, pertencente a 

região administrativa Paranoá-DF. Meu pai de santo é Tatetu Kanamburá, um homem 

de Kasuté Lembá muito sábio e responsável. Ele, assim como toda a família, me 

acolheu naquela casa há alguns meses e, desde então, tenho aprendido com as 

con’vivências.  

Digo de antemão que minha intenção não é a de detalhar a tradição do 

candomblé angolano, tampouco venho teorizá-la. Venho com um propósito de 

apresentar minha perspectiva de criança ainda não iniciada nessa doutrina que, 

                                                             
1 Universidade de Brasília. Email: css.ana@hotmail.com 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

229 
 

conforme Tata nos diz, não se aprende nos livros. Portanto, malembe aos mais velhos 

caso o que eu diga aqui esteja indevido.  

Assim, sendo uma ndumbe recém chegada, reconheço que pode haver diversos 

equívocos aqui, por isso ensaio essa reflexão. No entanto, me recordo de um recém 

muzenza, um amigo, que dizia: “você, criança, hierarquicamente não tem muita 

importância, mas tua fala pode nos trazer/lembrar algo importante, justamente por 

perceber tudo pela primeira vez”. À vista disso, meu desejo é de transgredir. Por 

associação, teço uma rede que propõe minhas vivências e aquilo que mestres e mestras 

como Bispo dos Santos, Ailton Krenak, Beatriz Nascimento, minha avó e outras e 

outros mais velhos já discorriam. 

 

Meio 

Pois bem, era dia 12 de outubro no calendário gregoriano. Nesse dia, aqui no 

Brasil, temos o feriado em comemoração ao dia de Nossa Senhora, e também ao dia das 

crianças. Os nossos referenciais, como sempre, são capitalistas, uma vez que dia das 

crianças é o dia de comprar brinquedos e gastar dinheiro em parques e ambientes de 

recreação. Nossa sociedade modernizada não é capaz de celebrar as crianças como 

possibilidades de cura para o futuro; pelo contrário: a data é um reforço das práticas de 

consumo exacerbado. Próximo a data há um grande investimento em publicidade a fim 

de alcançar o interesse dos pequenos com parafernálias de plástico – tudo isso me faz 

rememorar a crônica e a bola de Veríssimo. 

Ademais, o dia de Nossa Senhora é um feriado católico. Lembremos que o país é 

laico, mas sabemos que, entre outras coisas, essa é só mais uma formalização; a nossa 

burocracia, cheia de seus rococós, serve, na verdade, para manter o estado de coisas. O 

Estado junto à modernidade e suas ordens políticas e econômicas não prioriza a 

verdade, mas a conveniência. É por isso que descaradamente o país permanece sob 

grande influência euro-cristã.  

Pois bem, estamos no terreiro e, nesse momento, Pai Lua Branca começa os 

rituais. Ele é um caboclo encantado, o que significa que, conforme ele mesmo diz, 

esteve em terra e um dia não pisou nela mais. Encantado é esse ser que nem vive, nem 

morre, mas se encanta e faz história nas histórias dos outros a partir de suas próprias 

histórias. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

230 
 

Relembro bem! Ele sabe e compartilha o conhecimento de que nada nos impede 

de sermos devotos de Maria Padilha e de uma santa; um boiadeiro e Santo Antônio; 

tudo ao mesmo tempo. Sua fala vai de encontro a uma das maiores referências 

intelectuais vivas que acredito termos no Brasil. Não o chamarei de intelectual negro, 

pois ele mesmo não admitiria isso. Ele é um ancião, alguém que veio antes, alguém que 

teceu e desteceu muitas redes e, por isso, hoje tem muito a ensinar. O Mestre Antônio 

Bispo dos Santos, quilombola e morador da comunidade Saco do Curtume, no Piauí, 

evoca sobre a potência do contracolonialismo, essa força que nos permite ir além das 

nossas próprias cosmossensações. A epistemóloga Oyěwùmí (1997) retrata bem o termo 

ao cunhá-lo, definindo enquanto “um modo inclusivo de descrever a concepção do 

mundo por diferentes grupos” (p. 2-3). 

Isso porque somos capazes de ter conhecimento do mundo para além da 

racionalidade advinda da modernidade. Enxergamos para além da visão positivista, 

ouvimos para além de nosso aparelho auditivo, dizemos muito mais com nossos corpos 

que com nosso aparelho fonador. Há algo além que permanece tradicionalmente em 

nossa memória e, por isso, cosmossentimos. O próprio Mestre Bispo nos lembra de 

como tivemos a capacidade de ter adicionado em nossa percepção cósmica a crença do 

colonialista. Isso só foi possível, pois somos povos plurais. O colonialista é monoteísta, 

nós não.  

Pois bem! Esse encantado, Pai Lua Branca, transcende os limites do que se 

imagina de um terreiro. Isso porque, curiosamente ou não, é extremamente católico e 

devoto de Nossa Senhora Aparecida, de modo que, em todo 12 de outubro, um terço é 

rezado em homenagem à santa. É Mestre Bispo dos Santos que lança crítica aos saberes 

lineares e monoteístas em oposição a nós, politeístas, ao dizer que: 

 

Esses saberes são diferentes, por quê? São saberes de cosmologias 

diferentes. O euro-cristão-colonialista-monoteísta, por ser monoteísta, 

pensa de forma linear. Ele só tem um deus. Só olha na direção daquele 
deus, em uma direção: é mono. É vertical, é linear, não tem curva. Ele 

pensa e age assim. O povo dito contracolonialista – aqui nos 

autonomeamos e os nomeamos também – tem vários deuses e várias 
deusas. E eles ainda doaram o deus deles para nós: vivem insistindo 

para dar seu deus para nós. Mas qual é o deus que eles querem dar? 

Um deus colonizado (SANTOS, 2019, p.26). 

 

O filósofo Luís Saraiva, ao retratar os Encantados do Tambor de Mina, relata 

que um Caboclo “participa de dois mundos e pode até ser cristão” (SARAIVA, 2020, 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

231 
 

p.22); depois complementa que “é aqui que mais uma vez a nossa Linguagem precisa 

gingar para entender o que está se fazendo presente” (idem). Em consonância, Mestre 

Bispo conclui: o que demonstra se um povo está dominado/colonizado ou não é a forma 

como se porta. Logo, se o Caboclo é católico ou não, torna-se o menor dos “problemas” 

em nosso terreiro. 

Mais uma vez me recordo dos relatos de Saraiva (2020) e o Tambor de Mina nas 

festas de São Pedro e São Marçal presentes na pesquisa do intelectual. Segundo Saraiva 

o código que é detectado nas festas é euro-cristão, mas a essência das celebrações é 

afro-pindorâmica-pagã-politeísta. Tudo isso só é possível quando reconhecemos a 

pluralidade dos saberes orgânicos (SANTOS, 2019) presentes nos calundus, nos 

quilombos, na capoeira, no samba e em tudo que gira. Tudo isso só é possível quando o 

mais novo permite olhar para o mais velho e encontrar nele uma sabedoria viva. Assim, 

 

Eu não preciso de Karl Marx e de outros acadêmicos: preciso de 

minha geração avó, aquela que veio antes de mim e que me move. 

Essa lógica é organizada em começo, meio e começo. Minha geração 
avó é começo, minha geração filha é meio e minha geração neta é 

começo de novo (SANTOS, 2019, p.27). 

 

Saraiva estende essa sabedoria ao Caboclo, ao tratar “aquilo que o colonialismo 

e suas estratégias de submissão do Ser-poli buscou reduzir em conceitos mono as 

multiplicidades que compõem o ser-supravivente”. O genocídio só se torna tão presente 

devido à fragilidade do colonizador.  

 

*** 

 

A ideia da transfluência a qual se propôs Mestre Bispo dos Santos não é muito 

diferente do que falou Ailton Krenak em A vida não é útil (2020). Krenak é uma 

liderança, um mestre, um disseminador de saberes da contemporaneidade; ele sabe que 

é possível ouvir a voz do rio, das montanhas, da floresta. Fico honestamente encantada 

em como suas palavras parecem ser aquilo mesmo que Mestre Bispo nos fala, ou seja, 

ideias que transfluem. Tudo isso me leva a crer que, de fato, estamos em um momento 

de nossa contemporaneidade que, se continuarmos levando adiante ideias arcaicas e a 

caminho da falência como as de Platão e Kant, continuaremos regredindo. Os saberes 

reais e relevantes não estão em livros clássicos, mas no conhecimento passado por 

gerações de nossos ancestrais da terra e nossos ancestrais africanos. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

232 
 

Mestre Bispo dos Santos nos diz que “nosso olhar está voltado para a beleza [...] 

Assim como a água transflui, por baixo da terra ou pelo ar, nós transfluímos pela 

cosmologia e pela cultura” (SANTOS, 2019, 24). Foi transfluindo com nossos 

ancestrais da terra que sobrevivemos diante da extorsão colonialista. Quando volto ao 

terreiro, volto a aprender a base. Agradeço aos meus antigos. 

Sendo uma profissional da linguagem, aprendo a ensinar que a linguagem é a 

habilidade que se restringe aos seres humanos de comunicarem-se por meio de uma 

língua. Língua será um sistema constituído de signos vocais (com exceção das línguas 

de sinais) utilizados em dada comunidade linguística (MARTELOTTA, 2016). Desde 

Saussure, o pai da Linguística, é dito que a linguagem é uma habilidade exclusivamente 

humana, mas tenho uma forte tendência em desacreditar nesse princípio básico dessa 

ciência. 

Lembro de Altaci Rubim, mulher indígena do povo Kokama. Ainda na época do 

mestrado, estava eu atuando enquanto sua estagiária na disciplina “Introdução à 

Linguística” na Universidade de Brasília. Diante problematizações que permeiam as 

diversas correntes linguísticas, a Professora Altaci nos diz: “Gente, eu ensino isso que é 

programado, mas honestamente não consigo acreditar. A Linguística diz que a 

linguagem é exclusivamente humana, mas quando o pássaro pia, eu sei o que diz. Eu 

converso com o pássaro”. Não posso deixar de revelar o meu estado de choque no 

momento. Altaci declaradamente foi de frente com o princípio básico da Linguística e, 

honestamente, foi ótimo ouvir algo tão real.  

Tiradas todas as barreiras do positivismo que ainda pairam nas ciências 

firmemente, Altaci conseguiu simplificar para mim o conhecimento de algo que tem 

feito cada vez mais sentido na vivência do terreiro. Quando entro no terreiro e peço 

licença a Pambu Njila, eu me comunico com o guardião que, desde a “minha decisão” 

de ir ao terreiro, autorizou que eu estivesse lá. Quando, de pés descalços, lavo meu 

corpo e meu mutuê com kijauá, me comunico com as ervas que preparam meu corpo e 

tiram qualquer carrego que possa obstruir o ngunzo que receberei. A bênção que peço 

de meu Pai ao mais novo é mais do que uma bênção concedida por aquele ser 

materializado, pois tenho a cosmossensação que toda uma herança de seres está presente 

no ato. O tambor que toca se comunica com a entidade; a entidade autoriza que as mãos 

de toque dos Tatas toquem para ela. Quando eu rodo no terreiro, minha dança é a 

comunicação sagrada. A galinha comunica-se com todos nós; ela tem o propósito de 

uma obrigação, de uma missão divina; ela sabe para que veio; ela é sagrada por 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

233 
 

alimentar uma energia sagrada, portanto, não sou melhor que ela, uma vez que “os 

outros seres são junto conosco” (KRENAK, 2020, p. 71). 

Aliás, é a partir do alimento que me comunico com minhas entidades. Recordo-

me do dia que fui até minha casa a fim de realizar um fundamento direcionado a 

Ndanda Lunda, Nkise que representa as águas doces, a fertilidade e outras coisas mais 

que só saberei vivendo o terreiro. Eu estava gestante, na época, e esse fundamento foi 

solicitado por uma entidade. Bem, se a comunicação com Nkise se dá pelo alimento, é 

por isso que o alimento é tão sagrado para nós. Tatetu Kanamburá disse ao final “é de 

Ndanda Lunda, essa menina tua; ela vai mamar muito, você terá muito leite”. E assim 

foi. E assim é. Oferto alimento, recebo alimento, dou alimento, e tudo circula. Segundo 

Saraiva, “nossos mortos sentem fome. Iku também come” (SARAIVA, 2020, p. 20). A 

isso, o autor chamou de “Filosofia da Fome” ao dar-se conta do “alimentar e do fazer-

alimentar” presente nas festas negras (idem). 

Toda a resistência de nossas tradições me faz pensar no que chamarei de 

metafísica do quilombismo que atravessa os espaços pretos. Pareceu e ainda parece um 

atrevimento o que Abdias Nascimento dizia desde a década de 70, mas seus saberes 

transfluem na sabedoria de Mestre Bispo. O quilombismo é a força motriz do 

contracolonialismo. Em síntese, se o quilombismo se apresenta nas formas associativas 

que desempenham “um papel relevante na sustentação da continuidade africana”, temos, 

por excelência, uma prática contracolonial, uma vez que não permite que o colonialismo 

adentre os espaços de resistência.  

“Quem deve desmanchar o colonialismo é quem tentou colonizar”, já dizia 

Mestre Bispo (2019, p. 24), “então devemos contracolonizar: impedi-los de fazer” 

(SANTOS, 2019, p. 25). Vejamos: essas associações formaram e ainda formam “uma 

unidade, uma única afirmação humana, étnica e cultural, a um tempo integrando uma 

prática de libertação e assumindo o comando da própria história” (NASCIMENTO, 

2019, p. 281). É como Beatriz Nascimento, grande historiadora brasileira, já dizia, que 

“os homens e seus grupamentos, que formaram no passado o que se convencionou 

chamar ‘quilombos’, ainda podem e procuram fazê-los”. O quilombo passa a ser, nesse 

sentido, a práxis contracolonial. 

Mestre Bispo dos Santos reconhece essa práxis nas favelas. Para ele, a favela 

não é a margem do centro, mas uma centralização em si mesma. Para ser margem, 

pressupõe-se que faça farte, mesmo que minorizada, de um centro; mas o que 

percebemos nas comunidades faveladas é que, não fosse a força comunitária, não 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

234 
 

haveria existência. O centro centralizador e dominante não passa de uma parte opressora 

do qual procuramos nos esquivar para não morrer (de fome, de bala, de depressão que 

seja). “Comunidade é feita de pessoas e essa sociedade é feita de posses” (SANTOS, 

2019, p. 31). Enquanto mulher negra que não está no centro de dominação, me sinto em 

comunidade em minha favela, em meu terreiro, em meus quilombos.  

Nesses espaços, sinto que eu e minhas famílias “andamos em constelação” 

(KRENAK, 2020, p. 39). Especificadamente no terreiro, tenho meu Pai e irmãos, mais 

velhos e mais novos. Tenho outros Pais, e muitas Mães que, como Mestre Bispo disse, 

carregam “um saber ancestral que nos ensina” (SANTOS, 2019, p. 32). As makotas 

sempre sabem o que fazer com as crianças. Eu sou uma criança. E minhas crianças estão 

no terreiro. E sempre há remédio para tudo. Para o menino que não tem obedecido, 

benzimento e água de canjica no mutuê. O peito empedrou? Repolho. Umbigo estufado? 

Cueiro e botão! Dor de cabeça? Tome esse chá e cubra esse mutuê. E todos, 

absolutamente todos, cuidam de minhas crianças, cuidam de mim, que sou uma criança. 

E assim vamos rodando. 

Se sou criança, há ainda mais segredo. “Não olhe para o quartinho que você não 

tem idade para isso”. “Não fique aqui dentro”. “Use sua cinta”. “Não pode deixar 

comida no prato”. “Não pode roer osso”. “Mulher não pode fazer isso”. “Homem não 

pode fazer aquilo”. E por quê? Só saberei vivendo, porque a tradição é viva e orgânica. 

Francamente, não há feminismo europeu que me faça crer que é um desprestígio 

estar na cozinha quando estou no terreiro. Dar e receber o ngunzo que o alimento 

sagrado me proporciona é uma sensação de fazer parte do todo. Aliás, ainda sobre o 

quilombismo no terreiro, esse espaço contracolonial, penso sobre os hábitos 

alimentares. Ao contrário do que dizem os radicais veganos, nosso consumo de carne é 

sagrado. Diferente dos moldes de produção desenfreados, a alimentação é um ato de 

sacralização. Dispensar a carne do bicho ofertado ao Sagrado é, no mínimo, uma 

afronta. Me lembro de uma experiência de Mestre Bispo dos Santos: 

 

Outro dia um homem me perguntou, em uma fala que fiz em Belo 

Horizonte, o que eu achava sobre a alimentação dos terreiros no que 
diz respeito ao sacrifício dos animais. Quando fui responder, disse a 

ele uma coisa que eu nunca tinha feito, mas que podia poderia fazer. 

Eu disse a ele: “Estou em Minas Gerais. Aqui vocês adoram um 

chouriço. E terça-feira irei no terreiro de Pai Ricardo e beberei sangue 
e cachaça com Exu. O animal que vai ofertar o sangue para bebermos 

morreu, mas o animal do chouriço também morreu. Portanto, a 

diferença não está em sacrificar o animal, mas no paladar. A gente 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

235 
 

gosta de sangue com cachaça como vocês gostam de chouriço!”. Isso 

é o que eu chamo de pedagogia do impacto, que aprendi com o Mãe 

Joana (SANTOS, 2019, p. 32). 

 

*** 

 

Seguimos rodando. De acordo com Mestre Bispo,  

 

o deus deles é do milagre. Os nossos, do feitiço. Eles deram o deus 
deles para nós. Nós ‘aceitamos’. E ajeitamos agora. Temos os nossos e 

o deles. E assim, ou ajeitamos as coisas pelo milagre ou pelo feitiço 

(SANTOS, 2019, p.28).  

 

Ao contrário dos saberes coloniais, com princípios individualizados e 

singularizados, acreditamos na continuidade, no compartilhamento, na multiplicação. O 

colonizador pensa de forma tão una a ponto de acreditar que, para ser feliz, precisa não 

ter filhos. 

Por sua vez, atravessados por uma cosmossensação afro-pindorâmica, 

verificamos que ter filhos é uma bênção, é próspero. Mas não posso deixar de 

mencionar que, embora, às muitas vezes, nos deparamos felizes com o nascimento de 

um/a muzenza, em contraposição, parir no mundo civil parece sinônimo de uma vida 

que se acabou. Permito-me problematizar a alegorização que se faz de nossos saberes. É 

preciso viver o terreiro para além do terreiro ou acabaremos por colonizar esse espaço 

contracolonial. 

Outro processo alegorizante que percebo está na prática de respeito aos mais 

velhos: ela também deve estar para além dos terreiros. Aquela preta velha, seja ela sua 

vizinha ou sua avó, ela que muitas vezes se senta quieta, observadora, calada, tranquila; 

ela que se inquieta e anda para todos os lados, cuidando de todos, mesmo já andando 

curvado; ela que simplesmente está; ela também é minha mais velha. O terreiro não é 

lugar de fetichização, mas de retorno, de aprendizado. O que faz com que a 

ancestralidade seja ovacionada se o respeito à avó, à mãe é negligenciado? Me 

pergunto: tua ancestral mais próxima é Kayaya? Que sociedade é essa que, enquanto 

falamos em ancestralidade, não somos capazes de enxergar nossos velhos? 

Antes de me questionar sobre tudo isso, ali, em meados dos anos 2017 eu 

escrevia um poema. O trânsito das palavras em transe-lembrança se materializara nos 

versos abaixo: 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

236 
 

Dizem por aí que todos têm  

um preto dentro de si... 

Ah! Patéticos! 
Vocês conseguem ouvir a voz  

de minhas avós e das avós delas gritarem: 

“Parem de tirar nosso lugar ao sol!!!” 
Se essa voz −negra− não reside em você... 

Se esse clamor de resistência 

pela existência 

Não baila em seu coração... 
Então, não! 

Nós não somos iguais 

(SOUZA, 2018, p. 23-24) 

 

Essas avós são várias; são mulheres comunicadoras que me ensinam mesmo 

quando estão caladas. Eu as observo com a destreza das mãos que falam tanto. São 

receitas, costuras, rezas, manias, garrafadas, plantações; são matanças de galinha, 

feituras do sabão; é o bate-bate do pilão, a técnica de enrolar folha de bananeira; são os 

diversos espaços de resistência nessa terra em diáspora. Como diz meu irmão de santo, 

“o conhecimento só é válido quando é passado para frente”. Por isso estamos sempre 

ganhando, pois “a colonização não é um fato histórico, é um processo histórico”, logo, 

não perdemos ainda (SANTOS, 2019, p. 24). Nossos saberes estão vivos nas mãos de 

nossas mais velhas e mais velhos, basta observar com respeito. 

 

*** 

 

Abre-te campo formoso 
Abre-te campo formoso 

Cheio de tanta alegria  

Ô cheio de tanta alegria 
(Canção de Caboclo) 

 

Com essa canção de caboclo vou encaminhando mais algumas reflexões antes de 

ir ao começo de novo. Sim, aquele ciclo que Mestre Bispo já dizia.  

Bem, eu amo dançar. É um poder natural. Acontece um verdadeiro estado 

transeunte em que vou sem ir. Estou sem estar. A dança me liberta dos carregos 

também. A mão de toque bate na pele do bicho no tambor e abre caminhos. Nossa 

música é a louv’ação de chamamento ao encantamento. Dança, gira, ginga, vira, desvira 

e poeira sobre à medida que os pés pelados batem na terra seca do barracão. No meio de 

tanto suor, poeira, cura e alegria evoco Saraiva ao questionar “Será se aqui todo mundo 

é caboclo?” (SARAIVA, 2020, p.19). Capaz. E eu não me canso. As mãos que tocam 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

237 
 

tampouco. Todos em transe. Tanta alegria! Cantamos. Hampatê Bá ilustra bem as 

cosmossensações do que, com licença poética, chamarei de dança en’cantada ao dizer 

que 

 

Nas canções rituais e nas fórmulas encantatórias, a fala é, portanto, a 

materialização da cadência. E se é considerada como tendo o poder de 

agir sobre os espíritos, é porque sua harmonia cria movimentos, 
movimentos que geram forças, forças que agem sobre os espíritos que 

são, por sua vez, as potências da ação (HAMPATÊ Bá, 1997, p. 173). 

 

O terreiro é o lugar que busco uma memória a partir das vivencias. É a terra boa 

para o banzo, é o retorno. É o caminhar para trás; é a tentativa de achar uma luz que 

desobstrua o esquecimento, a pressão alta, a loucura que o colonialismo me empurra. 

Busco entrelaçar meu corpo à memória e identidade fragmentados em mim. Busco 

referenciar e reverenciar uma verdade. Eu morro em quase tudo que estive para 

finalmente encontrar espaço em ser. O lugar para o princípio é a iniciação. Busco nesse 

quilombo o nascimento. Esse nascimento pode ser o que Beatriz Nascimento chamou de 

Orí, no momento que o compreende enquanto “a identidade individual, coletiva, 

política, histórica” (NASCIMENTO, 1989 apud RATTS, 2006, p. 65). Dessa maneira, 

 

toda dinâmica desse nome mítico, oculto, que é o Ori, se projeta a 
partir das diferenças, do rompimento numa outra unidade. Na unidade 

primordial que é a cabeça, o núcleo. O rito de iniciação é um rito de 

passagem, de uma idade para outra, de um momento pra outro, de um 
saber pra outro, de um poder atuar para outro poder atuar 

(NASCIMENTO, 1989 apud RATTS, 2006, p. 63). 

 

Evoluir dói. Sair da ignorância dói. Entender dói. Não entender dói. Sozinha dói. 

Junto, mais ainda. Morrer dói. Nascer, também. E a dor evolui. Eu quero voltar. Para a 

base. Para o barro. Eu quero nascer de novo. 

 

Começo de novo 

Como Mestre Bispo falou, o colonialista nos denomina a fim de nos enfraquecer 

com palavras vazias. Porém, em nossa atuação contracolonial de resistência, sabemos 

ser necessário não alegorizá-la e compreendê-la para além das rodas de samba, rodas de 

capoeira e terreiros. Sabemos que essas giras se estendem aos quintais, cortiços, 

aglomerados, batalhas de rap, slams, feiras livres e outros potenciais quilombos os quais 

falavam Beatriz Nascimento e Abdias Nascimento e que, atualmente, também trata 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

238 
 

Mestre Bispo dos Santos ao falar de contracolonialidade. Os atos contracoloniais de 

resistência estão em cada família ancestral remanescente de uma prática afro-

pindorâmica. É a metafísica do quilombismo. 

Tratando de meu lugar enquanto pensadora, verificamos que as terminologias, 

de fato, são lugares políticos de dominação. O que o colonialista faz logo ao chegar em 

terras invadidas? Impõe sua língua e cultura a partir da força bruta. Assim sendo, é uma 

guerra desleal, seja pelas forças, seja pela intenção. Mas nossa capacidade de expansão, 

de transgressão, de transfluência é tamanha que continuamos diante disso. Ou seja, de 

que vale satisfazer o ouvido do colonialista dizendo que cultuo Jesus se, no âmago, vivo 

Lembá. Ouço, nessa reflexão, a voz de Bethânia: “Quanto nome tem a rainha do mar / 

Ndanda Lunda, Janaína, Marabô, Princesa de Aiocá / Inaê, Sereia, Mucunã, Maria, 

Dona Iemanjá”. Eu cultuo as águas do mar, sendo, por hora, essa imensidão marítima. 

Nossas palavras são vivas, pois “somos integrados com a vida” (SANTOS, 

2019, p. 25). Por mais que sejamos obrigados a cultuar o deus monoteísta e reconhecer 

em Lembá um Jesus Cristo, “chega um tempo que essa palavra nos serve, porque ela 

cria força, porque ela nos move, anda com a gente. Nossa ancestralidade entra nessa 

palavra e a movimenta a nosso favor” (idem). 

Por fim, acredito que seja o que Hampaté Bâ já dizia: 

 

Deve-se ter em mente que, de maneira geral, todas as tradições 

africanas postulam uma visão religiosa do mundo. O universo visível 
é concebido e sentido como o sinal, a concretização ou o envoltório de 

um universo invisível e vivo, constituído de forças em perpétuo 

movimento. No interior dessa vasta unidade cósmica, tudo se liga, 
tudo é solidário, e o comportamento do homem em relação a si mesmo 

e em relação ao mundo que o cerca (mundo mineral, vegetal, animal e 

a sociedade humana) será objeto de uma regulamentação ritual muito 
precisa cuja forma pode variar segundo as etnias ou regiões 

(HAMPATÉ BÂ, 2010, p. 173). 

 

Pois bem, era dia 12 de outubro no calendário gregoriano. Nesse dia, aqui no 

Brasil, temos o feriado em comemoração ao dia de Nossa Senhora, e também ao dia das 

crianças. Nesse dia, Pai Lua Branca batizou minha mais nova. Ela tinha 45 dias em 

terra, apenas. Embora nunca tivesse presenciado um batizado antes, sei que aquele ritual 

ocorrera aos moldes católicos. Um encantado incorporado em Tata Kanamburá dentro 

de um terreiro angola batizando, aos moldes católicos, a minha criança... Beleza que 

transflui e nada mais. Apesar de tudo, continuamos rodando. 

Nzambi Wa Kuatensá 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

239 
 

Referências 
HAMPATÉ Bâ, Amadou. A Tradição Viva. In: Ki-Zerbo, Joseph. História geral da 

África I: Metodologia e pré-história da África. Brasília: UNESCO, 2010. p. 167- 2012. 

 

KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. 

 

MARTELOTTA, Mario Eduardo. Manual de Linguística / organizador Mario Eduardo 

Martelotta. São Paulo: Contexto, 2016. 

 

NASCIMENTO, Abdias. O quilombismo: documentos de uma militância pan-

africanista. 3. ed. rev. São Paulo: Editora Perspectiva; Rio de Janeiro: Ipeafro, 2019. 

 

NASCIMENTO, Maria Beatriz, 1942-1995. Beatriz Nascimento, Quilombola e 

Intelectual: Possibilidades nos dias de destruição. Diáspora Africana: Editora Filhos da 

África, 2018. 

 

OYEWÚMÍ, Oyèrónké. The invention of women: making an African sense of western 

gender discourses. University of Minnesota, 1997. 

 

RATTS, Alex. Eu sou atlântica: sobre a trajetória de Beatriz Nascimento. São Paulo: 

Imprensa Oficial, 2006.  

 

SANTOS, Antônio Bispo. As fronteiras entre o saber orgânico e o saber sintético. In: 

Organização OLIVA, Anderson Ribeiro...[et al]. Tecendo redes antirracistas: Áfricas, 

Brasis, Portugal. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2019. p.23-35. 

 

SARAIVA, Luís Augusto F. Ubuntu e a Metafísica Vodum: o pensar filosófico a toques 

de tambor de mina. Belo Horizonte, MG: Letramento, 2020. 

 

SOUZA, Carolina. Lembranças Ancestrais. In.: Lembranças Ancestrais / Ana Carolina 

de Souza Silva. Brasília: AUA Editorial, 2018. 

 

Recebido em: 02/11/2020 

Aceito em: 16/12/2020 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

240 

 

TUPINAMBÁ BALANCEIA MAIS NÃO CAI: 

IDENTIDADE E ESPIRITUALIDADE NA SERRA DO 

PADEIRO/BA 
 

Cláudia Mirella Pereira Ramos1 

 Aldemir Inácio de Azevedo2 

DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.34537 

 

A Serra do Padeiro está localizada na cidade de Buerarema/BA e é a morada de 

indígenas da etnia Tupinambá. O uso do nome Tupinambá como autodesignação pelos 

indígenas representa uma identificação social, cultural e histórica com as populações tupi 

que viveram nessa região. Esse texto busca proceder um relato de experiência com olhar 

etnográfico sobre o culto aos encantados/caboclos cuja a expressão central ocorre 

anualmente na festa de São Sebastião em 19 de janeiro. 

 

Alguns dados demográficos da etnia Tupinambá 

 A Serra do Padeiro está situada ao sul do Estado da Bahia, na região classificada 

como o nordeste brasileiro, tem uma distância de 18 km do centro de Buerarema e 457 

km da Capital do Estado, Salvador. Este local faz parte do território indígena Tupinambá, 

que abrange também a aldeia de Olivença, na área litorânea, a oeste da cidade de Ilhéus, 

compondo um conjunto expressivo de núcleos, denominados “comunidades”, que ficam 

adjacentes, mas, em áreas interiores (CARVALHO; CARVALHO, 2011, p. 20).  

Essa área constitui um total de 47.376 hectares (BRASIL- D.O., 2009, p. 52). 

Conforme as informações do Sistema de Informação da Atenção à Saúde Indígena (SIASI 

2014) a população Tupinambá está em torno de 4.669 (quatro mil e seiscentos e sessenta 

e nove). Esses dados são da costa marítima com início na vila de Olivença passando pela 

Serra das Trempes e finalizando na Serra do Padeiro. Segundo informações da Sra. 

Glicéria3, conhecida como Célia Tupinambá na aldeia Serra do Padeiro tem 

                                                             
1 Professora na Unesulbahia-UniFtc/BA. Doutoranda e Mestre em Ciências Sociais pela Universidade 

Federal da Bahia-UFBA. E-mail. cmirella93@gmail.com.  
2 Professor do ensino básico, técnico, tecnológico e da educação superior no Instituto Federal da Bahia. 

Doutor em Desenvolvimento Sustentável pela Universidade de Brasília. E-mail. 

aldemirfms@yahoo.com.br.  
3 A Sra. Glicéria é filha do Pajé Sr. Lírio (Rosemiro Ferreira da Silva) e irmã do Cacique Babau. Ela que 

auxilia o Pajé nos trabalhos espirituais e também puxa o toré nas festas religiosas. 

 

mailto:cmirella93@gmail.com
mailto:aldemirfms@yahoo.com.br


Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

241 

 

aproximadamente 218 famílias e as atividades produtivas está relacionada a agricultura 

familiar.  

 

A festa de São Sebastião: uma tradição na Serra do Padeiro/BA 

No dia 18 de janeiro de 2019 fui visitar a aldeia indígena Tupinambá na Serra do 

Padeiro juntamente com 5 colegas, sendo dois ativistas do Movimento de Luta pela Terra, 

uma ativista da Campanha Permanente contra os Agrotóxicos e pela Vida e um 

Professor/pesquisador com o propósito de acompanhar os preparativos para a famosa 

festa de São Sebastião realizada anualmente nesse local. O meu interesse em participar 

era além de questões profissionais, tenho muita afinidade e sensibilidade com a temática, 

devido a minha essência e ancestralidade.  

Ao chegarmos na aldeia fomos recebidos pela Sra. Célia irmã do Cacique Babau. 

Ela nos relatou que tínhamos perdido a matança do boi e a chegada da entidade 

“Boiadeiro”. Disse que naquele momento os “Martim” estavam na terra. Em seguida 

chegaram três mulheres incorporadas dos “Martins4” para nos cumprimentar. Elas 

estavam fumando um charuto, a fala estava meio embolada aparentemente mais grossa, 

cuspiam no chão e falavam palavras consideradas “baixas” conforme a moral e bons 

costumes colocados pela sociedade. Uma das pessoas que estavam nos acompanhando 

começou a passar mal, sentindo muita tontura e foi levada para casa de santo para realizar 

uma limpeza espiritual. Essa limpeza foi realizada pelo “Martim” com folhas e fumo.  

Por conseguinte, o Martim brincou e conversou com as pessoas que estavam 

próximas a casa de santo: contava piadas e circulava o recinto, oferecendo goles de vinho, 

num copo pequeno, para cada pessoa, no salão. Pouco tempo depois, despediu-se. No 

resto do dia, as mulheres prepararam as comidas, principalmente, galinhas e o boi que 

haviam matado. Os homens continuaram destrinchando o boi, dividindo e pesando a 

carne, que seria distribuída entre várias famílias da aldeia. Durante todo o dia a aldeia se 

movimentava com os preparativos da alvorada de São Sebastião que iria começar às 04:00 

da madrugada do dia 19 de janeiro de 2019 e do Caruru de Cosme e Damião, a ser ofertado 

pela Dona Maria da Glória (esposa do Pajé e mãe de Rosivaldo Ferreira da Silva, 

conhecido como Cacique Babau) no mesmo dia às 15:30 horas. Os preparativos 

                                                             
4 As Entidade com nome de Martim são também chamadas de Marinheiro trabalham na Linha de Iemanjá 

e também de Oxum, que compõem o chamado “Povo da Água”. Observou-se que os indígenas também 

cultuam alguns orixás como oxum, iemanjá, obaluayê e Oxóssi. Os demais não foram citados e/ou não se 

manifestaram durante a festa de São Sebastião.  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

242 

 

envolviam comidas diversas (doces e salgadas), decoração no salão de santo, banhos de 

limpeza e cheiro para os convidados. Ao entrar na casa de santo, observei um altar muito 

bonito, com imagens de santo católico (São Sebastião), imagens da umbanda como 

caboclo (a), preto velho e em outra sala que antecede o salão de santo tinha a orixá 

(Iemanjá), Cosme e Damião e o marinheiro Martim. Sendo essas últimas cultuadas no 

candomblé e umbanda. Nos informaram que eles ficavam separados devido à falta de 

espaço no altar central.  

Ficamos hospedadas na casa onde ficam os professores que ministram aulas na 

escola indígena da aldeia. A movimentação foi constante para receber e acomodar os 

convidados. Vieram docentes e pesquisadores da Universidade Federal de Minas      

Gerais – UFMG, Universidade Federal da Bahia – UFBA, Universidade Federal do Sul 

da Bahia – UFSB e Universidade de Brasília – UNB. Contamos ainda, com a presença de 

ativistas, simpatizantes e indígenas de outras aldeias.  Ao anoitecer no dia 18 de janeiro 

de 2019 toda a aldeia já aguardava o jantar que seria servido às 19:00 horas. Parte da 

matança ocorrida pela manhã foi utilizada para alimentar as pessoas. Após o jantar 

algumas pessoas ficavam conversando em volta da fogueira, mas, a maioria se recolheu, 

pois, as festividades iriam começar na madrugada e continuar durante todo o dia.  

 

A alvorada de São Sebastião 

Na madrugada do dia 19 de janeiro de 2019 às 04:00 da manhã teve uma alvorada 

de fogos. As pessoas pulavam das camas e rapidamente iam em direção ao salão de santo. 

Ao chegar no salão o Pajé Sr. Lírio estava incorporado com São Sebastião que estava na 

terra para abrir a festa em sua saudação e informar para toda a aldeia como será o ano de 

2019. O mesmo falou sobre as conquistas e dificuldades relacionadas com a terra, os 

parentes/família, os direitos e deveres dos Tupinambás. Por conseguinte, Célia 

Tupinambá iniciou o xirê, os indígenas começaram a dançar em círculo portando maracás 

e aos poucos os “encantados” começaram a chegar.  

Nessa sessão se manifestaram os seguintes guias: cabocla Jurema, Sultão das 

Matas e posteriormente Martim pescador. Os encantados são considerados os guias dos 

Tupinambás, seres de força e luz guiados pelos domínios da natureza como: as matas, as 

águas do rio e mar, a terra, a serra entre outros. Segundo relatos, os encantados possuem 

poderes para guiar os Tupinambás nas labutas, problemas diários e questões relacionadas 

a saúde.  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

243 

 

Por volta das 08:00 da manhã todos os presentes foram levados para tomar o café 

da manhã. Aos que quiseram contribuir na organização, foram orientados a ajudar na 

confecção do almoço que seria servido às 12:00 horas e nos preparativos do caruru a ser 

ofertado por Dona Maria às 15:30. Durante esse intervalo não tivemos programação 

religiosa. Às 15:30 o salão de santo foi preparado para o caruru de Cosme e Damião5. A 

mesa foi montada com um pano branco no centro do salão. Em cima tinha a imagem de 

Cosme, Damião e Doum, velas coloridas, flores, balas, doces, mel, vinho, pipoca, 3 bolos, 

xinxim de galinha, vatapá e caruru feito com folhas de taioba. Por conseguinte, colocaram 

as crianças mais novas em círculo para comerem e as cantigas começam: “São Cosme 

mandou fazer duas camisinhas azul; no dia da festa dele São Cosme quer caruru”. Muitas 

músicas foram cantadas e alguns indígenas começaram a incorporar, segundo relatos, 

eram Cosme e Damião.  

Após distribuírem as comidas, deu-se um intervalo e por volta das 19:30 serviu-

se o jantar para todos na aldeia. Haviam chegado mais pessoas, inclusive um ônibus com 

as pessoas da redondeza. Muitos levaram barracas de camping, pois, as casas estavam 

muito cheias. Após o jantar que se encerrou às 21:00 horas os festejos em homenagem a 

São Sebastião continuaram. Deram início ao toré com cantigas parecidas ao do período 

matutino como: “quebra a cabaça e espalha a semente; corta a língua de quem fala mal 

da gente; E de quem fala mal da gente corta e arranca os dentes”. Aos poucos os 

“encantados” foram se manifestando nos indígenas presentes e as cantigas e danças 

continuavam initerruptamente. Os convidados foram chamados para entrar no toré 

formando uma belíssima roda energética e espiritual. Outros optaram em ficar ao redor 

da fogueira que fica em frente ao salão de santo. A festa em louvor a São Sebastião foi 

até o dia amanhecer. Segundo relatos de Dona Maria toda a comida, bebida, flores e velas 

que sobraram da festa são colocadas embaixo do altar na casa de santo e na primeira 

quarta feira após a festa são ofertados aos encantados na natureza.  

 

Considerações Finais 

Terminamos esse relato com a certeza que voltaremos na aldeia indígena 

Tupinambá da Serra do Padeiro. Foram muitos aprendizados com essa população de luta 

e resistência, sobretudo, no que se refere a luta pela demarcação de terra, reconhecimento 

                                                             
5 Nas religiões de Matriz Africana como o Candomblé e Umbanda essas divindades são referenciadas como 

Ibêjes.  



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

244 

 

e respeito pelas suas questões culturais, religiosas, sociais e políticas. Quanto ao 

acolhimento e receptividade não tenho palavras para agradecer. Fomos tratados com 

muito cuidado e carinho por todos na aldeia. Agradeço em especial a Sra. Dona Maria e 

Célia.  

Ressalto que fomos privilegiados em ter tido a oportunidade de conviver esses três 

dias com os Tupinambás da Serra do Padeiro e vivenciar um pouco da sua religiosidade 

e espiritualidade. Partindo de um olhar etnográfico percebeu-se um sincretismo entre as 

seguintes religiões: católica, umbanda, candomblé e encante.6 Observou-se esse 

sincretismo nas imagens, nas cantigas e presentes/ofertados aos encantados. Com relação 

as músicas, haviam em sua composição nomes de alguns orixás como Iemanjá, Oxum, 

Oxóssi, Obaluayê, Caboclos, Boiadeiros, Pretos Velhos, Martins ou Marujos.  

Outra questão que nos chamou atenção foi a utilização da expressão “encablocado, 

fulano está encaboclado.” Os Tupinambás da Serra do Padeiro utilizam esse termo para 

se referir aos indígenas que estão “incorporados com os encantados.” As crianças também 

utilizam essa expressão, ficam “brincando de encaboclar”. Portanto, essa expressão 

possui especificidade cultural na identidade dos Tupinambás e transcorre o imaginário 

social das crianças, jovens, adultos e idosos na aldeia. Em resumo observamos que para 

os Tupinambás dessa aldeia o culto aos encantados confere força e orientações para os 

indígenas trilharem as adversidades, questões sociais, políticas e culturais, sobretudo, no 

que se refere ao acesso e direito a terra.  Assim, os guias espirituais encantados 

representam o direcionamento sagrado para trilhar as pedras que aparecerem no caminho 

de todos os tupinambás na aldeia Serra do Padeiro. 

 

Referências 
 

ALARCON. Daniela Fernandes. O RETORNO DA TERRA: as retomadas na aldeia 

Tupinambá da Serra do Padeiro, sul da Bahia. Dissertação de mestrado em Estudos 

Comparados sobre as Américas do Instituto de Ciências Sociais da Universidade de 

Brasília, 2013.  

 

BRASIL. Resumo do Relatório Circunstanciado de Delimitação da Terra Indígena 

Tupinambá de Olivença. Diário oficial [da] República Federativa do Brasil. Poder 

Executivo. Brasília, DF, 20 abr. 2009. Seção 1. P. 52-57. 

 

                                                             
6 É considerado o processo espiritual vivenciado pelos Tupinambás da aldeia Serra do Padeiro. As sessões 

de “encante” passa por iniciação, obrigações, abertura e fechamento dos trabalhos espirituais. É considerado 

o culto dos Tupinambás da aldeia Serra do Padeiro.   



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 

 

245 

 

CARVALHO, Maria Rosário de; CARVALHO, Ana Magda. Índios e Caboclos: a 

história recontada. Salvador: EDUFBA, 2011. 

 

COUTO, Patrícia Navarro de Almeida. Morada dos Encantados: Identidade e 

religiosidade entre os Tupinambá da Serra do Padeiro – Buerarema, BA. Dissertação de 

mestrado em antropologia. Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade 

Federal da Bahia, 2008. 

 

Recebido em: 16/10/2020 

Aceito em: 16/10/2020 

 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

246 

 

ESCRITA ÌYÁLODÈ 
 

Yuri Macedo1 

DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.29647 

 

ARA WA R`ÓMI WÀ 

ARA WA R`ÓMI WÀ 

YÈYÉ OSUN 

OMI OLOWO 

(Canta Gilberto Gil e Marisa Monte) 

 

O presente texto, com características de ensaio acadêmico, objetiva construir a 

noção de Escrita Ìyálodè, bem como o seu processo de produção, como ela acontece e por 

quem é produzida no Brasil. A escrita debruça-se e assume importância na explicitação 

dos poderes de atuação e negociação das mulheres negras no campo da ciência brasileira. 

Assim, é necessário compreender os vários sentidos que nos ajudam em sua significação, 

capacitando-o a afastar-se das esferas patriarcais e sexistas que produziram falhas na 

historiografia. 

A palavra escrita, é o ato de expressão de ideias humanas por meio de sinais, e a 

palavra Yalodê, Ìyálodè, ìalodê ou Yalodé, uma palavra de origem iorubana que tem como 

significado: aquela que lidera as mulheres na cidade e/ou a dona do grande poder 

feminino. 

Mas, porque é necessário pensar nessa Escrita Ìyálodè? Essas escritas são parte de 

um movimento ancestral que tende a ser conduzido por mulheres, especialmente as 

mulheres negras dentro dos espaços acadêmicos e na ciência, que são silenciadas e 

violentadas antes, durante e após sua trajetória na produção de saberes e conhecimentos. 

Historicamente, a ciência foi vista como uma atividade realizada somente por 

homens-brancos, e foi a partir do século XIX que a mulher começou a aparecer nesse 

cenário da comunidade científica mundial, saliento que esse espaço foi conquistado 

também por mulheres-brancas. É necessário ressaltar que, antes desse século marco, a 

participação feminina não era permitida nas intensas e calorosas discussões que 

aconteciam nas sociedades e academias científicas pelo mundo. 

Caminhando junto à história da ciência sobre o cerceamento da mulher, outro fator 

é levado em conta no século XVI, o racismo, fenômeno da sociedade europeia que ao 

                                                             
1 Universidade Federal do Sul da Bahia. Email: yurimacedo@id.uff.br 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

247 

 

realizar suas invasões colonizadoras em diversos continentes, ao ver o outro, não refletia 

uma imagem conhecida. Por meio de estereótipos (pré)definidos, as sociedades não 

brancas e não cristãs estavam sujeitas a serem postas em questionamentos quanto às suas 

capacidades. 

Saliento ainda, acerca da Igreja, principalmente a Católica até o século XVIII, que 

era a responsável por determinar quem era considerado humano ou não, tornando-se um 

dos maiores processos excludentes de toda a humanidade, que até hoje estão enraizados 

pelos processos racistas e intolerantes nas sociedades. Sob esse olhar da igreja, “pensava-

se na humanidade como um gradiente – que iria do mais perfeito (mais próximo do Éden) 

ao menos perfeito (mediante a degeneração) –, sem supor, num primeiro momento, a 

noção única de evolução” (SCHWARCZ, 1993, p.48). 

Mbembe (2018) nos diz que a soberania é a capacidade de definir quem importa 

e quem não importa, quem é “descartável” e quem não é. A partir de Mbembe, e pelos 

inúmeros silenciamentos que ocorreram nos processos escravagistas no Brasil, 

principalmente daqueles que foram trazidos de África, se faz necessário trazer à tona todo 

o conhecimento da “mulher-negra-não cristã”, enraizado de ancestralidade.  

Sobre trazer à tona, as religiões afro-brasileiras como o Candomblé, Umbanda, 

Catimbó, Jurema, Macumba, Tambor de Mina, Xangô, Jarê, Quimbanda, entre outras, 

evidenciam que a mulher exerceu e exerce um papel importantíssimo e fundamental para 

manutenção dessas religiões, pois, representam a força e importância do matriarcado 

africano e afro-brasileiro, que nasce no contexto religioso, e que dele perpassa para o 

movimento de resistência sociocultural dos “ex-escravizados”2. 

Silva Simoni (2019), nos apresenta e afirma que, “se tratando de mulheres negras 

e de religião, as perseguições são maiores, já que elas agregam os elementos motivadores 

desta postura”. Evidenciamos que a religiosidade é também uma forma de conservar a 

identidade, principalmente em um contexto de opressão, e as mulheres negras são um 

exemplo desta afirmação. 

A Escrita Ìyálodè, assim como a Pedagogia da Ancestralidade, descrita por 

Kiusam de Oliveira em (2008),  

 

A Pedagogia da Ancestralidade, no campo da educação, se opõe à 

hegemonia epistemológica eurocentrada, propondo uma forma de ser-

pesquisar-conhecer-pensar-juntar-articular-agir que reconheça o 

                                                             
2 “Utilizaremos a palavra ex-escravizado, ao invés de escravo, mais uma vez por acreditar na força política 

das palavras” (Passos, 2019) 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

248 

 

continente africano como o Berço da Humanidade; nessa relação, a 

Europa, os europeus e suas produções intelectuais são recentes e, desta 

forma, talvez seja por tal consciência que a luta tem sido feroz daqueles 

que detém a hegemonia epistemológica, para impor formas de 

pensamentos. (OLIVEIRA, 2018, p.80) 

 

A Escrita Ìyálodè, vai por esse caminho da Pedagogia da Ancestralidade, caminho 

esse que leva o empoderamento da mulher negra, por meio de transgressões, é repensar 

que seus corpos podem estar em qualquer lugar por meio dos seus pensamentos, escritos 

e oralidade. Por meio do reconhecimento, as mulheres, a partir da pergunta: “quem sou 

eu?”, volvem na necessidade de entender a estrutura psíquica da pessoa que vive seu 

corpo negro e apresenta rupturas ou suturas no convívio em sociedade. 

Assim como Oliveira (2008) nos apresentou a Pedagogia da Ancestralidade, a 

Escrita Ìyálodè, é Corporeidade, Imaginário, Subjetividade, Oralidade, Identidades, 

Memória, Processos Educativos e Ancestralidade. E ao pensar onde se dá esse tipo de 

escrita, podemos imaginar inúmeros espaços onde a mulher se encontra, como: favelas, 

universidades, escolas, construções, ruas, em todo lugar. 

Ao caminhar para essa escrita, pensa-se nos espaços onde essas mulheres negras 

passaram por experiencias de exclusão devido ao racismo existente no Brasil, e mediante 

sua história e trajetória, escrevem por meio da sua energia vital (o asè3), para que as 

pessoas que leiam ou vivencie suas escritas lutem contra o racismo e, principalmente, 

contra o Epistemicídio4 dos saberes africanos e afro-brasileiros. Ou seja, a Escrita Ìyálodè 

significa expressão de ideias da mulher negra que emana liderança e poder nas práticas 

escritas, orais e vividas. 

Por fim, é necessário saber onde a Escrita Ìyálodè, se faz presente, e temos por 

exemplo as seguintes mulheres brasileiras negras: Nilma Lino Gomes, Sonia Guimarães, 

Kiusam de Oliveira, Sueli Carneiro, Anita Canavarro, Katemari Rosa, Conceição 

Evaristo, Petronilha Beatriz, Carolina de Jesus, Escolástica da Conceição de Nazaré, 

Marielle Franco, Pamella Passos, Patrícia Rufino, entre outras... 

 

Oní Sáà wúre (Senhor do Tempo (Existência) 

Sáà wúr àse (Rogamos bênçãos e axé) 

                                                             
3 Força vital que promove o dinamismo do ser humano. É uma energia que existe nos seres e precisa ser 

mobilizada e veiculada pelas relações, isto é, dada e retribuída. SÀLÁMÌ e RIBEIRO (2011) 
4 Carneiro, S. (2005) define: “pela negação aos negros da condição de sujeitos de conhecimento, por meio 

da desvalorização, negação ou ocultamento das contribuições do Continente Africano e da diáspora africana 

ao patrimônio cultural da humanidade; pela imposição do embranquecimento cultural e pela produção do 

fracasso e evasão escolar”. 



Revista Calundu –Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020 
 

249 

 

Oní Sáà wúre o bé rí o mó (Senhor do Tempo assim novamente) 

Oní Sáà wúre (Senhor do Tempo) 

Sáà wúr àse Bàbá (Rogamos bênçãos ao Pai) 
Oní Sáà wúre o bé rí o mó (Senhor do Tempo assim novamente). 

 

 

 

Referências 
 

CARNEIRO, Aparecida Sueli. A construção do outro como não ser como fundamento 

do ser. Tese (doutorado) em Educação. São Paulo: Universidade de São Paulo, 2005. 

 

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. São Paulo: n-1 edições, 2018. 

 

OLIVEIRA, Kiusam Regina de. Candomblé de Ketu e educação: estratégias para o 

empoderamento da mulher negra. 2008. Tese (Doutorado em Educação) - Faculdade de 

Educação, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2008. 

 

PASSOS, Ana Helena Ithamar. Um estudo sobre branquitude no contexto de 

reconfiguração das relações raciais no Brasil, 2003-2013. 1.ed. Porto Seguro: Editora 

Oyá, 2019, 180 p. 

 

SÀLÁMÌ, Sikiru (King); RIBEIRO, Ronilda Iyakemi. Exu e a Ordem do Universo. São 

Paulo: Editora Oduduwa, 2011. 

 

SCHWARCZ, Lilia Moritz. O espetáculo das raças. SP, Companhia das Letras,2004. 

 

SILVA SIMONI, Rosinalda Côrrea da. Ancestralidade Feminina: da Essência do 

Sagrado aos Movimentos Feministas, Mulheres Negras e Representatividade. 

Fragmentos de Cultura (Goiânia), v. 29, p. 293-300, 2019. 

 

Recebido em: 18/02/2020 

Aceito em: 22/04/2020 

 


