REVISTA

~

GIRA EPISTEMOLOGICA: CIENCIAS DAS

yd

MACUMBAS E OUTRAS ENCANTARIAS




REVISTA CALUNDU

http://calundu.org/revista

https://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu

Gira Epistemoldgica:
ciénclas das macumbas e

outras encantarias

Volume 4, Numero 2, Jul-Dez 2020


http://calundu.org/revista
https://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu

EXPEDIENTE E COMISSAO EDITORIAL

Com o ISSN 2526-9704, a Revista Calundu é uma publicacdo on-line e semestral do
Calundu — Grupo de Estudos sobre Religibes Afro-brasileiras. O peridédico publica
artigos em portugués e espanhol e conta com comissao editorial interdisciplinar.

A coordenacdo da comissdo editorial é realizada pelas doutoras Tania Mara Campos de
Almeida (editora chefe) e Gerlaine Martini (editora adjunta), que trabalham

horizontalmente e sem diferenciacéo hierarquica com os demais membros da comisséo.
COMISSAO EDITORIAL

Dra. Tania Mara Campos de Almeida (editora chefe)
Dra. Gerlaine Martini (editora chefe adjunta)

Dr. Gabriel da Silva Vidal Sid

Dr. Guilherme Dantas Nogueira

Dr. Hans Carrillo Guach

Dr. Wanderson Flor do Nascimento

EQUIPE EDITORIAL

Adélia Mathias

Aisha — Angéle Leandro Diéne
Andréa Carvalho Guimardes
Ariadne Moreira Basilio de Oliveira
Danielle de Céssia Afonso Ramos
Francisco Phelipe Cunha Paz
lyaromi Feitosa Ahualli

Nathalia Vince Esgalha Fernandes



CONSELHO EDITORIAL

Dr. Ariovaldo de Lima Alves, Professor Titular UNEB
Dr. José Jorge de Carvalho, Professor Titular da UnB

Dra. Karina Bidaseca, Professora da UBA — Argentina

Dr. Luis Ferreira Makl, Professor da UNSAM — Argentina
Dra. Rita Laura Segato, Professora Emérita da UnB

Dra. Yissel Arce Padron, Professora da UAM-X — México

Autor corporativo: Calundu — Grupo de Estudos sobre Religibes Afro-brasileiras.
Departamento de Sociologia da UnB; Campus Universitario Darcy Ribeiro — Instituto
de Ciéncias Sociais — CEP: 70910-900

http://calundu.org

Editores-chefes do dossié tematico: Francisco Phelipe Cunha Paz e Luis Augusto
Ferreira Saraiva

Gestéo editorial: Adelia Mathias e Guilherme Dantas Nogueira

Créditos da imagem da capa: Aisha — Angéle Leandro Diéne

Diagramacéao: Ariadne Moreira Basilio de Oliveira

Revisdo ortografica dos textos: Adelia Mathias e Gerlaine Martini


http://calundu.org/

A Revista Calundu é uma publicacdo académica semestral on-line do Calundu — Grupo
de Estudos sobre Religides Afro-Brasileiras, que apresenta trabalhos escritos (artigos,
resenhas de livros e textos extensionistas), com a temética afrorreligiosa/calunduzeira.

http://calundu.org/revista, https://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu

NOSSA LINHA EDITORIAL

A Revista Calundu apresenta publicacdes na area das Ciéncias Humanas, com a
teméatica geral afrorreligiosa, trabalhada semestralmente por meio de ndmeros
tematicos. Os textos publicados sdo divididos em trés grupos: (1) artigos académicos;
(2) resenhas de livros recentes (publicados hd no méximo 3 anos) ou antigos (publicos
ha pelo menos 60 anos); e (3) textos livres com carater extensionista, produzidos pela
comunidade afrorreligiosa, académica ou ndo, de autoria propria ou de terceiros
trabalhando com material original de religiosos (entrevistas, ensinamentos orais,

discursos e palestras, etc.).

A tematica afrorreligiosa € aqui entendida como aquela das religides afro-brasileiras,
cujo fendmeno social hodierno se deriva de toda historia e experiéncia dos Calundus e
da resisténcia do povo africano/afro-brasileiro escravizado no Brasil. E intrinseco a esta
compreensdo a interpretacdo do Grupo Calundu (concorre para tanto bibliografia
especializada, e.g. SEGATO, 1986/2005?, SILVEIRA, 20052, SANTOS, 2006°%), de que
as religides afro-brasileiras foram formadas neste pais, ao longo de séculos, a partir de
raizes afro-amerindias e interacbes nem sempre diretas ou pacificas com o colonialismo
catblico portugués. Os textos aqui publicados devem seguir esta premissa editorial,
afastando-se, portanto, da premissa de que as religides em pauta sdo mais propriamente

africanas no Brasil do que afro-brasileiras.

H& espaco, contudo, para que outras formas afrorreligiosas americanas (sendo a
América entendida como um continente amplo, que vai de sul a norte) facam parte dos

didlogos aqui apresentados. Com efeito, a compreensao de que religides afro-brasileiras

1 SEGATO, Rita Laura. Santos e Daimones. Brasilia: Editora UnB, 2005. Republicacdo de livro de 1986.
2 SILVA, Vagner Goncalves. Candomblé e Umbanda: caminhos da devoc&o brasileira. Sdo Paulo: Selo
Negro Edicdes, 2005.

3 SANTOS, Edmar. O poder dos candomblés: perseguicdo e resisténcia no Recdncavo da Bahia.
Salvador: EDUFBA, 2009. Livro digital em formato Amazon Kindle.

iv


http://calundu.org/revista
https://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu

sdo resultantes de um processo socio-historico iniciado com a colonizagdo do Brasil
pode ser estendida para outros cantos das Américas: religibes afro-
americanas/amerindias sdo resultados da colonizacdo das Américas, que contou com a
tragica vinda forcada de africanas/os para este canto do planeta, para fins de trabalho
escravo. O prisma tedrico desta interpretacdo sdo os estudos decoloniais.

A Revista Calundu busca, por meio de textos livres de carater extensionista e textos
especializados, ouvir e amplificar a voz da comunidade afrorreligiosa, académica ou
ndo. Neste sentido, a revista assume um carater extensionista, abrindo espago para
outras formas de conhecimento, diferentes — porém ndo menos importantes — do que

aquela considerada cientifica.

Com os textos livres o Grupo Calundu busca trabalhar na revista, ademais e sempre
horizontalmente, com pensadores considerados como mestres populares, no sentido que
vem sendo desenvolvido pelo antropdlogo José Jorge de Carvalho (apoiador do Grupo
Calundu), em seu trabalho com o Instituto de Inclusdo no Ensino Superior e na
Pesquisa, ligado ao INCTI - |Instituto Nacional de Ciéncia Tecnologia e
Inovacdo/UnB/MCTI. Em linhas gerais, mestres populares sdo aquelas pessoas
detentoras de um saber popular extenso e relevante, que pode perpassar conhecimentos
técnicos diversos, filosofias e modos de vida de toda uma comunidade. Exemplos de
mestres populares que vivem a tematica afrorreligiosa sdo as/os diversas/os mées e pais

de santo das religibes afro-brasileiras.



Gira Epistemologica:
clénclas das macumbas e

outras encantarias

Volume 4, Numero 2, Jul-Dez 2020

Vi



SUMARIO

A Gira que Resiste ao Mundo — Apresentacdo da Gira Epistemoldgica:
ciéncias das macumbas e outras encantarias

Guilherme Dantas Nogueira

Artigos

Maria Navalha e a Filosofia Popular Brasileira — um “trabalho” de campo
Rafael Haddock-Lobo

A Experiéncia do Teatro Negro e a Ideia de um Teatro de Nagéo através do
Baraperspectivismo

Rodrigo dos Santos

Acontecimento-Esu: a circularidade como transito contra colonialista

Luis Thiago Freire Dantas

As Gribs no Brasil: saberes e fazeres de mulheres negras através da
categoria tia

Angélica Ferrarez de Almeida

lyas e Abebés: existéncias, resisténcias e lutas matriarcais afrodiaspdricas

Mauricio dos Santos e Anaxsuell Fernando da Silva

Pensar-Viver-Agua em Oxum para (Re)Encantar o Mundo

Jodo Augusto dos Reis Neto

Das Aguas lyd Oxum: saberes ancestrais femininos em poesias negras
diaspdricas

Cristian Sales

06

27

53

73

90

108

133

Vil



Aspectos Basicos sobre o Sujeito Individual e a Coletividade nas Religifes
de Matrizes Africanas

Joelcio Jackson Lima Silva e Thayna da Silva Felix

Ritualidades do Mistério Pessoal: o segredo de orixa no Batuque afro-sul

Marcus Vinicius de Souza Nunes

Voltando para a “Origem”? Considera¢des sobre o campo entre parentes e
os “segredos de familia”

Ana Clara Sousa Damasio dos Santos

200 Anos ndo S&o 200 Dias: historia, protagonismo e estratégia de
mulheres negras na Irmandade da Boa Morte (1820 — 2020)
Mariana Fernandes Rodrigues Barreto Regis

Textos livres

Orixa ou Diabo: a construcdo imagética de exu no brasil

Rychelmy Imbiriba Veiga

Ao Barro Voltaras: reflexdes sobre a nascenca

Ana Carolina de Souza Silva

Tupinamba Balanceia mais ndo Cai: identidade e espiritualidade na Serra
do Padeiro/BA

Claudia Mirella Pereira Ramos e Aldemir Inacio de Azevedo

Escrita lyalodeé

Yuri Macedo

156

169

183

198

219

228

240

246

viii



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

A GIRA QUE RESISTE AO MUNDO — APRESENTACAO
DA GIRA EPISTEMOLOGICA: CIENCIAS DAS
MACUMBAS E OUTRAS ENCANTARIAS

Guilherme Dantas Nogueira®
DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.35814

Ha poucos dias assisti uma entrevista com o pensador Luis Simas?, bastante
inspiradora. Em sua fala, ele mencionava sobre a existéncia de dois Brasis: um,
normativo/normatizador, rigido e genocida, que formata, representa e oficializa o bem
sucedido projeto colonial — ou, no presente, acrescento, colonial moderno — de
domesticacdo, controle, exercicio de poder sobre corpos, vidas, povos, saberes, etc.,
destoantes da branquitude eurocentrada. O outro Brasil é aquele ndo branco, que existe
nas brechas, nas margens, nas fendas do primeiro e que, embora combatido, violentado e
violado sistematicamente, ao longo de séculos escravidao, de dominacéo, de intentos de
exploracdo e posterior construcdo de uma nacéo e seu cruel e epistemicida Estado, segue
vivo, alegre e potente.

Simas fala, com efeito, de um fenbmeno que ndo passa despercebido pela teoria
social, bastante bem denunciado j& ha anos, dentre outros, pela antropologia engajada de
Lélia Gonzales ou pela arte ativista de Abdias do Nascimento. Igualmente, ja em tempos
mais recentes, pela erudicao tedrica do campo da Sociologia de Género e Raca brasileira.
Esta, recorrendo a diferentes linhas de estudos, nos lembra que no Brasil raca, género e
classe andam juntos e sdo marcadores do que é nacionalmente entendido como positivo
ou como negativo. Como bom e como mau. Como cobigado e como rejeitado. Dialogando
com, e transcendendo para aléem desse campo, por meio de chave de leitura antropologica,
Rita Laura Segato (2007)% qualifica esses referidos marcadores como capital racial
positivo ou capital racial negativo, que também operam com interseccdes de género e

classe.

! Tata Kambondo Mub’nzazi, da Cabana Senhora da Géria — Nzo Kuna Nkos’i. Doutor em Sociologia e
pesquisador colaborador do Departamento de Sociologia da Universidade de Brasilia. Integrante fundador
do Grupo Calundu. E-mail: guidantasnog@gmail.com.

2 Disponivel em: https://www.youtube.com/watch?v=dnM5I15w\WePs.

3 SEGATO, Rita Laura. La nacidn y sus otros Otros: Raza, etnicidad y diversidad religiosa en tiempos de
Politicas de la Identidad. Buenos Aires: Prometeo Libros, 2007.

1


mailto:guidantasnog@gmail.com
https://www.youtube.com/watch?v=dnM5I5wWePs

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Noto, seguindo Segato, ndo ser exclusividade do Brasil esse fendmeno social de
existéncia de duas nocoes de coletividade, sendo uma inclusiva a tudo e a todos e a outra
excludente, racista, patriarcal, classista, colonizadora. Pelo contrario, a teoria social
latino-americana ja ha muito — Dom Leopoldo Zea, dentre outros, que o diga — denunciava
0 6dio que marca a fundacdo, as raizes de nossa/nuestra América. Pode-se dizer que era
também contra esse 6dio excludente e colonizador que lutava o Coronel Aureliano
Buendia, guerreiro progressista dos “Cien afios de solitud” de Gabriel Garcia Marquez.
Mesmo que personagem de romance, é certo que a bravura desse guerreiro espelha —
quica inspira? — tantas outras batalhas, ainda que perdidas, contra as forcas
conservadoras/domesticadoras na América Latina.

Voltando ao debate mais para essa regido colonizada para falar portugués, cabe
lembrar que “o Brazil ndo conhece o Brasil”, como ja nos ensinava o mestre Aldir Blanc.
Essa poténcia de cores, de sabores, de ritmos, de sons, de criatividade; de uma teimosia
em permanecer(mos) vivas/os e significativas/os; de gostar de indio, de planta nativa, de
coisas daqui — ou aprendidas e (re)criadas por aqui. Alids, o daqui, como ja rezava o
contexto que inspirou a cancdo daquele saudoso mestre, reitero, € peremptoriamente
combatido e marginalizado. N&o obstante, resiste vivo e potente.

Tal poténcia esta presente no Cerrado, que ainda resiste ao Matopiba — e em sua
baunilha, que é comida tradicional dos Kalungas da Chapada dos VVeadeiros. Esta presente
na Amazonia, que ainda respira, mesmo com o desmatamento, e mantém viva suas
caboclas, seus encantados, sua fauna, sua flora e seus saberes. Esta presente nas Minas
Gerais, que seguem rezando seus Cultos as Almas, erguidos de seus Calundus. Esta
presente nas praias mais a leste, onde a Jurema segue curando vidas. Esta presente no
Espirito Santo, onde ha mais de 80 anos meu avd aprendeu a Cabula. Esta presente na
Bahia, que ainda hoje inspira e dobra atabaques a brasilidade. Esta presente no muito
original samba de S&o Paulo, que colore de preto o cinza sem graca da urbe. Esta presente
no Maranhd&o e por aquelas bandas, onde o0s bois e os tambores ddo o ritmo e o passo das
vidas. Esta presente no Sul e em seu extremo, onde é a Quimbanda que destranca a rua,
com seus elegantes Exus e Pombas Giras, muito bem entrosados com o Batuque de Porto
Alegre. Esta presente nos morros do Rio de Janeiro, em que a calma das pretas e pretos
velhos segue abencoando — e amando — a quem quer que as/os busque. Esta presente em

todo o pais, enfim, que é afro-amerindio, muito mais do que branco.



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Essa poténcia é inspiradora de historias e € — ndo nos enganemos — acima de tudo,
a nossa historia. A histéria de n6s outros da nagdo, que insistimos em sermos e estarmos,
mesmo que marginalizados. Que insistimos em resistirmos. Uma historia nossa que, nesse
nimero da Revista Calundu, resgatando a tematica de seu primeiro ano, da Gira
Epistemoldgica que segue em expansdo, traz ao debate as “Ciéncias das Macumbas e
Outras Encantarias”.

Assim, abrindo a gira com estilo e inaugurando a secdo de artigos, 0 nimero
apresenta o texto “Maria Navalha e a Filosofia Popular Brasileira — Um ‘Trabalho’ De
Campo”, de Rafael Haddock-Lobo, que debate conceitos filosoficos brasileiros, relidos
na rua, pelo olhar da Pomba Gira Maria Navalha.

Em seguida, ainda na vibracdo comunicadora, o dossié nos traz Rodrigo Santos e
“A Experiéncia do Teatro Negro e a ldeia de um Teatro de Nacdo através do
Baraperspectivismo”. Exu aparece aqui como teoria e acdo, mostrando relacbes com a
carioca Cia dos Comuns.

Exu e filosofia seguem presentes no terceiro artigo, “Acontecimento - Esl: a
Circularidade como Transito Contra Colonialista” em que Luis Thiago Freire Dantas
revisita a didspora e a ancestralidade, em leitura nagd, dialogando com a pluriversalidade
para pensar o dinamismo desse potente orixa.

“As Grids no Brasil: Saberes e Fazeres de Mulheres Negras através da Categoria
Tia”, de Angélica Ferrarez de Almeida, € o quarto texto da secéo de artigos, que recorda
a poténcia das mulheres negras na historia construida nessa regido do planeta, a partir da
diaspora. Questdes como protagonismo e emancipacdo, em leitura politica, sdo aqui
trabalhadas.

Mauricio dos Santos e Anaxsuell Fernando da Silva assinam o quinto artigo deste
dossié, “lyas e Abebés: Existéncias, Resisténcias e Lutas Matriarcais Afrodiasporicas”,
igualmente trazendo a poténcia das mulheres negras ao debate, que se mostra em lutas
antirracistas e contra o patriarcado, nas biografias de diferentes mestras da
afrorreligiosidade brasileira.

Como no texto acima, a mae das aguas doces é também lembrada por Jodo
Augusto dos Reis Neto em “Pensar-Viver-Agua em Oxum para (Re)Encantar o Mundo”,
0 sexto texto da secdo de artigos. Problematiza-se aqui a prépria vida e, em/com Oxum,

busca-se sentidos para pelejas experimentadas no Brasil e no viver.



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Sem poder ser de outra forma, a feminilidade dos terreiros também desponta em
“Das Aguas lya Oxum: Saberes Ancestrais Femininos em Poesias Negras Diasporicas”,
de Cristian Sales, setimo artigo deste nimero da revista. Oxum, poesia e filosofia africana
estdo aqui presentes, dialogando em pensamentos sobre o mundo.

“Aspectos Basicos sobre o Sujeito Individual e a Coletividade nas ReligiGes de
Matrizes Africanas” sao debatidos por Joelcio Jackson Lima Silva e Thayna da Silva
Felix, neste que é o oitavo artigo do dossié. Resultante de uma incursdo antropoldgica, a
partir do Servico Social, 0 povo nagb é apresentado e no¢des émicas de individuo e
coletivo séo debatidas.

Indo do Nordeste ao Sul, o Batuque entra na gira com Marcus Vinicius de Souza
Nunes, que apresenta 0 nono texto dessa mui abrangente secdo, as “Ritualidades do
Misterio Pessoal: 0 Segredo de Orixa no Batuque Afro-Sul”. Em seu trabalho, o Batuque
é apresentado como religido e algumas de suas especificidades sdo debatidas.

Ana Clara Souza Damasio dos Santos é a etnografa por traz do décimo e penualtimo
texto, “Voltando para a ‘Origem’? Considera¢Ges sobre o Campo entre Parentes e 0s
‘Segredos de Familia’”. Esse bonito texto fala de familia e de campo de pesquisa, uma
tematica sempre importante para o0 povo calunduzeiro pesquisador.

Finalmente, a secdo de artigos € concluida, lindamente, com as Senhoras (sim,
com “S” maitsculo) da Boa Morte, que figuram no texto de Mariana Fernandes Rodrigues
Barreto Regis, “200 Anos ndo S&o 200 Dias: Historia, Protagonismo e Estratégia de
Mulheres Negras na Irmandade da Boa Morte (1820 — 2020)”. Questdes do campo dos
estudos da afrorreligiosidade brasileira sdo abordadas, em didlogo com a historia dessa
longeva e importante organizacdo de mulheres calunduzeiras.

Ao que pese a robustez da secdo de artigos, nenhum dossié da Revista Calundu
estd completo sem seus textos livres, que oferecem um didlogo préprio e desamarrado
com calunduzeiras/os e suas/seus seguidoras/es. Neste nUmero, a beleza destes textos esta
bem representada pelos trabalhos de Rychelmy Imbiriba Veiga, “Orixa ou Diabo: a
Construcdo Imagética de Exu no Brasil”; Ana Carolina de Souza Silva, “Ao Barro
Voltaras: Reflexdes sobre a Nascenca”; Claudia Mirella Pereira Ramos e Aldemir Inécio
de Azevedo, “Tupinambéa Balanceia mais ndo Cai: Identidade e Espiritualidade na Serra
do Padeiro/BA”; e, por fim, Yuri Macedo, “Escrita lyalodé”. Quatro textos potentes, que
seguem expandindo a gira por novos horizontes de debates que, quicd, podem vir a

consubstanciar outros textos futuros.



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

A gira que se expande, de certo ndo se encerra. Pelo contrario, segue viva e
potente, inspirando letras e respirando saberes contra hegemdnicos, contra
domesticadores, contra violentos, contra coloniais. Saberes que formam histérias outras,
que insistem em seguir sendo lembradas e contadas, ainda que pelas brechas da
normatividade enrijecida, que sonha em apaga-las. E que fazer Calundu é sacralizar
sonhos e mitificar aprendizados, sempre em respeito a ancestralidade e a forca que da ao
préprio movimento da gira. Ndo coincidentemente, concluo notando, foi Sinza Muzila
que abriu esse dossié. E o que ela com sua dindmica existéncia abre, ndo ha forca humana

que possa fechar.

Nzambi Ua Kuates’a!

Brasilia, 22 de dezembro de 2020.



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

MARIA NAVALHA E A FILOSOFIA POPULAR
BRASILEIRA — UM “TRABALHO” DE CAMPO

Rafael Haddock-Lobo?!
DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.34990

Resumo

O objetivo deste trabalho consiste em demonstrar como certos conceitos sao
desenvolvidos a partir da perspectiva de uma filosofia popular brasileira. Para além de
apenas explicitar teoricamente os passos fundamentais para a elaboracdo conceitual
(quais sejam, o trabalho de campo ou o “trabalho” da e na rua, as anotagdes que se
seguem a experiéncia, a escrita a partir de tais anotacoes, tendo o conceito apenas como
resultado final e ndo o norteador da escrita), esse texto parte de um caso especifico, ao
qual se seguiram algumas outras experiéncias, para, nos termos de Luiz Rufino,
alcancar uma “pedagogia das encruzilhadas”. E apenas a partir das experiéncias,
anotacdes e posterior escrita, em que a cada etapa a figura de Maria Navalha, pombagira
malandra carioca, vai se tornado mais presente, que os conceitos de “exubjetividade”,
“dona da navalha”, “navalha de género” e “filosofia a golpes de navalha” vao tomando
forma. Ainda assim, é preciso observar, mais do que conceitos fechados, esses termos
entram na gira para desconceituar, a golpes de navalha, tudo aquilo que se pretende uno,
coeso, perene e idéntico a si.

Palavras-chave: Experiéncia. Trabalho de campo. Filosofia Popular Brasileira.
Navalha. Exubjetividade. Desconceito.

MARIA NAVALHA Y LA FILOSOFIA POPULAR
BRASILENA - UN “TRABAJO” DE CAMPO

Resumen

El objetivo de este trabajo es demostrar cdmo se desarrollan ciertos conceptos a partir
de la perspectiva de una filosofia popular brasilefia. Ademas de explicar teGricamente
los pasos fundamentales para la elaboracion conceptual (es decir, el trabajo de campo o
el “trabajo” de y en la calle, las notas que siguen a la experiencia, la escritura a partir de
esas notas, teniendo el concepto solo como resultado final y no como principio rector de
la escritura), este texto parte de un caso concreto, seguido de algunas otras experiencias,
con el propdsito de, segun Luiz Rufino, llegar a una pedagogia de la encrucijada. Es
solo a partir de vivencias, apuntes y escritos posteriores (y en cada etapa se hard mas
presente la figura de Maria Navalha, pombagira malandra carioca), que los conceptos de
"exubjetividad", "duefia de la navaja", "navaja de género” y la “filosofia de golpes de
navaja” irdn tomando forma. Aun asi, es necesario observar que, mas que conceptos

! Doutor em Filosofia pela PUC-Rio e pds-doutorado na Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias
Humanas da USP (com bolsa da FAPESP), no Instituto de Estudos da Linguagem da UNICAMP (com
bolsa do CNPg) e no Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas da UERJ. E professor do Departamento
de Filosofia e dos Programas de Pos-Graduacdo em Filosofia da UFRJ e da UERJ. Email:
outramente@yahoo.com



mailto:outramente@yahoo.com

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

cerrados, estos términos entran en la “gira” para desconceptualizar, con golpes de
navaja, todo lo que se pretende como uno, cohesionado, perenne y auto-idéntico.

Palabras clave: Experiencia. Trabajo de campo. Filosofia Popular Brasilefia. Navaja.
Exubjetividad. Desconcepto.

Para Katia Barbosa e Dona Maria Navalha da Lapa

Abertura — A navalha na carne negra

Neusa Sueli: - Vovo das putas é a vaca que te pariu.
(Plinio Marcos, Navalha na Carne)

Pouco mais de cinquenta anos depois, a pe¢a de Plinio Marcos era encenada sob
uma nova pegada, sob a direcdo de José Fernando Peixoto de Azevedo. A puta, 0
cafetdo e a bixa? sdo, eles proprios, as navalhas e a pele negra navalhada, como se a
peca cinquentenaria fosse reescrita por esses corpos que ecoam n’A carne as letras de
Yuka e a voz de Donas Elzas e Seus Jorges.

Todos pretos, atriz, atores e diretor®, rasuram a branquitude dos palcos e dos
textos com suas navalhas, mostrando suas peles, costumadas a ser enviadas de graca pro
presidio, pros hospitais psiquiatricos, pros subempregos e pra debaixo do plastico®.
Agora, contudo, em um movimento de inversdo e deslocamento®, as peles negras entram
em cena para ndo apenas denunciar o epistemicidio e a necropolitica, mas para serem
ostentadas, esfregando sua vitalidade na cara da branquitude, sambando na tumba de
uma civilidade morta, em sua falsidade, hipocrisia e ressentimento. José Fernando
Peixoto de Azevedo, o diretor desse manifesto, invocando Lucelia Sergio, Raphael
Garcia, Rodrigo dos Santos, navalha a propria carne de Plinio Marcos — mas nao para
destrui-lo.

Ao contréario, a encenacdo navalhada de Navalha na Carne Negra € posta em

cena justamente para fazer justica ao que ha de mais navalhado na peca original, o jogo

2 A grafia remete ao termo de Paco Vidarte, em Etica bixa (n-1, 2018).

% A peca, em cartaz em 2018, tem direcdo de José Fernando Peixoto de Azevedo, com os atores Lucelia
Sergio, Raphael Garcia, Rodrigo dos Santos.

4 Referéncias a muisica “A carne”, de Ulisses Cappelletti, Jorge Mario Da Silva e Marcelo Yuka, gravada
no album “Moro no Brasil” (de 1998) do grupo Farofa Carioca e depois eternizado na voz de Elza Soares
no album “Do cdccix até o pescogo” (de 2002).

® Os termos sdo utilizados pelo filésofo argelino Jacques Derrida para explicitar o que seria a arquitetura
estratégica da “desconstru¢do” (DERRIDA, 2001, 48-49).



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

entre o cafetdo, a bixa e a puta que, quando representados como e por pessoas brancas,
nunca alcangardo a realidade potente e viva das ruas.

Navalha na carne negra é a dupla navalha, a navalha sobre a navalha, a navalha
na carne mas também da carne negra, o duplo jogo que, como ensina Maria Navalha,
consiste em ser a0 mesmo tempo a vara curta que cutuca a onca e a onga que €
cutucada.

Quando falo em alcancar a realidade potente e viva das ruas, ou seja, tentar fazer
justica ao que esta ai, diante de n6s. Quero dizer com isso, e por isso esta encenacdo que
remete a outra e a chama para perto do mundo é paradigmatica, que a melhor maneira
de representar as ruas € partir de alguma experiéncia — nunca do universal para o
particular.

Também, é bom lembrar, que tdo pouco parece um movimento que se dirige de
uma experiéncia singular que deve ser universalizada. A representagdo das ruas, para
ecoar as ruas, deve propor um jogo de espelhamento entre as singularidades, resistindo
a0 maximo a colonizacdo do universal, que pretende justamente abstrair toda
singularidade. Para falar e escrever sobre as ruas (ndo de sua alma encantadora, como
queria Jodo do Rio (RIO, 2012), mas de seu corpo encantado (SIMAS, 2019), como
propde Luiz Antonio Simas), é preciso, como fizeram esses dois grandes pensadores
rueiros, ir para as ruas.

Ir as ruas quer dizer simplesmente: ir a0 encontro do que ndo se espera, estar
disponivel a ser surpreendido, estar aberto a experimentacdo. Se encontramos 0 que
esperavamos, nem vale a pena perder tempo na escrita, pois nenhuma experiéncia foi
realmente vivenciada e, nesse sentido, tanto faz estar em casa ou nas ruas. O que é
digno de nota — e sublinho, seguindo os rabiscos de Walter Benjamin e Guimardes Rosa
— € aquilo que acontece para além de toda expectativa e que, por isso, precisa ser
anotado.

Benjamin e Rosa nos ensinam que o filésofo das ruas, que é o filosofo nas ruas,
precisa ter consigo sempre seu caderninho de notas, para ndo deixar escapar — sabendo
que sempre vai escapar — 0 que lhe surpreende. Notas e notas, rabiscos e rabiscos,
memorias do dia seguinte, letras trémulas da bebedeira ou nubladas de ressaca sdo, ou
deveriam ser, matéria privilegiada para o filosofo. E a partir disso, do que se viveu, do
que se bebeu e se comeu, dos cheiros, dos temperos, dos suores, das salivas, dos sons e
das letras, de todas essas palavras encantadas que tentamos captar, que o filésofo

precisa partir para a experiéncia de pensamento.



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Uma filosofia que possa ser considerada verdadeiramente brasileira e popular
deve partir da propria experimentacdo, com seu préoprio sotaque, e afirmar a
regionalidade contra a universalidade. N&do para uma exaltacdo de si em detrimento do
outro, mas, ao contrario, como uma presentacao de si que na verdade é um convite para
que outras vozes, outros sotaques, outras experiéncias também entrem em cena.

E nesse sentido que quando proponho, eu, fazer uma filosofia popular brasileira,
sO posso fazer isso a partir de meu lugar como carioca, homem branco, bicha, com
sobrenome de colonizador, crescido em um bairro de classe média do Rio de Janeiro
(que pretende apagar seus rastros populares das ruas, dos bares e dos morros), tendo o
privilégio de a macumba cair sobre a minha cabeca desde cedo em minha vida. S6 a
partir dai, disso que vivo e que me constitui, posso empreender uma filosofia que, como
diria Nietzsche, seja feita com sangue, mas, como ensina Maria Navalha, com o sangue
meu e do outro, o sangue que é também o das batalhas, das lutas, dos inimigos. E com
esse sangue que, com a ponta da navalha, gostaria um dia de ter a forca para escrever.

Nesse sentido, esse texto aqui nada mais é que um experimento. Ou melhor, um
relato sobre as anotacdes que se seguem a algumas experiéncias que se impuseram a
mim, ou melhor, me aconteceram. Ele ndo propde nada de original, nenhuma novidade,
é uma reflexdo — um espelhamento — de situacfes, a partir de situacdes, e que me
levaram a outras situacdes. Poderia ser considerado uma espécie de relatério filosofico
de um trabalho de campo mas que, talvez, seja mais justo chamar de um trabalho nas
ruas.

SO espero conseguir corresponder aos chamados, as gracas e alegrias, as
surpresas, as amizades, as protecdes, em especial das mogas que andam pelas ruas,
vivas ou mortas, encantadas, com suas laminas por debaixo das roupas, com tanto a

ensinar, querendo ensinar, me obrigando a aprender. Sarava!

7.

Primeiro golpe: A anunciacao

Traz um sorriso no rosto e uma arma na saia
O seu nome é, é Maria Navalha
(Ponto de Maria Navalha)



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Era uma sexta-feira, por volta das 13 horas. 16 de agosto, 2019. Eu e minha
amiga Elisa de Magalhdes aguarddvamos o inicio de nossa disciplina de pés-graduacdo
para alunos da filosofia e das artes visuais que aconteceria no Centro Municipal de Arte
Hélio Oiticica. Conversavamos distraidamente, quando entra na sala uma pessoa jovem,
cujo corpo dificilmente deixa ver quaisquer marcas de género, enquanto a marca social
se faz ver imediatamente pela pele negra, pelas cicatrizes no corpo e pela aparente
embriaguez ou qualquer outro estado de entorpecimento. Se anunciou: Sou Maria
navalha. Usava uma saia que sO deixava transparecer 0s pés sujos e descalcos. “Estou
aqui a mando de Sete Encruzilhadas”, continuou, exibindo orgulhosamente uma
tatuagem no braco que parecia um ponto riscado, com tridentes cruzados e outros tragos
que, de minha distancia, eram indiscerniveis.

Uma coisa era certa, aquela figura fluida, para além do masculino e do feminino,
ao exibir seu brago tatuado ganhava ainda mais minha atencdo, pois se dizia porta voz
daquele que me acompanha, me cuida e abre meus caminhos. Disse que queria dinheiro.
Que precisava comprar cerveja, tirando seu chapéu panama e jogando ao centro da roda
de conversas que ainda ndo tinha se completado. O chapéu flutuou, bailando como o
élitro que flutua, pairando exatamente no centro de todos nos, professores e alunos.
Como se aquele lance fosse alguma arte de extrema técnica ou de absoluta magia.

Pedi a todos e todas que ajudassem na cerveja de Maria Navalha, pois me
pareceu mais que merecido. Ela se sentou. Come¢amos nossa primeira aula, eu e Elisa,
depois de saudarmos Exu e, mais precisamente, essa mensageira, que chegava nao sei
porque e ndo sei de onde. Quando a aula de fato se adianta, ela se levanta, sem interesse
algum no que faldvamos, e vai, para onde ou de onde s0 ela sabe.

Terminando a aula, tinha que correr para o Instituto de Filosofia e Ciéncias
Sociais, que fica bem perto, para dar inicio o curso de graduacdo, as 17 horas, que
comegaria com uma pequena homenagem aos 15 anos de morte do filésofo franco-
argelino Jacques Derrida. Além de dar inicio a disciplina de graduacdo, a mesa,
composta por Fabio Borges-Rosario e Marcelo José Derzi Moraes, foi também a
inauguracdo do Seminario Encruzilhadas, cujos textos se encontram publicados no livro
Encruzilhadas filosoficas, e o batismo do laboratorio coordenado por mim (que, antes
chamado Laboratério Khora de filosofias da alteridade, passa a se chamar Laboratorio
X de Encruzilhadas Filoso6ficas).

Quando meus convidados chegaram, comecei a contar aos dois a indspita cena

que antecedeu minha aula da graduagéo, quando Fabio Borges-Rosario me interrompe e

10



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

pede para eu parar de contar e que eu entenderia a razdo logo em seguida. N&o entendi e
nem dei muita atencdo no momento. Chamei os dois, que se sentaram junto a bancada
do lindo audit6rio de madeira, a sala em que dou aulas todas as sextas feiras as 17 horas,
quando Fabio Borges comeca a ler seu texto sobre uma (im)possivel e (im)provavel

vinda de Derrida ao Brasil.

Com licenga das encruzilhadas: Saldo a Exu Rei das Sete
Encruzilhadas, Exu Tranca Ruas das Almas, Exu Mirim, Exu Gira
Mundo, Dona Cruzeiro, etc. Dona Jocilia Borges, Dona Maria
Barcelos, Dona lara Joio; etc. Isto é, a todas e todos que estdo
espectralmente presentes para nos acolher e garantir acontecimentos
de resisténcia aos fantasmas que tentam obsidiar a Filosofia
amordacando-a nas margens e fronteiras da Europa. (Borges-Rosario,
2020, pag. 29)

Inaugurava-se, naguele momento, uma forma de escrita corajosa, ousada e que
marcaria profundamente a todos nos ali presentes. Fabio trazia as encruzilhadas para a
desconstrucéo, ou melhor, mostrava as encruzilhadas da desconstrugdo e o quéo potente
seria esse encontro entre Derrida e macumba.

Lembrando que Derrida falecera logo apds uma viagem ao Brasil (onde deu sua
ultima conferéncia), Fabio desfia seu Roséario apresentando os temas da espectralidade,
0 nome que a desconstrucdo da para ancestralidade, das margens, nome derridiano das
encruzilhadas, e de como o filésofo magrebino, a partir de entdo, se tornaria mais um de

NOssSos ancestrais — iniciando assim seu “ai se sesse...”:

E enquanto os espectros que retornam para obsidiar enclausuram-se
nas casas, bibliotecas, faculdades, departamentos para garantir a
repeticdo da mesmidade e impedir a novidade, quicd o filésofo da
iterabilidade tenha preferido atravessar o oceano e vir as terras
brasileiras para conhecer outras mitologias com 0s ancestrais que
habitam as ruas, matas, cachoeiras, terreiros. (Borges-Rosario, 2020,
pag. XX)

Essa fala de Borges-Rosario marcaria o cruzo® entre desconstrugdo e macumba,
entre realidade e ficcdo, atacando o centro da filosofia em um duplo golpe. E para a
surpresa de todas presentes, quem aparece para receber o Derrida-ancestralizado em

nossas terras?

® Sobre isso, remeto ao capitulo “Cadé Viramundo, pemba?” de Fogo no mato: a ciéncia encantada das
macumbas, que apresenta o cruzo como “perspectiva teorico-metodoldgica assentada nos complexos de
saber das macumbas brasileiras” (SIMAS e RUFINO, 2018, 25).

11



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Um dia... Quando chegou ao Porto da cidade do Rio de Janeiro
Derrida avistou um malandro vestido de saia. Lembrou da
malandragem parisiense, lembrou de Jean Genet. Talvez, pensou que
aquela pessoa era ndo binaria ou transgénero. Percebendo o embarago
do argelino, Maria Navalha se aproximou e lhe deu um endereco.
Infelizmente como Derrida s6 fala uma lingua que ndo Ihe pertence e
Maria Navalha s escreve em pretugués, ndo entendeu o endereco.
Pensou na ginga daquela mulher. Avistou uma menina trajada como
mulher; outra que se portava como rainha; outra ainda que num raro
momento de dcio, lembrou dos filhos que deixara chorando. Pensou
novamente em Genet e decidiu seguir até que encontrasse a mulher
que procurava. (Borges-Rosario, 2020, pag. XX)

De tal modo surpreso pela dupla chegada dessa moga em um mesmo dia, parecia
ndo conseguir acompanhar a linda mesa que se seguia, as belas falas de Fabio e
Marcelo, o debate que encerrou o evento. Quem é essa mulher? Porque apareceu? O que
ela abre? Fabio, um filésofo que encruza Exu e Lutero e que entende bem desses
encantos, também estava impactado pela co-incidéncia de Navalha. SO sabiamos, eu e
os dois desenroladores, naquele momento que, de algum modo, por alguma razéo, ela
veio.

Fomos todos a irmos ao BDP, o bar que, em minha época de graduacdo era
chamado de Bar das Putas (porque, de fato, ali, na Praca Tiradentes, era o local onde as
trabalhadoras ficavam), mas que depois da “recuperagao” (isto ¢, higieniza¢dao) da
regidao do Centro do Rio, passou a se chamar Bar da Praca (sic). Sentamos, pedimos
uma cerveja. E o primeiro gole foi dela.

Passei dias, meses, e confesso que ainda estou tentando — aqui, justamente nesse
texto — entender o alcance da entrada em cena dessa malandra, abrindo o semestre,
inaugurando o seminario, batizando meu laboratdrio e nos convocando a outras escritas
filosoficas. Dela, até entdo, s6 sabia que gostava de cerveja, que trazia “um sorriso no

rosto € uma arma na saia”. E seu nome, sarava, Dona Navalha!

7 7

Segundo golpe: discurso do método se faz é no bar

O Zé quando vem de Alagoas,
toma cuidado com o balanco da Canoa.

12



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

(Ponto de Zé Pelintra)

Ao longo do semestre, comecei a rascunhar um texto inspirado na capa do livro
Coreografias do feminino, de minha amiga Carla Rodrigues, que, para mim, antevé
muito dos percursos que sua escrita tomaria para além daquele momento, através da
linda imagem de um corpo negro, de mulher, de rosto ndo visivel e vestimenta
esvoacgante. A ideia do texto era, a principio, passear pela figura do Esu, o orixa
africano, portador do Ogd, passando pela bengala de Tranca Rua, feita de madeira que
ndo da cupim, até chegar a nocgdo de padilhamento’, cunhada por Simas e Rufino em
Fogo no mato, para pensar a questdo do feminino que via estampada na capa do livro de
Carla.

Quando fui convidado por Marco Antonio Casanova para participar em
novembro de uma mesa sobre género no XII Congresso Internacional “Questoes
fundamentais da hermenéutica filosofica”: identidades, resisténcias e géneros, ja me
lancei entdo o desafio: falaria, entdo, sobre os géneros das ruas, flutuando entre o
masculino e o feminino, de Esli aos exus e pombagiras da umbanda carioca®. Contudo,
como sempre acontece quando o método ndo é o cartesiano (que parece saber onde vai
chegar antes mesmo de ir), mas o riobaldiano (em que se atravessa 0 rio a nado
querendo chegar numa banda, mas se chega num lugar bem diverso do que antes se
pensou), muitas coisas aconteceram ao longo dessa escrita. Alias, ndo muitas coisas,
mas muitas pessoas — a malandragem se impds. Trés figuras foram chegando para tocar
o zaralho no meu texto e desconceituar minhas concepc¢des: um José, um Jodo e uma
Maria.

Era dia 5 de novembro de 2019, no Bar Madrid. O bar, no bairro da Tijuca,
estranhamente lotado em uma terca-feira a tarde, aguardava a fala de Luiz Antonio
Simas. A promessa: falar das pelintragdes. A fala, magnanima, tracava o0s
contracaminhos, aparentemente opostos, de Zé Pelintra e Luiz Gonzaga. O primeiro,

catimbozeiro pernambucano, morador da rua da Amargura, troca suas roupas de

7 Sobre isso, remeto ao capitulo “Quem tem medo da pombagira??” de Fogo no mato: a ciéncia
encantada das macumbas, onde se 1€ o seguinte: “Torna-se emergencial rodas as saias a fim de incorporar
movimentos que credibilizem outros conhecimentos. Nessa encruza, a pombagira baixa para destravar os
nos do corpo e praticar um giro enunciativo que opere a favor do combate as injusticas cognitivas, sociais
e da disciplinarizacdo dos corpos. (...) Os giros das saias rodadas nos indicam outras rotas, chamaremos
uma dessas perspectivas transgressivas de padilhamento dos corpos” (SIMAS e RUFINO, 2018, 96).

8 Como disse na apresentacdo do texto, s6 posso falar das experiéncias que me constituem, por isso a
énfase nas macumbas cariocas. Minha filosofia popular brasileira tem sotaque carioca, fala desses
encontros que tive e tenho, mas precisa permanecer sempre aberta para outros encontros por vir.

13



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

juremeiro pelo traje do malandro carioca ao chegar por essas bandas daqui; o segundo,
também pernambucano, nascido em Exu, ganha suas vestimentas emblemaéticas de
“nordestino” quando sai de sua terra. Segundo Simas, 0 que 0s dois teriam em comum
seria a pelintracdo, que nada tem a ver com resignagao, mas sim com uma forma de
adaptacao transgressora. Mais recentemente, o malandro Simas langou em sua conta de
twitter um macumbaforismo de Seu Camisa Preta que traduz melhor do que qualquer
conceitualizacdo o que é pelintracdo: “Malandro usa sapato para continuar andando
descalgo™.

Era isso de que precisava. Se ha alguma metodologia possivel para se falar das
ruas, esse método tem de ser a prépria pelintracdo, aprender com o cuidado que o
malandro tem com o balanco da canoa, saber que na hora que a policia chega, quem é
malandro ndo pode correr e que, se a academia € a grande sapataria do pensamento,

precisamos botar nossos sapatos bicolores para poder escrevermos descalgos.

7 7 7

Terceiro golpe: Navalhada no género

Vocés estdo vendo aquela casa pequenina,

la no alto da colina, ele mandou fazer.

E 14 que malandro mora, otario ndo tem moradia.
(Ponto de Malandro)

Dia 6 de novembro de 2019. Quarta-feira. O auditério da UERJ estava
relativamente cheio para a mesa de abertura, da qual eu faria parte. Minha fala, “Os
géneros das ruas: notas de filosofia popular brasileira”! tinha tomado um rumo bem
diverso do que eu antes pensava. O que aconteceu nesse percurso que eu antes pensara,
que partia do ogo e chegava a saia, passando pela bengala, é que a ginga da
malandragem era necessaria para operar a transicdo dos géneros, e 0 objeto de corte

dessa operacdo € justamente a navalha.

® Publicagdo de 22 de outubro da conta do Twitter de Luiz Antonio Simas.

10 A fala, apresentada primeiramente no XIlI Congresso Internacional “Questdes fundamentais da
hermenéutica filosofica”: identidades, resisténcias e géneros, na UERJ, em 6 de novembro de 2019, foi
publicada pela primeira vez em 4 de dezembro de 2019 na minha coluna “Filosofia Popular Brasileira”,
na HH Maganize (https://hhmagazine.com.br/os-generos-das-ruas/) e depois inserida no capitulo “Ensaios
de Filosofia Popular Brasileira” de meu Os fantasmas da colénia (HADDOCK-LOBO, 2020).

14


https://hhmagazine.com.br/os-generos-das-ruas/

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Depois do discurso do método de Simas, cheguei em casa para terminar meu
texto e percebi que entre José e Maria havia um Jodo. Olha so, logo ele que me
acompanha h& anos, cuja biografia li ainda menino entre os livros do meu pai, cujo
tumulo visito quando vou a llha Grande, que ja li, estudei e até dediquei um texto: Jodo
Francisco dos Santos ou Madame Satd. A bicha preta quizumbeira, que enfrenta
qualquer macho com seu soco de caranguejo, como contam Marcelo Moraes e Adriano
Negris, s6 tem como peso no bolso a navalha't. Qual o poder dessa navalha nas maos
da bicha que é malandro, que é mulata do balacoché, que é Jamacy? O caminho entre 0
Bar Madrid e a minha casa (que ndo é nada longo) foi marcado pela ideia doida de ndo
saber como Jodo Francisco baixaria num terreiro, malandro ou pombagira?*?

Esse malandro dia-bdlico me lembrou da entrada triunfante em minha sala de
aula no comeco do semestre: aquele corpo que poderia ser de menino ou menina,
indistinto, e que s6 fazia ver que a distingdo ndo importava nada, mas que portava seu
chapéu de malandro e sua saia, com seu corpo riscado a golpes de navalha. Sim, ndo
apenas a navalha, o objeto, como Navalha, a moca, reaparecia para me convocar a
escrever.

Depois da episteme pelintrica, Zé parece ter me mostrado Jodo, que, como nao é
bobo, ja trouxe Maria junto. Madame Satd me mostrava que entre o malandro e a
malandra a distancia é apenas o fio de uma navalha, e que a navalhada é operacéo de
profunda transicdo: sé ha pelintracdo, s6 ha adaptacédo transgressora se, no bolso ou por
debaixo da saia, houver uma navalha bem guardada e pronta a ser usada a qualquer
momento.

Jodo, Maria e José, ou Satd, Navalha e Pelintra, me rodearam noite adentro,
transicionaram meu texto e me acompanharam até o auditorio da universidade, me

dando de presente uma navalha, mais potente que o martelo de Nietzsche, que suas

11 Marcelo José Derzi Moraes e Adriano Negris, em seu potente texto “Escrituras da cidade: ordem e
desordem a partir de Derrida”, nos dizem: “O Unico peso € a navalha que carrega no bolso e a Unica
leveza é a da mdo que entra nos bolsos alheios e traz o alimento do dia. (...) Um analfabeto que escreve.
Um marginal que é madame. Uma madame que é satanica. Um gay viril. Madame Saté ndo era nem seu
nome. Seu nome era: Jodo Francisco dos Santos. Trés nomes que fazem referéncia ao religioso, ao
sagrado. Nomes de santo num corpo de satd. Uma Madame Sata dos Santos. Um pecador com nome de
santo. Salve todos os santos, salve Madame Satd, hoje padroeiro da Lapa” (SOLIS e MORAES, 2016, 56-
64).

12 Essa ideia que me tomou na volta do bar acabou cumprindo parte fundamental no ja citado “Os géneros
das ruas”, mas também reaparece como golpe importante no capitulo “Quizumba”, do Arruagas, como
“Madame Satd e a rasteira em Espinosa” (SIMAS, RUFINO ¢ HADDOCK-LOBO, 2020, 80-84),
ressaltando a estratégia de combate corporal e de ginga desconceitual que a filosofia popular brasileira
ensina.

15



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

esporas segundo Derrida, que as tesouras desse, segundo Preciado, que marca na carne

ou na cara dos otarios o proprio pensamento.

7 7 7 7

Quarto golpe: De cara com a Navalha

Mulher de malandro tem nome e se conhece pela saia
Vara curta e onca brava, ela é Maria Navalha.
(Ponto de Maria Navalha)

Era a semana antes do carnaval. Sabado, 15 de fevereiro de 2020. Acabava de
completar 45 anos e ia festejar na gira de exu para firmeza do carnaval. Embora néo
fosse nem pisar na rua ao longo das proximas semanas, com um livro a terminar, nao ia
deixar de visitar meus amigos na rua Castro Lopes 310 no bairro de Inhaima, subdrbio
carioca.

Sabia que encontraria meus amigos Exu Tiriri, Seu Zé Pelintra, que é quem faz a
festa na casa, Seu Sete Caveirinhas, minhas amigas Dona Figueira, Pombagira do Lodo
e Maria Padilha. O que eu ndo esperava é que Dona Padilha ficaria pouco tempo na
terra porque Maria Navalha queria me ver.

Arrepiei.

Todo prosa, e esquecendo que a lingua da macumba é a do segredo, pensei: tudo
resolvido. Agora ela vai me contar tudo. Por que apareceu para mim, qual a razao de ela
estar na minha vida tdo intensamente nos altimos tempos, tudo, tudinho.

Para quem queria resposta, dei de cara na porta. Olha ai a verdadeira aporia.

Linda, mais dura que Padilha e menos bruta que Mulambo, ela veio até mim
com seu pito na mao e uma cerveja na outra: “Oi moxo, queria d& um abraxo no sinhg”.
Ganhei meu abraco, agradeci muito e quis saber do tudo que ela tinha para me contar.
Sorriu, disse que trabalhava com Seu Sete Encruzilhadas, meu exu, que se chamava
Maria navalha da Lapa e me mandou botar uma navalha na porta da minha sala onde
trabalho (no Instituto de Filosofia e Ciéncias Sociais da UFRJ). Se despediu, me deu

outro abraco, e foi olo.

Vali exu, exu vai passear. Vai exu, exu vai passear

16



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Numa estrada tdo bonita, numa noite de luar
Numa estrada tdo bonita, numa noite de luar.
(Ponto de subida de exu)

Fomos passeando, cada um em sua estrada bonita, na linda noite de luar: ela, ndo
sei para onde e vi que ndo saber era minha tarefa; eu, para casa, pensando muito,
entendendo nada, mas com a certeza de que, de fato, com a navalha na porta de minha
sala, a Maria que porta 0 nome do objeto cortante e que o guarda sob sua saia era ndo so
a madrinha do Laboratério X de Encruzilhadas Filoséficas como a guardid daquele
espaco. Mas essa certeza era acompanhada de outra certeza ainda maior: que ainda tinha
muita coisa por vir.

Ainda no caminho para casa, encomendava ansioso a navalha que me tinha sido
pedida, e aproveitei e achei uma linda imagem de gesso, de 20 centimetros, que
encomendei e pedi urgéncia na entrega, pois a escrita que tinha a frente seria feita a luz

(de vela) de Dona Maria Navalha.

7 7 7 7 7

Quinto golpe: Arruacas carnavalescas

Ela é mulher, ela é bonita e formosa
mas ndo se engane, ela é muito perigosa.
(Ponto de Maria Navalha)

Era carnaval e nem imaginavamos que seriam as Ultimas semanas de respiro pré-
pandémico. Minha navalha e a imagem da dona do objeto haviam chegado. Grande
parte dos textos que preparava para o Arruacas, livro que escrevia com Luiz Antonio
Simas e Luiz Rufino estavam ainda em forma de anotacGes dispersas e precisava dar
logo forma a eles e botar no papel. E queria comecar justamente por ela, Dona Navalha,
nome que, apesar de martelar e martelar em minha cabeca ha seis meses, ainda ndo
tinha me percebido do ébvio: Dona Navalha para além de pronome de tratamento
seguido de nome préprio diz algo bem mais simples, que ela é a dona da navalha.

Meu primeiro dia de carnaval foi, portanto, escrevendo a partir dessa ideia. Com
a vela acesa aos seus peés, sua taca cheia, me punha a escrever sobre 0s segredos dessa

que, apenas ela, guarda todos os segredos de um pensamento que se constroi a

17



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

navalhadas. Navalha iniciou a série de escritas para o livro, foi quem me deu o caminho
para a escrita arruaceira e, a cada dia, a cada texto que comegava a trabalhar sobre, sua
vela era acesa junto a de alguém que ela trazia para a escrita, me ajudando a ndo mais
cunhar os conceitos, pois o processo de conceitualizacdo é absolutamente outro do que
0 da cunhagem tradicional, sendo mais préximo a um navalhamento dos conceitos, cujo
resultado sdo desconceitos.

Pois sim. Se Nietzsche defendia a filosofia a golpes de martelo, que pretende
destruir tudo que se quer solidificar; se Derrida disse que Nietzsche pensa com as
esporas, que dao o ritmo dos galopes; se Preciado disse que Derrida era o filosofo das
tesouras, que recortam, mudam de lugar, deslocam os poderes e muito mais — podemos
dizer entdo, gracas a sua dona, que uma filosofia popular brasileira precisa ser escrita a
golpes de navalha.

Sendo de posse da mulher, a navalha pode ainda mais do que poderia se apenas
coubesse ao malandro. A mulher navalhadora é, também, é certo, a que carrega a arma
por debaixo de suas vestimentas — é bom lembrar que Maria Navalha pode usar tanto
saia quanto calca. Em suas méaos, a navalha é tanto a arma da luta que s € acionada em
ultima instancia (pois a malandragem ensina a recuar 0 maximo que puder, deixar que o
inimigo venha pra cima de vocé, e nunca partir direto ao ataque), mas também ¢é a
operadora do renascimento e feitora das curas que se escondem por detrés do efun, do
waji e do ossun.

Nos dois casos, vertedora do ejé, a navalha, para além do bem e do mal e para
aquem de vida e morte, marca a pele, deixa suas cicatrizes e mostra que o pensamento
tem que ser uma coisa de pele’®. Esta arma encantadora, entregue ao malandro pela
mulher, como que o tornando Cavaleiro pelas mdos da Rainha da Lapa, seu valete das
encruzas, deve ser a mesma que ela, a Dona, nos lega ao batizar nossas canetas e ao
transformar nossas méaos um feixe de navalhas que, ao tocar as teclas do computador,
desconceitua, descaceta, despiroca tudo.

Assim, dia apdés dia, depois de finalizado o texto inaugural escrito em
homenagem aquela que parece ser madrinha dessas novas escritas que se me impdem?,
eu ia navalhando os outros rabiscos que tinha, a navalha de Dona Maria se somava a de

outro Jodo, o da Gomeia, somavam-se indios, polacas, pretos velhos, exus e

13 Citagdio do recente e fundamental texto de Marcelo José Derzi Moraes “Por uma Filosofia dessa coisa
de pele: uma desconstrucdo da colonialidade” (NOYAMA, 2020).
1% Trata-se de “Filosofia a golpes de navalha”, (SIMAS, RUFINO e HADDOCK-LOBO, 2020, 25-29).

18



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

pombagiras, boiadeiros, filosofos e filosofas daqui e de la, enquanto o samba corria
solto do lado de fora e do de dentro de minha casa e invadia a escrita. Porque nao € isso,
também, 0 que exige a navalha: que a rua invada o texto, que o corpo se ponha a

disposicédo da rua, que a rua encante a filosofia?

7 7 7 7 7 7

Sexto golpe: navalha quebrada

Maria Navalha disse cuidado pra ndo errar

ela jurou, jurou, tornou jurar

Que mata sem tirar sangue, engole sem mastigar.
(Ponto de Maria Navalha)

Findado o livro, enviado a editora, parecia que as Arruagas com 0s compadres
Simas e Rufino tinham encerrado minha “obriga¢ao” com Dona Navalha. Mas, ¢ claro,
que quando se trata de exus e pombagiras, as coisas nunca se ddo como e quando
queremos, eles sacaneiam qualquer anseio a subjetividade: ndo ha subjetivacdo possivel
nas e das ruas, se sujeito for entendido como quer o ocidente — racional, livre,
autodeterminado; se ha algum processo de (des)identidade que a rua ensina € a
exubjetivacao.

Nossa exubjetividade nada mais é que seguir o que acontece e estar disponivel
ao acontecimento®®. N&o precedemos a nada, ndo existimos enquanto nds mesmos,
como seres presentes a si, autbnomos e o caralho a quatro, a gente vem depois. O que a
gente chama de “eu” nada mais ¢ que a chegada em uma gira que ja comecaram ha
muito tempo!

Mas isso tudo pra mostrar que se alguém estiver fechado em seus objetivos, ou
achar que ja chegou a algum lugar, ndo vai sair de onde estava, vai ficar achando apenas
0 gue ja sabia que ia achar. A ginga que a escrita tem que seguir é também estar de com

um olho no gato e outro no peixe e preparado para as quizumbas que vao aparecer. Até

15 Revendo o video do lancamento do Arruagas, observo a importancia, em diversos momentos, da ideia
de  disponibilidade  (https://www.eventials.com/labpub/lancamento-do-livro-arruacas-uma-filosofia-
popular-
brasileira/?utm_campaign=reminder&utm_medium=email&utm_source=email&fbclid=IwAR3NKnseue
DaFgBQI6SrNHzDjcQ3adtzzL IN_95CfggHPbtezU6dR63CunU). Dispinibilidade € a palavra central para
que aconteca a exubjetivacao.

19


https://www.eventials.com/labpub/lancamento-do-livro-arruacas-uma-filosofia-popular-brasileira/?utm_campaign=reminder&utm_medium=email&utm_source=email&fbclid=IwAR3NKnseueDaFgBQI6SrNHzDjcQ3a4tzzLJN_95CfqgHPbtezU6dR63CunU
https://www.eventials.com/labpub/lancamento-do-livro-arruacas-uma-filosofia-popular-brasileira/?utm_campaign=reminder&utm_medium=email&utm_source=email&fbclid=IwAR3NKnseueDaFgBQI6SrNHzDjcQ3a4tzzLJN_95CfqgHPbtezU6dR63CunU
https://www.eventials.com/labpub/lancamento-do-livro-arruacas-uma-filosofia-popular-brasileira/?utm_campaign=reminder&utm_medium=email&utm_source=email&fbclid=IwAR3NKnseueDaFgBQI6SrNHzDjcQ3a4tzzLJN_95CfqgHPbtezU6dR63CunU
https://www.eventials.com/labpub/lancamento-do-livro-arruacas-uma-filosofia-popular-brasileira/?utm_campaign=reminder&utm_medium=email&utm_source=email&fbclid=IwAR3NKnseueDaFgBQI6SrNHzDjcQ3a4tzzLJN_95CfqgHPbtezU6dR63CunU

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

porque, 0 que é a escrita navalhada, a que sangra e cura, Sendo uma resposta as
quizumbas das nossas vidas?

Cumpadre Rufino, filosofo jongueiro e capoeira, o triangulo fininho e preciso
que toca nossos xotes filosoficos'®, me ensinou que pensar é estar preparado para o
tombo. Achava eu, com minha ignorancia aliada ao corpo branco e gordo que
dificilmente consegue gingar, que otéario era aquele que levava tombo. Rufino me
ensinou que, mais cedo ou mais tarde, todo mundo cai, e 0 malandro é aquele que cai
bonito, porque sabe que vai cair. O otario, ao contrario, € o que cai feio, porque nao
sabe cair e nem sabe que vai cair. Dai a lindeza filosofica das rasteiras, que é o golpe do
corpo navalhado, do devir navalha do corpo malandro.

Tal como as cadeiras de arruar que nos lembra a apresentacdo do Arruacas'’,
onde as sinhas se acham protegidas dos corpos fundangueiros, quizumbeiros e
cafofentos. Essas, as sinhas em suas cadeiras, ndo preveem que esses COrpos nas ruas
vido leva-las ao “tombo na subida”*®. “Subjetividade” ¢, portanto, outro desses conceitos
em cadeiras de arruar, que se quer protegido da zorra que come nas ruas e que, depois
de navalhado, se exuzilha!®. E nesse sentido que o desconceito é o tombo que 0s
conceitos levam em seu caminho de subida e escorregam ladeira abaixo. E, notando
aparentemente que 0s conceitos querem sempre subir, nos entristecemos ao saber que,
para subirem, eles desceram, com a moral toda enterrada na lama, parafraseando Mauro

Bolacha®.

18 Ainda no langcamento do livro, Simas, ao pensar nossa trinca, lembra do trio que acompanhava Luiz
Gonzaga, cata milho, custo de vida e salario minimo e, logo em seguida, afirmando que Luiz Rufino seria
o tridngulo, fininho e capoeirista, sobrando para n6s dois sermos a zabumba e a sanfona.

17 “Nos tempos da escraviddo, as cadeiras de arruar eram liteiras carregadas por escravizados em que as
sinhas passeavam pelas ruas da cidade. Em geral, elas tinham portinholas que visavam proteger as sinhas
dos perigos representados pelos desordeiros que incendiavam as ruas com suas fundangas, promoviam
quizumbas nas encruzas e se entocavam em seus cafofos: os arruaceiros. Esse perigoso gentio, que
comegava a anunciar a tarefa dos brasis contra o Brasil, era versado em muitas invencdes, matutacdes e
feiticos, mestres em pembas e mandingas, doutores em gqueimagdes, trucos, mumunhas, desenfadados nas
mugingas e nas canjiras. Praticavam, como modo de vida, a arruaga, incorporando o cruzo e alargando o
tempo. Quando seu adversério ta fazendo um alarde danado, eles davam s aquela escorada, as vezes de
leve, que desequilibra o oponente e que gera o maior esculacho. Porque arruaga ¢ jogo na aldeia”
(SIMAS, RUFINO e HADDOCK-LOBO, 2020, 11-12).

18 Titulo da apresentacéo do livro.

19 Exuzilhar, verbo neologizado por Cidinha da Silva em 2010, na tentativa de navalhar ainda mais o
verbo encruzilhar, aparece em diversas de suas obras e intitula seu recente livro (SILVA, 2018).

20 Alinda consigo ouvir Simas cantarolando, quando pensamos em botar o samba como epigrafe do livro:
“Pelo curto tempo que vocé sumiu / Nota-se aparentemente que vocé subiu / Mas 0 que eu soube a seu
respeito / Me entristeceu, ouvi dizer / Que pra subir vocé desceu / Vocé desceu. / Todo mundo quer subir
/ A concepgdo da vida admite / Ainda mais quando a subida / Tem o céu como limite / Por isso ndo
adianta estar / No mais alto degrau da fama / Com a moral toda enterrada na lama” (Lama, Mauro
“Bolacha” Duarte).

20



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Pois bem, depois desse desvio todo, desses salamaleques da escrita filoséfica,
esse aforismo cumpre nesse texto o papel de contar que, um belo dia, a navalha
quebrou. Um dos pinos que prende a lamina soltou e nunca mais achei. O engracado é
que a navalha capenga antecipou a tomada de algumas decisdes quanto a escrita final do
Arruacas, depois de revisdes e revisdes. Uma frase minha, justo a que fechava o texto
dedicado a navalha, estava destoando completamente da escrita do livro. Ao invés de
alterd-la, mudando alguns desconceitos que ali apareciam, preferi retirar a sentenca
inteira. De inicio, ndo posso negar que tive um intenso conflito interno, mas, como
Simas me ensinou |4 atras, lembrando das ensinancas do Bar Madrid de meses atras,
decidi vestir os sapatos no texto pra que a Navalha andasse descalca.

Porém, a navalha quebrada, em cima da minha mesa do escritdrio, que parecia se

recusar a ser despachada, parecia querer dizer que ainda tinha muito coro para comer.

7 7 7 7 7 7 7

Sétimo golpe: Navalhar os conceitos

Ela é malandra ndo precisa trabalhar
Maria Navalha bota tudo em seu lugar.
(Ponto de Maria Navalha)

Esse texto ganha sua forma final depois do lancamento de Arruacas, ou seja,
quando a filosofia a golpes de navalha ja foi arriada cuidadosamente nas ruas. Talvez,
nesse sentido, esse texto seja uma longa nota de rodapé ao pequeno e cuidadoso texto
que escrevi para o livro em parceria com 0s pensadores que tanto admiro. Talvez aqui
tenha mais coisa, ou talvez menos, pois ali a navalhada € certeira, curta e grossa, indo na
cara daqueles que esperavam de mim qualquer escrita conceitual ou académica.

Mas, entdo, 0 que me motiva a escrever estas paginas que nao se encontra ali?
Em outros termos: 0 que a navalha ainda pode querer de mim?

Falo aqui da importancia do lancamento do Arruacas — de modo algum para uma
autopromocdo — pois houve algo naquele momento que me pareceu fundamental para
dar caminho a essa escrita: a forma. Como Simas explicou no langamento do livro?, o

livro é composto de um carteado de textos, no qual em cada capitulo um da a primeira

2L Ver link supracitado.

21



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

carta e fecha a gira: assim, “Fundanga” abre com Simas, seguido por Rufino e por mim,
“Quizumba” ¢ Rufino quem abre, seguido por mim e por Simas, ¢ eu abro “Cafofo”,
seguido por Simas e Rufino. O bacana do langamento é que a essa gira se SOmou a voz
de Moyseis Marques, trazendo a lama, o ritmo, e completando a sacanagem.

Sim, sacanagem. A fala de abertura de Simas compara o livro ao petisco de bar
em que cada um ia trepando uma coisinha sobre a outra, a salsicha, o queijo, a cenoura...
Porém, essa fala do Simas, ela quebra a expectativa de seriedade, de linguagem erudita,
de qualquer intelectualismo. E ela deu o tom. Dai em diante, era sé cada um assumir sua
parte na sacanagem geral que é o livro.

Essa epistemologia da sacanagem é coisa séria demais. E papo de boteco, muito
mais potente do que a forma dialégica da filosofia, pois se assemelha muito mais a
abertura ao improviso do partideiro, € um jogo de bola que sempre nos pega de surpresa
e nos obriga a inventar. Ele ensina que a ginga do pensamento esta em frustrar qualquer
expectativa que se tenha, sem se deixar prender em nenhuma cela epistemoldgica, como
bem nos ensinaram Pelintra, Satd e Navalha: quando a radio patrulha (que na maioria
das vezes pode ser o discurso académico, o purismo religioso, o burburinho decolonial),
é hora de dar no pe!

Mas ainda tem mais: quando Simas solta a sacanagem no ar, parece que da para
imaginar a boa e velha filosofia enrubescendo de vergonha de ouvir tal palavra de baixo
caldo; a senhora academia se retira do saldo diante de tal linguajar improprio e os
cidaddos de bem piram. Pois € isso que um desconceito como a sacanagem opera na
boca de Simas: ele navalha o coracdo da arquitetura e da moralidade do pensamento
erudito. Me lembrou um professor, o falecido Clauze Ronald de Abreu, no primeiro
periodo da graduacdo em filosofia: ele entra na sala cheio de meninos burgueses e
pseudo-padrecos (a filosofia da UFRJ na década de noventa era isso, e eu estava entre
0s meninos burgueses), em sua aula de Psicologia 1, diz que em psicandlise se trata de
desejo. Entdo, ali ndo se falara de pénis, vagina nem anus, pois esses conceitos
pertencem a biologia, mas sim de caralho, buceta e cu. Imagina a situacdo da turma.

Mas que, como eu, fui educado na pedagogia de Seu Tranca Rua das Almas, que
quando baixava a primeira palavra que seguia sua gargalhada era “puta que pariu”,
entendi no momento que quando se trata das ruas (parafraseando aqui a palavra desejo,
que ainda acho carregada demais de eruditismo) tem coisa que SO se expressa no
palavrao. “Hahaha, puta que pariu, boa noite, moxo!” dizia, para além do expresso na

significacdo das palavras, a felicidade do encontro. Que bom estar entre vocés, que bom

22



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

estar aqui para beber minha cachaca, fumar meu charuto, dar minhas risadas e encabular
quem n&o gosta de palavréo.

Alias, Seu Tranca Rua de meu pai merece um dia uma escrita sé para ele, de
tanta sabedoria que me transmitiu, sempre regada de muito palavrdo e muita sacanagem.

Mas o que Clauze, Tranca Rua e Simas fizeram foi me fazer retomar essas
anotacBes para pensar em uma possivel conclusdo a esse texto que nada mais € que um
relatério de campo de minhas experiéncias com Navalha e a malandragem. E o que a
navalha quebrada parece me pedir, para enfiar o pino que nunca encontrei no buraco
vazio, é a elaboracgdo desconceitual de dois termos: embucetamento e descaralhamento.

Se Derrida, o magrebino velho, nos dizia que a desconstrugdo tem um duplo
movimento, que se complementam e se ddo em um mesmo golpe (de navalha), a
inversio e o deslocamento??, podemos pensar que, da mesma maneira, embucetamento e
descaralhamento s&o movimentos complementares e sO0 funcionam juntos na
navalhacéo.

Se despirocar é o ato de emascular a razdo colonial e descacetar é tirar o cacete
ou baixar o cacete nos pulicas dos saberes, descaralhar é tocar o maior zaralho e
baguncar todo o coreto das caretices, dos calhordas, dos quiumbas do saber. Nao ha
maior poténcia de desconstrucdo do falocentrismo do que o descaralhamento.

Mas, para alem das pirocas, dos cacetes e dos caralhos, que sdo destronados
nessa inversao do patriarcado colonial, em que a erecdo cai e 0 sujeito branco ocidental
parece ficar frustrado com sua impoténcia, a frustracdo do sujeito broxa abre espaco
para a entrada de algo que s6 a mulher pode trazer para a cena do pensamento: 0
embucetamento.

Se o padilhamento?, como nos mostram Simas e Rufino, é o imperativo
pindarico das macumbas, “o venha a ser a pomba-gira que tu €és”, em que 0s COrpos
ganham a leveza e giram e as saias se tornam as bocas de Enugbarij6?*, quando essas
saias entram na gira com as navalhas escondidas sob suas sete camadas, mais do que

descaralhar, elas embucetam?®.

22 \/er nota 4.

23 Ver nota 6.

24 Sobre isso, remeto ao importantissimo capitulo “Tudo que a boca come: incorpora¢des € mandingas”,
de Pedagogia das encruzilhadas de Luiz Rufino, onde lemos: “O dominio de Exu intitulado como
Enugbarijo, o senhor da boca coletiva, nos diz sobre (...) todas as dindmicas de transformagao,
reproducdo, multiplicagdo, possibilidade, imprevisibilidade, criagdo, comunicagdo, mediagio e tradugdo”
(RUFINO, 2019, 141).

2525 Uma linda demonstracdo desse embucetamento filoséfico é o capitulo final do livro Querendo ou
podendo ser Lilith: a mulher um ser-outro, de Georgia Amitrano. Sua competente pesquisa sobre a

23



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Embucetar, que ndo é embocetar pois ndo tem nada a ver com guardar em uma
caixa, pelo contrério, pois o descaralhamento j& arrancou fora todos os arcontes das
caixas e 0s guardas dos armarios, é desconceito que aprendi desde cedo com minha mée
e que sempre denotou em sua boca a pressa, a correria, mas com certa raiva ou
violéncia. “Aquele carro passou embucetado”, dizia ela. Tinha pressa, certamente, mas
uma pressa perigosa e que podia dar merda pra todo lado.

Contudo, tem algo que me parece ainda mais forte no embucetamento. Mais
pelintrico do que o empoderamento, no qual o cajado, a bengala ou 0 0g6 ainda parecem
ostentados, o embucetamento que se segue ao padilhamento recusa a ostentacao falica.
Seu poder, se € que esse termo ainda serve, ja que o0 embucetamento é a
desconceitualizagcdo do poder, consiste justamente em esconder a arma em baixo da
saia. A malandragem nos abre a uma outra relacdo do poder, uma certa recusa, uma
certa passividade, contanto que a arma esteja la, porque malandro ndo é otéario.

E esse impoder, esse “prefiro nao” como diria o malandro Bartleby, ao contrario
do que se pode pensar, ndo tem nada de fraco. A saia que roda é a saia que engole sem
mastigar, pois ndo precisa de dentes. Ela engole e cospe tal como o0 masculino, mas em
uma espécie de danga, de coreografia hipndtica em que o inimigo nem sabe que é
engolido. Embucetado, a pergunta de Espinoza “o que pode um corpo” parece nem mais
fazer sentido?®, pois ndo se trata de poder, se trata de engolir, de cuspir e de criar novas
dancas.

Sim. Talvez seja desse duplo movimento, desses dois golpes com uma soO
navalha, que essa moca, minha madrinha sem ela nem mesmo saber, quisesse que eu
escrevesse para completar esse percurso que se segue hd mais de um ano. Navalhar a
filosofia, escrever uma filosofia a golpes de navalha, desconceituar o que se pretende
ereto, €, a0 mesmo tempo, navalhar as teorias do conhecimento, navalhar os géneros,

navalhar os poderes. Com um sé golpe.

ontologia do feminino ao longo da histéria do ocidente, sobretudo nas mitologias gregas e judaicas, ganha
uma poténcia ainda maior quando as figuras femininas embocetadas de brasilidade chegam e d&do um
outro tom ao livro. Explica a autora: “Minha Lilith, ainda que esteja na base da Zohar e nos preceitos
judaicos que se mantém no discurso dos ‘cristdos’, ultrapassa esse encosto europeu, excedendo o espectro
enorme e pesado que carrego. Minha Lilith roda, gira, faz as saias balancarem, anda pelos becos, bebe e
fuma, pode ser loura ou morena, polaca ou negra. Minha Lilith é o que sou, brasileira, miscigenada das
culturas, das etnias, uma ovelha Outra da familia, uma Lilith que também pode e deve ser Pomba-gira.
Trazer essa minha Lilith aqui, todavia, implica dizer das Africas e das Europas, falar dos imaginérios da
mulher africana e indigena, latino-americana e dos mitos que trouxeram para nds. A mitologia aqui se
mistura no ato miscigenado e auténtico de uma brasilidade. E é essa Lilith que eu pretendo aqui
apresentar, distorcer, profanar e, por fim, fazé-la numa gira pomba-lilithiar’ (AMITRANO, 2020, 126).

26 Ver nota 11.

24



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

E assim que essa malandra que n&o precisa trabalhar faz, Maria navalha bota
tudo em seu lugar, tirando tudo de seu lugar que é previamente dado, fazendo todos
recuarem com sua navalha afiada.

E isso sé é possivel porque Maria Navalha chega embucetada para descaralhar a

porra toda.

Referéncias bibliograficas

AMITRANO, Georgia. Querendo ou Podendo ser Lilith: a mulher um ser-outro. Rio de
Janeiro: Ape’ku, 2020.

BORGES-ROSARIO, Fabio; MORAES, Marcelo José Derzi; HADDOCK-LOBO,
Rafael. Encruzilhadas Filosdficas. Rio de Janeiro: Ape’Ku, 2020.

DERRIDA, Jacques. Posic¢des. Belo Horizonte: Auténtica, 2001.

HADDOCK-LOBO, Rafael. Filosofia Popular Brasileira. HH Magazine, Humanidades
em Rede: https://hhmagazine.com.br/category/colunas/filosofia-popular-brasileira/

HADDOCK-LOBO, Rafael. Os Fantasmas da Col6nia: notas de desconstrucdo e
filosofia popular brasileira. Rio de Janeiro: Ape’Ku, 2020.

MORAES, Marcelo José Derzi e NEGRIS, Adriano. “Escrituras da Cidade: ordem e
desordem a partir de Derrida”. In: SOLIS, Dirce Eleonora Nigro e MORAES, Marcelo
José Derzi. Politicas do Lugar (Colecdo Queréncias de Derrida, moradas da arquitetura
e filosofia, vol. 4). Porto Alegre: UFRGS, 2016.

MORAES, Marcelo José Derzi. “Por uma Filosofia Dessa Coisa de Pele: uma
desconstru¢ao da colonialidade”. In: N NOYAMA, Samon. Gingar, Filosofar, Resistir:
ensaios para transver o mundo. Curitiba: CRV, 2020.

RIO, Joao do. A Alma Encantadora das Ruas. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2012.
RUFINO, Luiz. Pedagogia das Encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mérula, 2019.

SILVA, Cidinha da. Exuzilhar. Sdo Paulo: Kuanza Producdes, 2018.

SILVA, Wallace Lopes (org.). Sambo, Logo Penso: afroperspectivas filoséficas para
pensar o samba. Rio de Janeiro: Hexis, 2015.

SIMAS, Luiz Antonio, RUFINO, Luiz e HADDOCK-LOBO, Rafael. Arruacas: uma
filosofia popular brasileira. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020.

SIMAS, Luiz Antonio e RUFINO, Luiz. Fogo no Mato: a ciéncia encantada das
macumbas. Rio de Janeiro: Mérula, 2018.

25


https://hhmagazine.com.br/category/colunas/filosofia-popular-brasileira/

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

SIMAS, Luiz Antonio e RUFINO, Luiz. Flecha no Tempo. Rio de Janeiro: Mérula,
20109.

SIMAS, Luiz Antonio. O Corpo Encantado das Ruas. Rio de Janeiro: Civilizagdo
Brasileira, 2019.

SIMAS, Luiz Antonio. Pedrinhas Miudinhas: ensaios sobre ruas, aldeias e terreiros.
Rio de Janeiro: Mérula, 2019.

VIDARTE, Paco. Etica Bixa: proclamagcdes libertarias para uma militancia Igbtq. S&o
Paulo: n-1, 2019).

Recebido em: 01/10/2020
Aceito em: 16/12/2020

26



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

A EXPERIENCIA DO TEATRO NEGRO E A IDEIA DE
UM TEATRO DE NACAO ATRAVES DO
BARAPERSPECTIVISMO

Rodrigo dos Santos!
DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.35002

Resumo

O baraperspectivismo € um conceito que provem do exame do simbolismo dos mitos de
Exu e se conjuga com o proposito de produzir uma reflexdo sobre relagdes raciais em
termos artisticos, filosoficos e politicos, em que ndo se estabeleca uma hierarquia entre
impulsos criativos e impulsos cognitivos, partindo do pressuposto de que o pensamento
se produz através de uma relacéo entre impulsos e afetos. Assim, o presente trabalho faz
uma abordagem dos principais aspectos que caracterizam a concepc¢do de teatro para 0
baraperspectivismo, a partir de sua ligagdo com a experiéncia vivida na companhia de
teatro negro carioca Cia dos Comuns. A ideia de teatro para o baraperspectivismo
corresponde a concepcdo de um teatro de nacéo relacionada a criacdo de uma poética da
revolta, que procura pensar a teatralidade da violéncia e da agressividade como estratégia
de superacdo do complexo de inferioridade.

Palavras-chave: Teatro negro. Baraperspectivismo. Violéncia. Complexo de
inferioridade. Cia dos Comuns.

LA EXPERIENCIA DEL TEATRO NEGRO Y LA IDEA DE
TEATRO NACIONAL A TRAVES DEL
BARAPERSPECTIVISMO

Resumen

El baraperspectivismo es un concepto que surge de examinar el simbolismo de los mitos
de Exu y se conjuga con el propdsito de producir una reflexion sobre las relaciones
raciales en términos artisticos, filoséficos y politicos, en el que no se establece una
jerarquia entre impulsos creativos y impulsos cognitivos, basado en el supuesto de que el
pensamiento se produce a través de una relacion entre impulsos y afectos. Asi, el presente
trabajo aborda los principales aspectos que caracterizan la concepcion del teatro para el
baraperspectivismo, desde su conexion con la experiencia vivida en la compafiia de teatro
negro de Rio de Janeiro Cia dos Comuns. La idea de teatro para el baraperspectivismo
corresponde a la concepcion de un teatro nacional relacionado con la creacion de una
poesia de revuelta, que busca pensar en la teatralidad de la violencia y la agresividad
como una estrategia para superar el complejo de inferioridad.

Palabras clave: Teatro negro. Baraperspectivismo. Violencia. Complejo de inferioridad.
Cia dos Comuns.

L 11é Omiojuaro. E-mail: rodrigodossantos@hotmail.com.

27


mailto:rodrigodossantos@hotmail.com

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Uma das primeiras coisas que a gente deve saber é que o baraperspectivismo €
uma concepcao filosofica que pode ser pensada a partir de uma comparacdo com a figura
do Iroko, esse pé de arvore monumental, orixa plantado nas terras do Alaketo, a lle
Maroialaji, em Salvador, e nas da lle Omiojuaro, na Baixada Fluminense. Assim como o
Iroko renova suas folhas, se regenera de uma poda e eleva seus galhos muito acima da
estatura das pessoas, enquanto também aprofunda simultaneamente suas raizes nos
subterraneos da terra, 0 baraperspectivismo é uma ideia cujo significado é inapreensivel
em termos absolutos. Um processo de continua ressignificacao, de rupturas e aliancas, de
abandonos e de encontros, de extravios e descobertas, caracteriza o baraperspectivismo
como um conceito dindmico. Nutricdo e crescimento sdo dois aspectos importantes do
processo integrado na vida dindmica do conceito. Considerando suas raizes, existe uma
forte influéncia do pensamento nietzschiano sobre o tragico, que permitiu, por um lado,
a producédo do conceito a partir de uma reflexdo sobre o teatro e, por outro, uma énfase
na exploracdo de possibilidades para a constru¢cdo de um antagonismo veemente a
supremacia da razdo na modernidade. Além disso, a ligacdo do baraperspectivismo com
o teatro pode ser explicada de um modo mais fundamental a partir da concepgao de “ritual
tragico yoruba”, proposta por Wole Soyinka, segundo a qual, a reprodugdo ritual, em
terra, das faganhas dos orixas expressa e mobiliza propriedades metafisicas e morais que
permitem a manutencdo da vida na sociedade humana pela continua restauracdo de uma
harmonia com a ordem cosmica e cosmoldgica do mundo. O ritual trdgico de Soyinka
pressupOe a existéncia de quatro compartimentos, “estagios”, ou, eu diria, a existéncia de
quatro camadas do real afins ao que ele entende como visdao de mundo dominante na
sociedade tradicional yoruba. A cada camada corresponde um mundo: o dos ancestrais, 0
dos vivos, 0s quais 0 povo de santo da nacdo nagd designa como araiye, e 0 mundo dos
ndo nascidos. A quarta camada do real seria uma zona de transicdo, um estagio em que
todas as coisas encontram sua dissolucdo e regeneracdo, um compartimento em que se
assenta o mistério do nascimento e da morte. Inerente aos outros dominios que compdem
a totalidade do real, essa perspectiva configurada por uma no¢do de mudanca, ja que
instaura a dinamica do surgir e do desaparecer na vida de todos os seres, € um dos
principais elementos com o0s quais se ocupa a concep¢do do ritual tragico de Soyinka.
Assim, uma das fungdes desse ritual seria preservar o vinculo da sociedade dos araiye
com seus fundamentos metafisicos pela apresentacdo da reproducdo empirica do estagio

de transicdo. Talvez uma das ideias mais sugestivas relacionadas a concepcao do ritual

28



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

tragico yoruba seja a de que nem o0s orixas escapam das condi¢des existenciais impostas
pelo estagio de transi¢do. Ogum, entdo, figura como o “primeiro ator” no argumento de
Soyinka (SOYINKA, 1990, p.142). Nosso grande pai, cagador, soldado, metallrgico e
agricultor, se destaca na narrativa de Soyinka, desempenhando fundamentalmente seu
papel de asiwaju, daquele que precede, abrindo os caminhos. Soyinka também descreve
0 estagio de transi¢do como um “abismo” e Ogum ¢é o primeiro orixa a atravessa-lo,
enfrentando todos os riscos da dissolucdo e do aniquilamento. S6 que, rs, do abismo, rs,
Ogum emerge renovado, mais poderoso ainda.

A ideia do estagio de transicdo determinando fundamentalmente a condicdo
existencial de todas as coisas € inerente a concepc¢do do baraperspectivismo e, portanto,
esta associada a maneira pela qual vamos pensar o teatro negro e eshocar 0s tragos
principais do nosso teatro de nagdo. Aqui, entretanto, a gente se desvincula da figura do
abismo de Soyinka e passa a encarar o estagio de transicao privilegiando pelo menos dois
aspectos reveladores de sua importancia para nossa reflexdo. Primeiro, a gente vé que o
estagio de transicdo é uma ideia que revela uma dinamica que pode ser descrita com 0
emprego de termos ontologicos. Pensar essa dindmica, entdo, preservando, no nivel da
experiéncia do pensamento, 0 poder sugestivo que a sensacdo do movimento, da
transformacéo e da mudanca exerce na hora e no lugar da experiéncia empirica, implica
recorrer a formula designada pela figura conceitual do surgir e desaparecer. Segundo, 0
mesmo estagio de transicdo também se mostra como a dindmica que também pode ser
caracterizada com o emprego de termos propriamente fisiologicos, através da figura
conceitual da nutricdo e crescimento, de acordo com 0 mesmo desejo de preservar
teoricamente, de um modo analogo, o poder sugestivo gerado pelas impressdes sensoriais
em jogo no fluxo da experiéncia empirica. A ideia de empregar figuras conceituais nesse
exercicio de reflexdo é cara ao baraperspectivismo e faz parte de um trabalho, isto é, de
um esforco que busca evidenciar o aspecto sensivel dos processos de compreensao,
eliminando uma suposta hierarquia cognitiva entre imaginacdo e entendimento, ao
mesmo tempo em que entende que 0 pensamento é uma relacdo entre impulsos e afetos.
Assim, operamos a substituicdo da figura de Ogum, privilegiada por Soyinka, pela de Exu
Elegbara. Trocamos a figura daquele que enfrenta o estagio de transi¢do, pela figura
daquele que encarna em si mesmo 0 proprio estagio de transicdo. Como diria 0 poeta e

amigo Allan da Rosa, o baraperspectivismo também ¢ um “elegbaraperspectivismo”, rs.

29



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Se Exu Elegbéra € aquele que encarna a prépria nogdo do estdgio de transicdo,
entdo ele também é a figura que determina fundamentalmente a condigdo existencial de
todas as coisas. Na real, a anterioridade de Exu perante todas as coisas é que deve ser
compreendida como a condicdo de possibilidade da criacdo do préprio conceito de estagio
de transicdo. O inexpugnavel corpo dos Odu If4 € um composto de saberes que resiste ha
séculos a violéncia e a sanha de dominagdo e conquistas inerentes ao colonialismo e, se
por um lado, resguarda uma exuberancia de valores pré-coloniais da sociedade tradicional
yoruba; por outro, também se consolida como um arsenal de valores a serem empregados
na grande disputa do antagonismo ao racismo burgo-caucasiano dos sistemas sociais
hegemoOnicos em nossa era. E se o baraperspectivismo pretende articular um arsenal
filosofico e artistico, ético e politico, na guerra contra os complexos de inferioridade que
assolam mentalidades e corpos de gente preta mundo afora, produzidos pelo narcisismo
dos sistemas de pensamento do mundo branco ocidental, cujo patriarca € o complexo do
racismo, entdo € no corpo dos Odu Ifa que ele vai encontrar suas armas mais importantes,
aléem dos fundamentos para a criagdo de suas taticas de defesa e de ataque. Assim como
Fela Kuti se torna o exemplo por exceléncia de um artista que utiliza a musica como
“arma”, a concepg¢ao do teatro de nagdo se propde a manejar os itan hauridos no corpo de
Odu Ifa como instrumentos de combate na defesa e no fortalecimento das subjetividades
pretas oprimidas, como no ataque a toda e qualquer manifestacdo da ideologia racista, a
todo e qualquer sintoma da patologia do racismo. A importancia do corpo de Odu Ifa
como berco de um discurso filosofico africano pré-colonial se evidencia pela sua
qualidade epistémica e, por conseguinte, pela sua capacidade de desmontar
completamente o argumento racista da suposta “mentalidade primitiva”, atrasada, ou
retardada, dos povos de pele preta, que a modernidade branca celebrou com discursos de
odio, irrisdo e desdém; e com praticas de subjugacdo, exploragdo, aniquilamento, terror e
silenciamento. A proposito, Marcien Towa, apresentou uma férmula desse argumento
racista, um “fundamento do imperialismo europeu”, criado pelos filosofos europeus, e
chamou de “silogismo do racismo” (TOWA, 2015, p.27): “o homem ¢ um ser
essencialmente pensante, racional. Ora, 0 negro é incapaz de pensamento e raciocinio.
Ele ndo tem filosofia, ele tem uma mentalidade pré-l6gica. Portanto, o negro ndo é
verdadeiramente um homem e pode ser, legitimamente, domesticado, tratado como um

animal”.

30



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Quando OrGnmila Ifa transmitiu ao discipulo que se tornaria seu primeiro
sacerdote o corpo de Odu, na ocasido em que, antes de aprender os fundamentos de Ifa,
ele ainda era um “chefe feiticeiro”, seu discipulo vinha de uma grave situagdo de perdas
e infortlnios, perdendo seu prestigio e a prépria credibilidade como um homem de
conhecimento, a medida que seus proprios alunos sucumbiam mediante uma terrivel
calamidade. Ele entdo partiu de sua terra em busca de solucdes para sua lamentével
situacdo até que, enquanto vagava ao longo de uma estrada, depois de meses e meses
viajando sem descanso, encontrou um velho vestido de branco que, olhando-o por um
tempo, o convidou para segui-lo. Em sua casa, o velho, sendo o proprio orixa, cuidou do
corpo do “feiticeiro”, suprindo-lhe as necessidades de comida e de bebida, e apresentou-
Ihe suas dezesseis esposas. Disse-lhe, entdo, que cada uma das esposas deu a luz dezesseis
filhos e que cada um desses dezesseis filhos, por sua vez, também possuia, cada um,
dezesseis filhos. Ortinmila, entdo, narrou as histérias de cada um dos filhos e as historias
de cada um dos filhos dos filhos, transmitindo, dessa forma, o corpo de Odu ao até entdo
desesperado “feiticeiro”. Assim, foi iniciado o primeiro sacerdote de Ifa, que retornou ao
seu povo com o conhecimento necessario e adequado a producéo de solugdes para 0s
problemas antigos e 0s que ainda viriam a emergir. Esse relato foi passado para Muniz
Sodré por Pai Agenor Miranda Rocha, olud, sacerdote iniciado nos preceitos de Ifa, e
registrado pelo professor Muniz em livro (SODRE, 2014, p.27).

Ao lado dessa narrativa, é importante trazer o itan que narra o nascimento de Exu
Elegbéra figurando como o primeiro filho de Ordnmila. O modo pelo qual pode-se dizer
que Exu Elegbara encarna o conceito de estagio de transicao se explica pelo exame desse
itan, mais especificamente observando dois aspectos do carater de Exu, revelados pelo
itan. Um deles esta relacionado a figura conceitual do surgir e desaparecer; outro, a da
nutricdo e crescimento. Sendo assim, no “comego dos tempos” (SANTOS, 2014, p.56),
Ortinmila visitou Olédumaré e Obatala na época em que ambos preparavam a criacao das
pessoas humanas. Ja tinham criado Exu e 0 mandaram viver junto aos demais orixas. Exu
ficou morando na entrada da casa dos orixas. Ao vé-lo, Ortinmila quis té-lo como filho.
Pds as maos sobre Exu e, ao voltar para casa, ele e sua esposa, Yébiiru, fizeram sexo. Ela
engravidou e deu a luz um menino. Como Obatala dissera que esse filho teria um poder
enorme, Ordnmila chamou-lhe de Elegbéra. No primeiro dia de vida, a crianca, que ja
nasceu falando, pediu para comer preas. A mae, encantada, entoou uma cantiga e fez a

vontade do filho, que devorou todos os preas da cidade. Até o fim. Exu, entdo, chorou,

31



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

porque queria comer mais pred. E ndo tinha. No dia seguinte, pediu peixe. E a mée,
cantando, fez a vontade do filho. Orinmila comprou todo o peixe que havia na cidade.
Elegbara como até o fim e o peixe acabou. No terceiro dia de vida, Exu pediu aves,
galinha, pombo, pato e galo e todo o tipo de bicho de penas que havia. Devorou todos.
Até o fim. No quarto dia de vida, Exu disse que queria carne. A mae cantou e 0s pais
fizeram a vontade dele. OrGnmila saiu para comprar a carne e s6 encontrou cachorro.
Mataram cachorro. Elegbéra comeu até o fim e ficou pedindo mais carne. Mataram todos
0s cachorros. Depois mataram todos os porcos. Continuaram matando todos os bodes,
carneiros, touros, cavalos e todo tipo de animal de quatro patas que tinha na cidade. Até
0 exterminio. No quinto dia de vida, Elegbara quis devorar a mae e ela, cantando,
consentiu. Ele, entdo, a tomou e a devorou. E assim o medo mandou no corpo de
Ortnmila. E ele foi ao seu babalad para saber o que deveria fazer para que a crianca néo
0 matasse também e o devorasse. O babalab disse que ele deveria usar uma espada, um
bode e catorze mil buzios no ebd. Orinmila fez o ebd. No sexto dia do nascimento de Exu
Elegbara, ele disse, “pai, €h, pai, eu quero comer vocé”. E Orinmila cantou a mesma

cantiga de Yébiiru:

Come, meu filho, come.

Come, crianga, come.

Fio de contas de coral.

Minha pulseira de cobre.

Alegria que ndo se acaba.

E quando chegar nossa hora

o filho é quem fica aqui pra lembrar
e pra propagar nossa gldria.

Quando a crianca avancou para devorar o pai, Orinmila sacou a espada do ebo.
Apavorado, entdo, Elegbara fugiu. O pai foi atras e, quando alcangou Elegbara, partiu o
filho em duzentos e um pedacinhos. Jogou cada parte num canto diferente do mundo e
cada pedaco de filho se transformou em Elegbara Exu novamente. S6 que o Ultimo deles,
ao se transformar em Exu, fugiu do pai novamente. E antes de Ortinmila alcanca-lo, ele
ja estava inteiro e tinha ficado grande de novo. Mas, no segundo mundo do orun,
Ortinmila o alcancou e cortou o filho de novo em duzentas e uma partes, atirando cada
pedaco de filho numa direcdo diferente do mundo. E cada parte cortada de Exu se
transformou de novo em Exu inteirinho. O Exu que se transformou por Gltimo também

correu do pai. E Oranmila foi atras. Essa situagdo se repetiu igualzinha em todos os

32



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

mundos do orun. Que s&o nove. Depois que o0 pai perseguiu e picotou o filho por todos os
nove mundos do orun, com cada pedacgo do filho partido se transformando de novo no
Exu Elegbara inteiro, o ultimo dos altimos pedagos de filho, quando virou Elegbéra de
novo, l4 nos confins do orun, disse que OrGnmila ndo precisava mais persegui-lo. Ele
disse ao pai que poderia utilizar, para realizar o que quer que fosse necessario, como se
fosse o seu préprio filho, cada um dos Exu espalhados por todos 0s nove mundos do orun,
por todo esse espaco que a astronomia definiu como universo. Elegbéra, entdo, devolveu
a mie devorada. E se Orunmila desejasse recuperar os animais da terra, dos céus e das
aguas, de pena, de pelo, ou de escama, de dois, ou de quatro pés, que ele tinha devorado
ao nascer, Exu iria ajuda-lo, recebendo cada um dos bichos diretamente da méao das
pessoas que fazem casa na terra. E entregando depois nas mios de Orinmila e de todo o
povo do orun. OrGnmila e Yébiird, depois de Elegbéra, ainda tiveram muitas filhas e
muitos filhos. Elegbéra, entdo, se tornou o guardido da familia, livrando-a principalmente
da guerra e ensinou ao pai, @ mée e a todos e todas as descendentes de sua mae a louva-
lo, para que ele pudesse realizar todo e qualquer trabalho que fosse necessario.

Temum livro que é o Silenciando o passado, é de um antropdlogo haitiano finado,
um ancestral bem lembrado ja, que se chama Michel-Rolph Trouillot. Nesse livro, o
Trouillot apresenta uma interpretacdo inovadora, pelo menos para o publico brasileiro
talvez, da Revolucdo da Ilha de S&o Domingos, que durou de 1791 até 1804 com a
declaracdo de independéncia e a fundacdo do Haiti (TROUILLOT, 2015, p.37). Foi a
Unica revolucdo bem sucedida no mundo, capitaneada por gente preta que havia sido
escravizada. Nesse caso, foi pelo sistema colonial francés. A importancia da singularidade
analitica do Trouillot esta em fazer um exame da producéo da historia a partir das relacdes
de poder. Ele destaca, assim, dois niveis da historicidade: o que aconteceu, por um lado;
e, 0 que dizem ter acontecido, por outro. Entre um e outro nivel, existe uma rede complexa
de relacOes estabelecidas entre atores, agentes e sujeitos que viveram e presenciaram 0s
fatos constituintes dos acontecimentos; entre a producdo de arquivos que compilam os
eventos derivados dos fatos; e entre os historiadores profissionais que lidam com esses
arquivos, além de outros tipos de “narradores” que interpretam os eventos, incorporando
registros extra bibliograficos, como museus, monumentos, ruinas e narrativas hauridas da
tradicdo oral. Assim, entre 0 que aconteceu e o0 que dizem ter acontecido, o poder opera
uma dindmica de mencdes e de siléncios (TROUILLOT, 2015, p.48). As narrativas, em

geral, as oficiais, ocultam determinados fatos em funcdo de uma relacéo de poder. Por

33



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

exemplo, o nome de Toussaint L’Ouverture sobrevive na bibliografia sobre a Revolucdo
do Haiti, com uma biografia escrita por Aimé Césaire, um livro que destaca sua
importancia como o general que foi capaz de reunir as forgas revolucionérias da ilha, Os
jacobinos negros (2010), e uma pega teatral intitulada com seu nome (2013), encenada
pela primeira vez em Londres em 1936, ambos de autoria de C.L.R. James. Jean-Jacques
Dessalines, outro general revolucionario, também ¢ bastante mencionado na
historiografia oficial, além de ser cultuado como um loa, um ancestral no vodu, como
Ogou Dessalines. Dessalines foi quem declarou a independéncia do Haiti e seu primeiro
chefe de Estado. Henri Christophe, “Le Roi Henry”, também foi um importante general
revolucionario, amplamente mencionado, foi quem sucedeu Dessaines como Imperador,
governando a regido norte da ilha, enquanto Alexandre Pétion era presidente no sul da
ilha. Na real, hd uma peca de Aimé Césaire intitulada A tragedia do Rei Christophe, que
abre com uma briga de galos e uma discussdo monumental entre Christophe e Pétion. A
gente ainda vai voltar a alguns aspectos importantes da Revolucao do Haiti ao longo desse
texto, porque essa guerra é uma referéncia fundamental da nossa poética da revolta. Por
enquanto, trago os nomes desses herois de pele escura, 0 Unico mulato mencionado aqui
€ 0 Pétion, para mostrar um esboco da ideia de Trouillot sobre a mencao e o siléncio na
producdo da historia. Para ele, hd uma complexa relacdo de poder que faz com que o0s
nomes desses personagens, por exemplo, permanecam na histéria em detrimento de
outros personagens tdo importantes como aqueles. Por isso, ele faz um exame da figura
de um importante lider revolucionario, presente desde as primeiras insurrei¢es de 1791
e gue acaba assassinado pelo general Christophe em 1803. Era o general Jean-Baptiste
Sans Souci (TROUILLOT, 2015, p.40). Africano de nascimento, provavelmente nascido
no Congo e chefe de um exército de africanos também. A partir da figura de Sans Souci,
Trouillot aponta para um antagonismo existente no interior das proprias forcas
revolucionarias, que opunha os pretos nascidos na coldnia, os crioulos, aos pretos
africanos, os bogais. Esse antagonismo gerou uma “guerra dentro da guerra” em dois
momentos: primeiro, com o desembarque das tropas francesas comandadas pelo cunhado
de Napoledo Bonaparte, o general Charles Leclerc, em 1802, a capitulacdo e a prisdo de
Toussaint e a deser¢do de Dessalines, Christophe e Pétion para o exército francés, as
tropas de africanos mantiveram seu antagonismo e eram cacadas, portanto, por seus
antigos companheiros de armas. Quando Dessalines, Christophe e Pétion, depois da

prisdo e da deportacdo de Toussaint para a Franca, se colocaram com suas tropas

34



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

novamente ao lado da revolucdo, os africanos ndo teriam mais aceitado aqueles generais
como lideres. Sans Souci, de acordo com Trouillot, entdo, provavelmente, teria sido um
nome forte para encabecar as fileiras da lideranca. No entanto, muito pouco se sabe sobre
ele, que foi assassinado por Christophe em uma emboscada e de cujo corpo nunca se
soube o paradeiro. E provavel que Sans Souci tenha desempenhado um papel muito
importante na Revolugdo do Haiti. Porém, sua historia é feita muito mais de siléncios do
que de mencdes (TROUILLOT, 2015, p.54).

E importante ter em vista essa dindmica entre a menc4o e o siléncio aqui. Tratamos
de itan e ndo de uma historiografia compilada sistematicamente, que inventa padrdes de
estabelecimento da historia e da ndo histdria. Os textos do itan sequer se concebem a
partir da mesma ordem cronoldgica em que se inserem 0s registros da historiografia
branca. E € nisso que consiste seu valor para o baraperspectivismo. Sua temporalidade
ndo fala absolutamente de uma época ultrapassada, nem pelo calendario, nem pelo
desenvolvimento tecnoldgico das grandes poténcias mundiais, nem pelas imposicoes
politicas e econémicas da situacdo colonial e nem pelos valores culturais da modernidade.
Quando supomos que o itan fala a partir de uma época, essa época se refere a um momento
originario. Porém, trata-se de um momento que ndo pode ser computado em termos
cronoldgicos e que tenha deixado vestigios que possam ser medidos pelo carbono 14; e
também ndo se trata de um momento inserido no tempo compreendido como forma da
intuicdo a priori. Quando falamos que o itan se refere a um momento originario, o que
permite essa afirmacéo € a qualidade da situacdo, ou do evento, de que trata o itan. O itan
€ uma narrativa sobre um evento originario. A importancia que o itan confere ao momento
presente, ao estado de coisas atual que evoca seu poder de significacdo, esta em sua
capacidade de revelar o sentido originario de qualquer problema concreto, de qualquer
problema que precisa de solugdo. O itan é o estilo da narrativa que revela o sentido
originario da experiéncia humana. O itan é a narrativa que preserva a lembranca de que a
natureza do esfor¢o de todas as coisas pela manutencdo da vida é o que nos implica nesse
carater originario da existéncia. Agir conforme o poder de realizacdo, conforme o axé, de
cada natureza, significa fazer da vida a cada momento uma experiéncia originaria.

E dessa maneira que a narrativa veiculada pelo itan se manifesta de um modo
necessariamente articulado com a pressdo do presente, do momento em que ela vem a
luz, seja na mesa de jogo, seja no corpo do vodunsi, quando o orixa lhe pega a cabega,

seja numa conversa, seja até mesmo através da escrita e da leitura, seja se manifestando

35



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

no proprio exercicio do pensamento, isto €, da criagdo, ou do desejo. O itan, como parte
do corpo de Odu Ifa, é um texto criado para gerar movimento, transformacéo, vida. Ndo
€ um mero registro, peca de arquivo, matéria enciclopédica. E um texto destinado & agéo,
ndo a acumulacdo. Combinado com o eb6 que prescreve, o itan € uma reserva de energia,
é forca motriz. Além disso, minha proposta € fazer um exercicio filoséfico, é lidar
principalmente com ideias, figuras, conceitos, forcas e afetos, apesar de recorrer também
a fatos e narrativas da histéria do colonialismo. Entretanto, podemos perguntar se o texto
do itan em si mesmo se enquadraria no esquema de Trouillot da mencdo e do
silenciamento. A pergunta é valida, mas o que é mais importante declarar é que devemos
prestar atencdo na maneira com que minha prépria interpretacdo do itan reproduz o
esquema da mencdo e do silenciamento e como a partir disso realizo um discurso sobre o
poder. Isto €, como é que meu olhar, a abordagem que proponho, reproduz o jogo da
menc&o e do siléncio e por qué.

Sugiro que possamos pensar a partir de uma alianca entre alguns elementos
importantes que se destacam no itan do primeiro sacerdote de If4, por um lado, e no itan
sobre o nascimento de Exu Elegbara, por outro. Obtendo uma nocéao dessa alianga, isto é,
desse jogo, poderemos acessar a singularidade do problema colocado pela experiéncia
vivida no contexto da Cia dos Comuns, que inaugura o longo processo de gestacdo do
conceito de teatro de nacdo. Ora, explicar o sentido dessa experiéncia inaugural
privilegiando o itan como recurso para a organizagdo de um “sistema de referéncia” ¢
assumir um posicionamento no jogo do poder que transparece na dialética da mencao e
do siléncio. Desde que o pretenso discurso racional se estabeleceu como paradigma do
exercicio da verdade, os estilos discursivos que ameacavam a ordem ldgica da razédo
foram desclassificados, subalternizados e silenciados. Na real, o desejo de dominar a
verdade com as ferramentas da l6gica na producdo de conhecimento pressupGe uma
desordem narcisica. Contra a figura de Narciso, que ndo suporta qualquer coisa
dessemelhante e que ndo funcione de um modo que ele possa controlar, dominar e
compreender, vamos estabelecer Exu Elegbéara que, ao ser estilhacado, ou, estracalhado,
se regenera e se multiplica.

A ideia de uma associacdo entre os itan acima abordados, o do nascimento de Exu
Elegbara e o que narra a busca do primeiro sacerdote de Ifa pela solucdo dos problemas
de seu povo, tem o poder de produzir uma explicagdo artistica e filosofica,

fundamentalmente afim ao baraperspectivismo, sobre a relagéo entre a experiéncia vivida

36



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

no contexto e no interior dos processos criativos da companhia teatral negra carioca, Cia
dos Comuns, e a concepg¢do do teatro de nacdo. Sob a dtica dos itan, examinaremos, por
um lado, alguns aspectos caracteristicos de dois textos exemplares da nocéo de teatro
negro proveniente dessa experiéncia vivida na Comuns. Tentarei demonstrar como alguns
desses aspectos manifestam rupturas e continuidades entre aquela nocao de teatro negro
e a concepcdo do teatro de nagdo. Assim, farei uma abordagem de A roda do mundo,
primeira peca da Comuns, e do Cabaré da rrrrrraga, do Bando de Teatro Olodum. Por
outro lado, examinaremos alguns aspectos de um texto de minha autoria, que ainda se
encontra em processo de criagdo, que considero importantes para elucidar a ideia do teatro
de nacéo, que surge do desenvolvimento e da dindmica conceitual do baraperspectivismo.
Esse texto se chama Elegbara beat e pode ser apresentado em linhas gerais como um
comentario cénico sobre o poder. Embora em fase de conclusdo, Elegbara beat ja se
constitui de elementos fundamentais a concepcdo do teatro de nagdo, porque s&o
elementos que se articulam através de uma poética da revolta. E o baraperspectivismo
compreende o teatro de nacdo como uma expressdo de revolta, de libertacdo, de
resisténcia cultural. O teatro de nacdo deve nascer como uma expressao da resisténcia
cultural negra.

Encaminhando nosso exame, podemos supor que o poder de Exu Elegbéara
reverbera e também se personifica na figura do primeiro sacerdote de Ifa, na medida em
que ele adquire os saberes implicados nas narrativas dos Odu Ifa, transmitidos pelo
préprio Ortinmila, concebido como o pai de Elegbara. Se, por um lado, essa associagio
entre os itan explica o processo de concepc¢do da ideia de teatro de nagéo a partir de uma
experiéncia e de uma reflexdo sobre uma determinada no¢éo de teatro negro; por outro, a
narrativa sobre o primeiro sacerdote é mais adequada para explicar a experiéncia vivida
no teatro negro da Comuns, enquanto o itan do nascimento de Exu Elegbara explica
melhor o0 momento da génese do teatro de nacéo.

Assim, em primeiro lugar, vejamos dois movimentos que se evidenciam no itan
do sacerdote. H4 um movimento de busca pela solugdo dos problemas que assolam sua
comunidade e um movimento de retorno para a comunidade com a solucdo dos
problemas. A figura do primeiro sacerdote é apresentada inicialmente como um
“feiticeiro” desolado, incapaz de solucionar o problema da mortandade que se abate sobre
seus discipulos. “Feiticeiro” ¢ uma designagdo estrangeira, colonial, que banaliza e

implica uma pretensa subalternidade, quando atribuida ao individuo capacitado a produzir

37



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

conhecimento e explicar os problemas que atingem a existéncia de uma determinada
sociedade. E um termo produzido pelo colonizador que também implica uma
hierarquizagdo de saberes e sistemas de referéncias na situagdo colonial. E um termo
pejorativo para designar a experiéncia e a capacidade epistémica de um individuo e de
um povo. E um termo exemplar do processo de mengdes, exaltacdes e silenciamentos
implicado nas relag@es de poder. E uma figura, portanto, que ndo pode ser vista como a
expressdo de subalternidade, incapacidade e atraso. Porque nada disso explica o valor da
ideia de humanidade que ela evoca. Nela, o0 humano se traduz precisamente nos
movimentos da busca e do regresso para 0 seu povo, preparada para trabalhar pela solucao
de problemas. Ora, acredito que minha chegada ao teatro negro se assemelha a busca de
vérias e varios artistas negres. E por esse movimento da busca pela solucio dos problemas
que nos atravessam que nos identificamos com a figura do sacerdote. Nossa “experiéncia
vivida”, de acordo com a féormula de Fanon, também fala de um povo assolado por uma
calamidade. Na real, a situacdo colonial estabelece a calamidade como padrdo de

dominacéo da vida de um povo colonizado.

No mundo branco, 0 homem de cor encontra dificuldades na elaboracédo
de seu esquema corporal. O conhecimento do corpo é unicamente uma
atividade de negacéo. E um conhecimento em terceira pessoa. Em torno
do corpo reina uma atmosfera plena de incertezas. (...) O mundo branco,
0 Unico honesto, rejeitava minha participacdo. De um homem exige-se
uma conduta de homem; de mim, uma conduta de homem negro — ou
pelo menos uma conduta de preto. Eu acenava para 0 mundo e o0 mundo
amputava meu entusiasmo. EXxigiam que eu me confinasse, que
encolhesse (FANON, 2008, pp. 104 — 107).

A busca por solucGes retratada no itan também é uma busca pelo conhecimento,
na medida em que reflete essa atmosfera plena de incertezas produzida pelo mundo
branco em que vivemos. Simultaneos ao terror perpetrado pelo genocidio, a negacdo do
corpo preto e o siléncio que resulta da amputacdo do nosso entusiasmo correspondem a
uma moral da exploracdo naturalizada no patamar simbolico da vida da cultura branca
dominante. Sufocados diante das dificuldades de elaboracdo dos esquemas de
autoconhecimento, estamos constantemente em vias de perder o félego e apagar psiquica
e fisicamente, como George Floyd. E, ainda, do “progresso” técnico e industrial das
sociedades globalizadas emerge uma pandemia provocada por uma sindrome respiratoria
que afeta a grande maioria da populagao preta mundial, demonstrando como os impasses

politicos e sociais gerados no bojo do colonialismo e da sociedade burguesa impactam

38



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

destrutivamente as populagdes historicamente exploradas pelo racismo e pelo capital. E,
por mais que possam variar 0s contextos historicos relativos a experiéncia de criacdo na
Comuns e a0 momento atual que assiste ao nascimento do teatro de nacdo, a situacao
colonial continua nos impondo problemas semelhantes, porque historicamente
negligenciados, obliterados e distorcidos por nagdes, governos, corporacoes e instituicoes
transnacionais responsaveis pela regulacéo e pelo desenvolvimento das relag6es politicas
e econdmicas mundiais. Se nossos antepassados escravizados e explorados pelo
imperialismo foram, “da noite pro dia”, obrigados a se situarem em relagdo a dois
sistemas de referéncia (FANON, 2011, p.153), esse ainda é um problema elementar com
0 qual precisamos lidar, por causa da complexidade que imprime em nossa era e do teor
das ambiguidades e ambivaléncias com as quais somos obrigados a nos envolver. Creio
gue nos integramos ao teatro negro buscando solucbes para os problemas decorrentes
dessa complexidade, dessas ambiguidades e ambivaléncias.

Além disso, da mesma forma que o sacerdote de Ifa retorna para 0 seu povo
munido de textos e preceitos que, ao serem interpretados e executados da forma correta,
isto €, em harmonia com a experiéncia da ancestralidade, tém o poder de restabelecer a
ordem e de reorganizar a capacidade de expansdo processual da vida em termos psiquicos,
sociais € cosmoldgicos, concebemos nosso “publico alvo” como um sé povo conosco,
submetidos que estamos as mesmas condicdes culturais determinadas pelos emaranhados
da opressdo racial. Devemos considerar também que a experiéncia da ancestralidade,
como o contexto desses itan revela, se configura explicitamente em Exu Elegbara. Ele é
o primogénito de OrGnmila que assume o papel do guardifo das descendentes e dos
descendentes de seus pais. Buscamos o teatro negro, ansiando um corpo de narrativas que
também veiculem o poder das nossas histérias e, de certo modo, o poder também de nossa
ancestralidade, da eficAcia de nossas concepcdes politicas, sociais e metafisicas.
Narrativas que, de algum modo, promovam como resultado a cura da condicdo
fantasmatica que nos assola: a de condenados da terra.

Nesse sentido, A roda do mundo e Cabaré da rrrrrraca sdo narrativas que
desmistificam as condi¢fes que tornaram possiveis 0s estigmas da subalternidade e que
transmitem o poder adequado a implosdo dos complexos de inferioridade inventados pelo
supremacismo branco. Como antecedentes do teatro de nagdo, esses textos guardam os
germes da poética que sustenta o poder criativo do teatro de nagdo. H&4 uma declaracdo

de Fanon téo precisa no sentido de elucidar qual é o elemento de ligacéo entre A roda, o

39



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Cabaré e Elegbéara beat, cujo cultivo e cuja exploragcdo consistem no cerne da pesquisa
de elaboracgdo da poética da revolta, que é necessario observa-la.

Ao nivel dos individuos, a violéncia desintoxica. Ela desembaraga o
colonizado de seu complexo de inferioridade, de suas atitudes
contemplativas ou desesperadas. Ela o torna intrépido, o reabilita aos
seus proprios olhos (FANON, 2011, p.496).

A roda do mundo encenou a violéncia por meio de coreografias que reproduziam
lutas encarnicadas entre bandos, configuradas deliberadamente com saltos e pernadas de
capoeira, que irresistivelmente evocavam a memoria das velhas maltas de capoeiras
cariocas da segunda metade do século XIX. Relatos da época registrados em livros de
historia de autores como Luiz Sérgio Dias (2001), Carlos Eduardo Moreira de Araujo
(2006) e Carlos Eugénio Libano Soares (1994) nos falam de duas grandes nacGes, duas
grandes organizac¢des de maltas de capoeiras que se distribuiam pelo centro da cidade do
Rio de Janeiro e seus arredores. Cada freguesia, ou bairro, possuia sua malta, que
acompanhava procissdes, comicios e festas religiosas. As grandes na¢fes que agrupavam
e organizavam as maltas de cada freguesia eram a Nagoa, onde a presenca de africanos
era macica, e a Goiamum, em que predominavam os crioulos. A imprensa da época fazia
mengdes recorrentes a violéncia das lutas entre as maltas. E se ainda hoje identificamos
a capoeira como exercicio de intrepidez e reabilitacdo, de acordo com Fanon sobre o
poder de emancipacao que a violéncia concede ao colonizado, é muito provavel que no
século X1X ela fomentasse também o exercicio da valentia e o cultivo de uma espécie de
sabedoria muscular que reabilitasse 0 membro de uma nacdo da sua condi¢do de
subalternidade perante os membros de outra nacao e perante os representantes das classes
dominantes. A propdsito, a ideia de nacdo que caracteriza a concepcao do teatro de nacao
provem, por um lado, das narrativas sobre as maltas de capoeiras e sua capacidade de
organizacdo naquelas duas grandes nacdes. Na real, é a capoeira angola que pode
conceder ao elenco do teatro de nacdo, na minha concepcdo, 0 poder da intrepidez, da
resisténcia fisica, da reabilitacdo e da implosdo do complexo de inferioridade, pelo treino
e pelo cultivo da ideia de sabedoria muscular. A capoeira angola impele necessariamente
a acdo, desembaracando o praticante das atitudes meramente contemplativas ou
desesperadas. Embora examinemos apenas a importancia dos itan na producédo do teatro
de nacdo, sem nos aprofundarmos na importancia da capoeira angola, é preciso dizer que
a capoeira angola é o despertar da sabedoria muscular. Na real, a importancia desses

40



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

elementos na producdo do teatro de nagdo esta em que a sabedoria muscular, desperta,
intrépida, pulsante e expansiva, nasce da relacdo entre o itan e a capoeira angola; a poética
da revolta nasce da relacdo entre o estudo das rebeliGes, revoltas e revolugbes negras e a
memoria viva da experiéncia vivida na Cia dos Comuns. O teatro de nagéo, entdo, € a
composicao da sabedoria muscular com uma poética da revolta.

A ideia da capoeira como fundamento de uma estética negra € um legado da
experiéncia vivida na Comuns desde a montagem da nossa primeira pe¢a, A roda do
mundo. Porém, o texto também contém o germe de uma pesquisa sobre as rebeliGes,
revoltas e revolucBes negras. E neste sentido que se da sua ligacio com Elegbara beat,
que celebra a experiéncia da revolta e, em especial, a Revolugdo do Haiti, com seus herois
anonimos e oficiais. A roda, por sua vez, apresenta seu poder de fogo desintoxicante
contra as atitudes contemplativas, o desespero e o complexo de inferioridade, por um
lado; e, por outro, contra 0 supremacismo branco, o racismo e o complexo branco de
superioridade, no seguinte comentario sobre os “atentados” de 11 de setembro de 2001,

ao World Trade Center em Nova lorque.

Hoje o terror emite seu discurso politico-religioso
detonando vidas inocentes com avides-bomba
e buchas humanas suicidas

furiosas

contra a intransigéncia civilizatéria ocidental
sobre outros povos

num espetaculo estarrecedor

amplificado pela midia

e manipulado pelos érgdos de informacao

a servigo da opressao do Ocidente sobre outros povos e culturas
a historia dessa opressdo é muito mais
sangrenta do gue se conta e reconta

geracdes apos geracoes

somos e fomos homens e

mulheres que sangramos e suamos

pra construir o Brasil

hoje somos trinta milhGes

de brasileiros vivendo abaixo

da linha da pobreza

linha da pobreza coisa nenhuma

miséria mesmo

MISERIA

e ndo esquecam gue a maioria

desses trinta milhdes de miseraveis

é de negros e sdo tratados

como merda humana

falta terra para vocé

41



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

falta terra pra vocé

nunca tivemos direito a terra

enquanto existir miséria favelada nesse pais
ndo me fale em democracia racial
enquanto existir racismo nesse pais

ndo me exija brasileiro

para a elite branca racista

desse pais

antes de brasileiros somos negros

seres inferiores

desconfiemos sempre do Ocidente
desconfiemos dessas organizacgdes
internacionais que atuam no Brasil

como podemos confiar em instituigdes
beneficentes que atendem

pelos nomes de Ford de Rockfeller

para onde vao os relatdrios

dessas organizagdes?

sdo organizaces

desse tipo que sufocam

nossos gritos impossibilitam nossas revoltas
nossas lutas nossos bastas

“criangas e adultos desse pais

e do mundo que viram

atdnitos as imagens chocantes do atentado
0s quilombolas

revoltosos malés

gritam aqui pela voz dos COMUNS

neste espetaculo

respondemos desde sempre

com a rebeldia dos revoltados

com o Gdio gque a opressao

e a intolerancia sdo capazes

de gerar nos homens e mulheres de coragem”
Hoje

o0 horror agachado como um animal imundo
lancou pelos ares

milhares de corpos indefesos

numa das mensagens mais

contundentes e absurdas

de como a intransigéncia pode

ser respondida com édio e igual intransigéncia
por parte dos humilhados

e o capitalismo reivindica

em escala mundial

a reparacdo tendo no entanto

comandado

um dos processos mais violentos

de exclusao entre 0s povos

sua nagdo mais poderosa

com possibilidades de destruir e matar
infinitas exige a reparacgio

transformando em acusados

suas vitimas



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

os bilhdes de habitantes do mundo pobre

e subdesenvolvido

com seus incriveis problemas econémico sociais
suas dividas impagaveis

suas fomes e miserias

suas epidemias de AIDS e malaria

0 contraste colossal da

forca e beleza de sua alteridade civilizatoria
mas dos povos que tiveram que

aprender com a escassez e a fome

talvez parta a saida

se um outro discurso for ouvido antes

para se criar formas

diferentes do discurso do terror

de se combater a supremacia ocidental

a opressdo as desigualdades

portanto respeitem nossos valores
respeitem nossa dignidade

é chegada a hora de repartirem

conosco aquilo de que sozinhos

alguns poucos se apropriaram

antes que tudo seja s6 revolta

Ja se passaram os cinco minutos desta cena.
Amanha eu volto e torno a falar tudo de novo (MEIRELLES, 2001,
pp.24 — 27).2

O texto durava exatamente cinco minutos e era executado pelo ator, produtor,
diretor e fundador da Comuns, meu amor, Hilton Cobra, um dos grandes responsaveis
pelo poder politico e criativo da Comuns e interlocutor fundamental na criacdo da poética
da revolta. Se foi possivel criar o baraperspectivismo e estabelecer a génese do teatro de
nacao, Cobrinha, como é conhecido, foi o principal colaborador no cultivo dos impulsos
criativos que proporcionaram a elaboracdo de ambas concepgbes. Esse texto € um
verdadeiro discurso sobre o colonialismo e diz, com outros termos, o que Césaire exprime
em seu proprio Discurso, “colonizagdo = coisificagdo” (CESAIRE, 2004, p.23). Uma
analise minuciosa desse discurso da Roda precisa ser efetuada em alguma ocasido, porque
é um discurso integrado com diversos temas cruciais, relacionados ao estudo das relac6es
raciais, politicas, culturais e econdmicas, como racismo, colonialismo, cultura de massa,
capitalismo e subdesenvolvimento, violéncia, militarizacdo, necropolitica e revolta. Para
além da lembranca do tom da voz e da veeméncia com que Cobrinha o gritava em cena,
é evidente que ele transcorre com a agressividade tipica de um povo oprimido que decide

dar um basta aos abusos, ao terror e a violéncia dos poderes que o dominam. O teatro de

2 A partir de um texto de Sandra Almada, escrito especialmente para a peca, improvisagio de Hilton
Cobra e citagdo de Milton Santos.
43



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

nacdo deve explorar essa agressividade, ndo no sentido de purgéa-la, de produzir um efeito
catartico, como Aristételes chegou a entender a funcdo da catarse na tragédia dos gregos
com relacdo a0 medo e & compaixdo, mas no sentido de afirma-la, absorvendo as
expressdes de 0dio do povo preto e produzindo uma elaboracédo estética desse 6dio, que
deve ser devolvida ao povo preto; ou seja, restituindo ao povo preto suas proprias
expressdes de o0dio e de revolta através de uma teatralidade, de maneira que, enquanto
povo, ele possa decidir o que deve ser feito, por si e para si, a partir do reflexo e da
experiéncia teatralizada do 6dio e da revolta, em nome de um futuro em que o mundo
reconhega verdadeiramente o peso da nossa dignidade negra.

Jano Cabaré da rrrrrraca, o elenco do Bando de Teatro Olodum exprimiu o poder
dessa agressividade nos momentos finais da pecga. Assisti a trés versdes do Cabaré no Rio
e em Salvador e sempre me identifiquei com a revolta do elenco provocada pela alusao
que o texto faz a piadas racistas. Enquanto publico, me identificava com a revolta e me
encantava com a combinacgdo entre a beleza dos corpos das atrizes e atores, a elegancia
de seus cabelos, maquiagens e figurinos, a altivez de suas atitudes e a agressividade de
suas falas. Enquanto criador, percebo que essa mescla de revolta e encantamento,
agressividade e beleza, ndo leva necessariamente ao desejo de derramamento de sangue,

mas a eliminacdo do complexo de inferioridade e ao desejo de organizacao politica.

KARINE:

Negro quando ndo suja na entrada, suja na saida.

TODOS:

E o caralho!

JAQUE:

Branco correndo é atleta, negro correndo é ladréo.

TODOS:

E o caralho!

WENSLEY:

O que é um negro cagando? Clonagem.

TODOS:

E o caralho!

DRA. JANAINA:

Nao existe flor negra, porque negro ndo é flor que se cheire.
TODOS:

E o caralho!

MARILDA:

Negro que ndo é besta é doido. Quando é sabido demais, da pra roubar.
TODOS:

E o caralho!

EDILEUSA:

Nego devia ter nascido com dois dentes: um pra doer a noite inteira, o
outro pra roer 0sso.

44



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

TODOS:

E o caralho!

M.C.:

Negro bom é negro morto.

TODOS:

E o caralho!

TAIDE:

A semelhancga entre um carro com o pneu furado e uma negra gravida é
gue ambos estdo esperando macaco.

TODOS:

E o caralho!

ABARA:

Deus fez 0 mundo redondo para 0 negro nao cagar nos cantos.
TODOS:

E o caralho!

ROSE MARIE:

A diferenca entre 0 negro e o cancer é que o cancer evolui.
TODOS:

E o caralho!

NEGACA:

Nego ndo morre afogado porque bosta ndo afunda.
TODOS:

E o caralho!

GEREBA:

O Brasil s6 gosta de dois pretos: asfalto e Pelé.
TODOS:

E o caralho!

DANDARA:

Negro s6 sobe quando o barraco explode.
TODOS:

E o caralho (MEIRELLES, 2005, pp.27 — 29)!

A agressividade de cada resposta para cada piada racista enunciada por uma atriz
ou por um ator se expressa como a fala de um coro, TODOS respondem, “E o caralho”!
E a fala de uma coletividade e soa como a resposta de um povo. As piadas, no geral,
evocam expressivamente todo o conjunto de estigmas imputados a gente preta desde 0s
primordios das relacBes coloniais, quando navegantes, aventureiros, missionarios e
colonizadores brancos produziram suas narrativas sobre 0s povos de pele preta habitantes
do vastissimo e exuberante territério que desde o imperialismo romano tem sido chamado
de Africa. Narrativas implicadas de complexas relagdes de poder que produziram
mistificacbes e ideias pré-concebidas com base na escolha entre mencdes e
silenciamentos. Estigmas que evocam a bestializacdo, a selvageria, a coisificacdo, a
irracionalidade, a animalidade, a descartabilidade e o atraso mental. Em suma, todos os
famigerados fantasmas que foram produzidos como atributos da pretensa inferioridade da

gente preta. Devido ao poder pandémico e devastador que tais fantasmas exercem sobre

45



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

as subjetividades pretas, sua destruicdo deve ser programada e implementada por toda
organizacdo politico-pedagogica que visa a busca e a producdo de solucBes para 0s
problemas enfrentados ha séculos pelas populagdes pretas espalhadas pelo mundo. Por
IS0, pensar essas solugdes como a resposta de um povo deve consistir no esforgo comum
e fundamental de artistas, ativistas, intelectuais, autoridades politicas, liderancas
comunitarias e tradicionais verdadeiramente comprometidas com a producdo de um
futuro em que a dignidade negra tenha sobrepujado os estigmas depreciativos do racismo.

Finalmente, se partimos dos movimentos de busca pela solugéo dos problemas do
povo e de retorno para a comunidade com a solugdo desses problemas, conforme o exame
do itan sobre o primeiro sacerdote de Ifa, para analisar a experiéncia inaugural de entrada
no mundo do teatro negro, vivida junto a Cia dos Comuns, agora em segundo lugar,
veremos como 0s movimentos relativos a dindmica de surgir e desaparecer, por um lado,
e a dindmica da nutricdo e do crescimento, por outro, que identificamos no itan sobre o
nascimento de Exu Elegbara, revelam algumas caracteristicas dessa passagem que nos
traz até um esbocgo da concepcdo do teatro de nacdo. Na real, vou ressaltar um aspecto
que fala da continuidade e um aspecto que fala de uma diferenca entre as duas nogdes de
teatro negro. A primeira no¢éo, produzida no bojo da experiéncia com a Comuns, talvez
possa ser descrita como uma ideia mais primordial de teatro negro. Plena de significados
e trabalhando numa frente ampla de organizacdo politica, com atividades artisticas e
politico-pedagdgicas dentro e fora do palco, tais como espetaculos, seminarios, oficinas
e a realizacdo do Forum Nacional de Performance Negra, em parceira com o Bando de
Teatro Olodum, e a busca de parcerias com associacdes de moradores de comunidades,
cursos de pré-vestibular comunitarios e Ong’s, esse conceito de teatro negro se consolida
a partir da influéncia exercida diretamente pela criacdo do Teatro Experimental do Negro,
em 1944, por Abdias Nascimento, que via o teatro como uma forma de producdo do
protagonismo negro na vida politica, social e cultural da sociedade brasileira. Abdias
produziu um teatro em que a populacdo negra marcada social, politica e culturalmente
pela subalternidade pode se integrar de uma forma organizada com o propdésito de superar
propriamente esse lugar da subalternidade. E, de um modo semelhante com o qual Abdias
pela primeira vez se indignou diante de um ator branco pintado de preto, performando
como um personagem preto no teatro, de passagem por Buenos Aires, e decidiu fundar o
Teatro Experimental do Negro, Cobrinha, perplexo com a auséncia de atrizes e atores

negros nos espetaculos teatrais cariocas, na década de 1990, decidiu fundar uma

46



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

companhia composta apenas de atores e atrizes pretas e pretos, cuja estética e dramaturgia
tinham que evocar antes de tudo o protagonismo das gentes e das culturas pretas. Se
chamo essa nocédo de primordial, é principalmente porque ela se da a partir de uma estrita
continuidade com as propostas do Teatro Experimental do Negro. Ja o teatro de nacéao é
uma noc¢ao incipiente, em gestacéo, que ainda ndo chegou a dar seus primeiros passos na
cena negra brasileira. Sua Unica e exclusiva especificidade em relacéo a nocéo primordial,
sua diferenca, € que aqui o itan ocupa um lugar privilegiado nos processos criativos. Na
real, a Comuns em seus espetaculos ja concedia ao itan um lugar privilegiado em suas
criacdes. Principalmente em Candaces — a reconstrugdo do fogo, em que Nana, Oxum,
lemanji e Oya, com seus itan, seus ritmos, seus orin e seus modos de dangar, nos
inspiraram na criacdo de um espetaculo sobre um “mergulho no universo feminino das
mulheres negras”, como Cobrinha sempre falava. Alids, quem sugeriu ao Cobrinha a
figura das Candaces, rainhas pretas africanas do Reino de Kush e Méroe, que reinaram
por séculos, chegando a resistir continuamente ao imperialismo romano, como tema para
a montagem de uma pega negra, foi nossa bem lembrada Lélia Gonzéles. Assim, esse
processo de constituicdo do teatro de nacao precisa mesmo ser expresso pelas dinamicas
de um poder que se expande, que vigora em continua expansao, isto €, pelas dindmicas
implicadas na figura de Exu Elegbara. Talvez eu possa enunciar também a especificidade
do teatro de nacdo em relacéo a experiéncia junto a Comuns, dizendo que na Comuns ha
uma perspectiva histérica orientando os processos de criacdo e organizacdo politico-
pedagdgica, enquanto o teatro de nacdo se concebe eminentemente de uma perspectiva
que se consolida pelos saberes do itan. Afinal, € o baraperspectivismo que permite a
producdo dos tracos fundamentais do teatro de nacdo, em que ndo existe espaco para a
crenca em verdades absolutas e onde a imagem deve pesar tanto ou mais que o conceito
e a experiéncia do pensamento se concebe como relacédo entre impulsos e afetos. O poder
dos impulsos criativos € tdo importante na producdo de arte e conhecimento quanto 0s
impulsos cognitivos. Tanto o baraperspectivismo como o teatro de nagdo nascem, isto é,
surgem, da conviccdo de que a correlacdo entre arte e conhecimento define a
especificidade da experiéncia humana no mundo e na sociedade. E essa conviccao
provém de um estudo sobre a metafisica de artista formulada pelo jovem Nietzsche. Na
real, a ideia do teatro de nacdo vem de um estudo sobre o teatro negro, desenvolvido com
a Comuns, que encontra suas raizes mais remotas no desejo de estabelecer uma relagédo

entre uma reflexdo filoséfica sobre o tragico e o treino da capoeira angola.

47



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

O movimento ao qual nos levam essas afirmacdes pode ser compreendido a partir
dos termos do surgir e desaparecer, da integracdo e da desintegracdo. Pensa-lo em suas
implicagcbes com o itan sobre o nascimento de Elegbara, evoca ainda os termos da
regeneracdo e da multiplicacdo. E desde que o baraperspectivismo é um conceito
dindmico, cuja vida se expressa nas dindmicas da integracdo e da desintegracéo, a
concepcdo do teatro de nacdo é a forma em que a convicgdo sobre a importancia da
correlagdo entre arte e conhecimento encontra agora sua expressao engquanto
renascimento e regeneracdo. Além disso, é sob a forma da concepcéo do teatro de nagdo
que a correlacdo entre arte e conhecimento encontra a expressividade do seu poder de
multiplicacdo, isto é, de seu potencial pedagdgico, de um modo mais adequado ao
baraperspectivismo.

De um modo semelhante, quando pensamos nos termos da nutricdo e do
crescimento a partir desse itan, somos levados a pensar também num terceiro termo, o da
restituicdo. A compreensdo do aspecto politico-pedagdgico do teatro de nacdo se
consolida, quando percebemos que essa ideia de restituicdo é fundamental, porque da
mesma forma que Exu se alimenta de todos os seres da natureza, ele também é quem o0s
devolve, promovendo o intercdmbio entre as instancias da existéncia. Essa devolucéo é
fundamental a manutencdo da harmonia entre as ordens sociais, metafisicas e
cosmologicas. Além disso, Exu figura ainda em outro itan, ingerindo quantidades imensas
de comidas secas e fumo, oferecidos por Oléwu, o generoso senhor de Owu. Ap6s a
excessiva ingestdo de fumo preparado por Oléwu e os demais habitantes da cidade, Exu
vomita infindaveis itens valiosos que estavam guardados em seu estbmago, tornando a
cidade de Owu rica e prospera (SANTOS, 2014, p.116). Assim, o aspecto politico-
pedagdgico do teatro de nacdo consiste em produzir arte e conhecimento como objetos de
restituicdo ao povo preto, a partir de todo o material absorvido no bojo de um processo
de crescimento e expansdo de uma consciéncia negra que comega com a experiéncia na
Comuns e se intensifica a partir da elaboracdo do baraperspectivismo.

No sentido de concluir essa reflexdo, vamos ver como vem se formulando na
escrita de Elegbara beat a expressdo da agressividade ja destacada no contexto da Roda
do mundo e do Cabaré da rrrrrraca. O texto € um comentario cénico sobre relacdes de
poder e explora as conexdes entre o itan sobre o nascimento de Exu Elegbéara e alguns
eventos recentes, relevantes para o amadurecimento do debate sobre relagdes raciais no

mundo contemporaneo. Uma das caracteristicas principais de Elegbara beat é justamente

48



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

a composicdo de uma correlacdo entre a relevancia contemporanea da questao racial e a
concepcdo ancestral, oriunda do corpo de Odu Ifa, de um poder em expansdo pelo
universo, que se encontra a servico tanto dos seres humanos como dos orixas, sempre que
for necesséria a restauracdo da harmonia universal. Exu Elegbéara é aquele que manipula
0 poder em expansdo, conforme a solicitacdo de um orixa ou de um araiye. Apenas ele é
capaz de entregar o alimento que as pessoas oferecem aos orixas, porque foi o Unico capaz
de devorar, de absorver, todos os bichos da natureza. Ele também é o Unico que transmite
0 poder dos orixas para as pessoas em troca do alimento ofertado. Elegbéara é sindbnimo
do poder de absorcéo e de restituicdo, do poder de transmissdo e comunicagdo. Mas, ele
também é sindbnimo do poder de regenerar-se a si mesmo; e é neste sentido que ele
concede ao oprimido o poder da resiliéncia. A figura de Elegbéara, para o oprimido, é o
simbolo da resisténcia e da reinvencdo. Esse é o principal aspecto do itan que se irradia
pelo texto.

Elegbara beat faz um recorte temporal que vai das elei¢cbes de 2018 até a atual
pandemia de Covid-19. Em sua abordagem, faz alusdo ao assassinato do mestre de
capoeira angola Moa do Katendé, em 8 de outubro de 2018, em Salvador, Bahia; passa
pelo assassinato do seguranca George Floyd, em 25 de maio de 2020, cometido por um
policial de Minneapolis, Minnesota, Estados Unidos; e também apresenta uma discusséo
sobre o caso do menino Miguel Otavio, que morreu aos 5 anos de idade, no dia 2 de junho
de 2020, depois de cair do 9° andar de um prédio de luxo no Recife. A expressdo de
agressividade contra a dominacdo racial branca melhor definida até agora pelo texto se
reflete na cena sobre a repercussdo da morte de George Floyd na midia. A cena é
ambientada num programa jornalistico de TV. Heraldo, rep6rter negro e ancora do jornal,
espanca o diretor branco e racista que defende a democracia racial, que “ndo quer vender
a imagem de que o Brasil trata mal crioulo” ¢ que pretende lucrar com as reportagens

sobre a morte de George Floyd.

HERALDO:

Eu espanquei o chefe. Eu me responsabilizo. A situagdo estava
insustentavel. Agora eu sinto um alivio imenso. Uma alegria. Esse é o
prazer da transformagdo. O racista deve pensar duas vezes antes de
oprimir alguém, antes de abusar de alguém e exercer seu preconceito,
seu narcisismo, sua doenga, sobre qualquer pessoa humana. O racista
precisa entender de uma vez por todas que a gente ndo é mercadoria.

EDNA:

Eu sempre me senti humilhada. Nunca soube me colocar. Que fraqueza
nas pernas.

49



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

ASSISTENTE DE DIREGAO:

Era como se eu ndo tivesse meu nome. Me chamar sé de “mogoila” era
como querer me convencer de uma inferioridade que nédo existe. Que
nao é real.

EDNA:
Mas eu ndo concordo em reagir com violéncia. Por mais que tenha sido
tdo humilhada.

ASSISTENTE DE DIRECAO:
A violéncia desintoxica, Edna. Cura a gente da humilhacdo, do
complexo de inferioridade.

HERALDO:

Vocé que sempre cuidou da minha imagem, Edna, minha irma. Que era
obrigada a me embranquecer, conforme a conveniéncia da direcéo.
Hoje, teve que me deixar mais preto pra valorizar o produto que eles
queriam vender no mercado. A morte de um irmdo chamado George
Floyd. Mas, a gente ndo é mercadoria. E essa industria vive de
aparéncias. De ideias pré-concebidas, distantes da realidade. Enquanto
ndo desaparecer o Ultimo racista, precisamos lutar. Destruir
preconceitos, padrdes e modelos de pensamento e de comportamento
que se acham superiores, melhores do que os outros. Destruir e criar. E
isso pode ser muito bom. Criar. Pode ser muito gostoso.

ASSISTENTE DE DIRECAO:

Edna, levanta, que vocé é uma mulher poderosa. D4 uma olhada no
espelho que eu trouxe pra vocé. Enxerga além das aparéncias. Ai tem
uma fonte de um poder divino (SANTQOS, 2020, p.33).

Todos 0s personagens sao pretos. Edna € a maquiadora tratada pelo diretor como
uma peca descartavel. A assistente de direcdo, uma mulher cujo nome desconhecemos,
figura como uma pessoa que sequer possui uma identidade além da sua funcdo de
empregada da emissora. Além delas, figuram um cameraman e um microfonista que
aderem a revolta de Heraldo, levando o diretor a acusa-los, de um modo pretensioso e
arrogante, de uma “revolta na senzala”. Embora nao figure na citagdo extraida da pega, 0
diretor é caracterizado de um modo extremamente hostil, soberbo e autoritario, mas se
revela um covarde, quando Heraldo parte para espanca-lo. Seu senso perverso de
oportunismo transparece na exigéncia imposta a maquiadora Edna de escurecer mais
ainda a pele de Heraldo, por tratar-se de uma reportagem sobre a morte de um homem
negro, quando o texto da peca nos leva a supor que usualmente ele obriga Edna a clarear
a pele de Heraldo. Edna, incapaz de reagir com violéncia a humilhagéo, sente as pernas
enfraguecerem, como se estivesse prestes a desmontar, a sucumbir ao espetaculo da
violéncia, mas a assistente de dire¢cdo vem lembra-la de que ela ainda abriga um poder

divino e que deve se levantar, no sentido de exercer sua capacidade de resiliéncia, da

50



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

mesma forma que a figura de Elegbéra também fala de regeneracdo. H&4 um elogio da
agressividade e da violéncia como formas de silenciar e imobilizar o avango da atitude
racista, com uma referéncia explicita a declaracdo de Fanon gque examinamos acima,
segundo a qual, a “violéncia desintoxica”. Essa agressividade contra o racismo também
se investe de legitimidade, se a examinarmos pela figura de Exu Elegbéra, concebido
entdo como o guardido dos descendentes de Orinmila e Yébiird. De acordo com o itan, a
primeira vez que OrGinmila solicita o auxilio de Elegbéra, é para resgata-lo de uma guerra.
Exu expulsa os guerreiros da cidade e diz que a qualquer momento que estourasse a
guerra, a familia poderia envia-lo para realizar o trabalho que fosse necessario. Além
disso, o estado de espirito de Heraldo que se expressa apds a surra encontra outra
referéncia na figura de Exu Elegbara, que “caminha altivamente, balangando-se a direita
¢ a esquerda”, como quem ginga, pode-se dizer, talvez; todos os agressores se afastam,

“quando Exu caminha altivo™.

Referéncias bibliogréaficas

ARAUJO, Carlos Eduardo Moreira de. [et al.]. Cidades negras: africanos, crioulos e
espacos urbanos no Brasil escravista do século X1X. Sdo Paulo: Alameda, 2006.

CESAIRE, Aimé. Discours sur le colonialisme. Paris: Présence Africaine, 2004.

DIAS, Luiz Sérgio. Quem tem medo da capoeira? Rio de Janeiro: Arquivo Geral da
Cidade do Rio de Janeiro, 2001.

FANON, Frantz. Pele negra, mascaras brancas. Traducdo de Renato da Silveira,
Salvador: EDUFBA, 2008.

FANON, Frantz. Oeuvres. Paris, La Découverte, 2011.

JAMES, C.L.R. Os jacobinos negros: Toussaint L’Quverture e a revolugdo de Sdo
Domingos. Traducdo de Afonso Teixeira Filho. Sdo Paulo: Boitempo, 2010.

JAMES, C.L.R. Toussaint Louverture: the story of the only successful slave revolt in
history. Duham e Londres: Duke University Press, 2013.

MEIRELLES, Marcio. [com a colaboracdo de Débora de Almeida, Gustavo Mello e Cia
dos Comuns] A roda do mundo. Rio de Janeiro: mimeo, 2001.

MEIRELLES, Marcio. [com a colaboragdo dos atores do Bando de Teatro Olodum do
elenco original do espetaculo: Agnaldo Buiu (Brogojo), Auristela S& (Flavia Karine),
Caéssia Vale (Marilda Refly), Cristévao da Silva (Patrocinado), Fernando Aradjo (Nego
John), Gerimias Mendes (Seu Gereba), Jorge Washington (Taide), Lazaro Machado

51



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

(Edmilson/Edileuza), Lazaro Ramos (Wensley de Jesus), Leno Sacramento (Abara),
Merry Batista (Doutora Janaina), Nildes Vieira (M. C. Patricia), Rejane Maia (Rose
Marie), Tania Toko (Dandara) e Valdinéia Soriano (Jaqueline) e dos atores que
participam ou participaram do Bando e fizeram substitui¢des, ao longo dos oito anos em
que o espetaculo estd em cartaz: Arleth Dias (Dandara), Elane Nascimento (Dandara),
Erico Bras (Wensley e depois Patrocinado), Gustavo Melo (Wensley), S. L. Laurentino
(Abaré e depois Wensley) e Vinicio Nascimento (Abara e depois Wensley)] Cabaré da
rrrrrracga. Salvador: mimeo, 2005.

SANTOS, Juana Elbein dos. [Deoscoredes Maximiliano dos Santos (Mestre Didi Axipa)]
Esu. Salvador: Corrupio, 2014.

SANTOS, Rodrigo dos. Elegbara beat: um comentario cénico sobre o poder. Sdo Paulo:
em processo de criacdo, 2020.

SOARES, Carlos Eugénio Libano. A negregada instituicdo: os capoeiras no Rio de
Janeiro 1850 — 1890. Rio de Janeiro: Secretaria Municipal de Cultura, DGDI, Diviséo de
Editoracdo, 1994.

SODRE, Muniz. [e Luis Filipe de Lima] Um vento sagrado Um Vento Sagrado: histéria
de vida de um adivinho da tradicdo nag6-kétu brasileira. Rio de Janeiro: Mauad, 1996.
5. ed., 2014.

TOWA, Marcien. A ideia de uma filosofia negro-africana. Traducao de Roberto Jardim
da Silva. Belo Horizonte: Nandyala; Curitiba: NEAB-UFPR, 2015.

TROUILLOT, Michel-Rolph. Silencing the past: power and the production of history.
Boston: Beacon Press Books, 2015.

Recebido em: 04/11/2020
Aceito em: 04/11/2020

52



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

ACONTECIMENTO- ESU: A CIRCULARIDADE COMO
TRANSITO CONTRA COLONIALISTA

Luis Thiago Freire Dantas!
DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.34752

Resumo

Este ensaio, em didlogo com a filosofia nagd, propde a circularidade como um transito
contra colonialista, fundamentado em EsU Enugbarijo — a boca que tudo come. Tal
fundamento articula-se com o paradigma da pluriversalidade, com a diaspora e com a
ancestralidade africana para orientar os principios de um acontecimento dinamico de
vitalidade: o acontecimento-Est. Um acontecimento que interage com as diversas formas
de vidas produzindo uma encruzilhada filosofica.

Palavras-Chave: Contra colonialismo. Filosofia nagé. Esu. encruzilhada.

EVENTO - ESU: CIRCULARIDAD COMO TRANSITO
CONTRA COLONIALISTA

Resumen

Este ensayo, en un didlogo con la filosofia nago, propone la circularidad como un transito
contra colonialista, basado en Esu Enugbarijo — la boca que se lo come todo. Esta
fundacion se articula con el paradigma de la pluriversalidad, con la diaspora y con la
ancestralidad africana para guiar los principios de un evento dinamico de vitalidad: el
evento- EsU. Un evento que interactua con las diversas formas de vidas produciendo una
encrucijada filosofica.

Palabras clave: Contra el colonialismo. Filosofia de Nagd. Esu. encrucijada.

Abre o caminho, deixe o Exu passar
(Baco Exu do Blues)

Este ensaio fundamenta-se na compreensdo da temporalidade extnica (DANTAS,
2018) que produz uma circulacdo de perspectivas e uma subversdo das nocdes de
presente, passado e futuro. Tal producdo defronta-se com a divisdo causal dos fatos e

propicia um entendimento do tempo como aquilo que prepara e nos posiciona no mundo.

! Possui graduacio em filosofia pela Universidade Federal de Sergipe (2009), graduacdo em Pedagogia -
Claretiano Centro Universitario (2018), mestrado em Filosofia pela Universidade Federal do Parana (2013)
e doutorado em Filosofia pela Universidade Federal do Parana (2018). Atualmente é professor adjunto de
Filosofia da Educacdo no Departamento de Estudos da Subjetividade e Formacdo Humana da Universidade
do Estado do Rio de Janeiro. Atualmente pesquisa nos seguintes temas: filosofia africana, estudos pds-
coloniais e decoloniais, ensino de filosofia, educacdo e formacdo humana.

53



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Preparac&o e posicao ilustrada no oriki, canto de louvagio, “Est matou um passaro ontem
com uma pedra que jogou hoje”, pois simboliza tanto uma retomada do passado quanto
uma proposta de futuro. Essa dupla jungdo mostra também que “[...] ndo est& no horizonte
determinado, mas é temporalizante, funda o tempo, o que implica ja trazer o seu poente e
o seu nascente” (SODRE, 2017, p. 187-188); ou ainda podemos dizer que “a pedra ‘esta
no meio’ da agdo de forma que expde o presente no passado, ja o passaro ‘torna possivel’
o acontecimento que atua nele mesmo” (DANTAS, 2018, 128). Assim, entre a permissao
e a exposicdo, interpretamos aquilo que acontece atuando em si mesmo, cOmo
acontecimento-Esu.

Um acontecimento dindmico de vitalidade produzindo esisténcia, ou seja,
deslocando os centros e marginalizando as esséncias. Com um circuito centripeto, as
energias corporais sdo orientadas por uma circularidade que condiciona as nossas
possibilidades. Tal condi¢do entende os principais orientadores epistémicos atuando nos
campos Vvisiveis e invisiveis, assentando a razdo somente como um dos meios para
perceber 0 mundo. Uma percepcdo cosmopolitica perante o “campo politico tal como
atualmente o reconhecemos”, um campo caracterizado nao apenas “pela distingdo entre
amigos e inimigos entre os humanos, mas também pela separacdo antitética da
‘Humanidade’ ¢ da ‘Natureza’ (DE LA CADENA, 2019, p. 14). Uma distin¢éo
movimentada, conforme Marisol de la Cadena, pela extingdo da antitese humanidade-
natureza em prol da organizacdo homogénea entre humanos e 0s mundos passiveis de
existéncia: “A relacdo entre mundos era de um antagonismo silencioso, com o mundo
ocidental definindo para a historia (¢ com a ‘Historia’) seu papel soberbamente
hegemonico como civilizacional e, como consequéncia, acumulando poder para organizar
a vida homogénea que ele se esforcou por expandir” (DE LA CADENA, 2019, p. 14).

Contra isso, 0s principios do acontecimento-EsU partem de uma perspectiva contra
colonialistas (BISPO, 2015) para construir uma filosofia a toque de atabaques (SODRE,
2017) e tornar a didspora africana uma heuristica (BRAH, 2011) alimentada pela nogédo
de “encontro” fundado no paradigma da pluriversalidade (RAMOSE, 2011). Vale dizer
ainda que o acontecimento-EsU possibilita esse caldeirdo epistémico através do Esu
Enugbérijo — a boca que tudo come — que, a partir disso, ratifica a circularidade como um

transito contra colonialista.

54



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

O transito da biointeracao

A atuagdo historica do colonialismo fundamentou-se no entendimento de que 0s
territérios alheios eram habitados por seres estranhos, que tinham uma aparéncia ambigua
entre humano-animal divergindo do olhar colonial enviesado por uma estética branca-
europeia. Estética conjugada por valores, organizacdes sociais e religiosas, como também
pela producdo de conhecimento e cultura. Com o olhar colonial encontrando dificuldades
em determinar categorias comuns a certos corpos, rapidamente foi cunhado o epiteto de
exético — aquilo que estd fora do nosso olhar. Essa alcunha também serviu como
justificativa colonial para controlar corpos, invadir territérios fundamentada pela missao
de civilizar e evangelizar o “Outro”. Ainda mais pelo colonialismo que enxergava “uma
espécie de humanidade de vida inconstante e que, confundindo devir-humano e devir-
animal, tem de si mesma uma consciéncia, afinal, ‘sem universalidade’” (MBEMBE,
2018, p. 30).

Desse modo, o colonialismo agiu eficientemente através da modificacdo dos
nomes de territérios e de grupos humanos para confortar uma visao de mundo que nega
as especificidades locais: Abya yala passou a ser América; incas, maias, astecas e guaranis
passaram a ser indios; zulus, achantis e daomeés passaram a ser negros. Uma acao com
fim de designar um ideal de humano que identifica os “outros” como repletos de auséncia
e necessitados de desenvolvimento. Nesse cenario, a escraviddo torna-se uma via para
angariar beneficios ao colonizador transformando grupos humanos em propriedades
vivas, mercadorias, através de um mecanismo de captura, esvaziamento e objetificacdo
que ao “sabor das circunstancias, 0S escravizados sao simultaneamente mercadorias,
objetos de luxo ou de utilidade que podem ser comprados e revendidos a outros”
(MBEMBE, 2018, p. 94). Contudo, nos intersticios da historia colonial, mesmo com o
apagamento de outras narrativas, a resisténcia diante da subjugacdo permaneceu como
manutencdo de sua vivéncia no mundo.

Resisténcia encampada por varias frentes como espiritual, cultural e epistémica.
Nesta secdo enfatizaremos a espiritual, pois nela hd uma vinculacdo pressuposta pela
insercdo social e existencial do individuo em uma comunidade que se fundamenta em
uma série de valores e de praticas de conduta. Valores e praticas orientados pelo transe
em que “os principios cosmologicos e ancestrais, origem e morte reencontram-se

simbolicamente na experiéncia de deslocamento ritualisticos dos corpos num espago”

55



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

(SODRE, 2017, p. 121). Nesse sentido, o transe guia os possiveis caminhos, individuais
e coletivos, para compor uma “filosofia a toque de atabaques”, ja que “ [...] pode ser lido
como um ‘conceito’ suprarracional [...] em que o ato é o seu proprio efeito” (SODRE,
2017, p. 126). Com isso, ha uma atribuicdo em série de signos que fornece a corporeidade
a propria constituicdo de linguagem expressada pelas vestes, pelas dangas, pelas pinturas
corporais que podem, ou ndo, ser lidas ou traduzidas conforme a percepcdo daquelas
pessoas que estdo presentes.

Percepcdo vinculada ao transito entre as dimensdes do visivel e do invisivel,
reproduzida através da mente comunitaria na “voz do comum” que ressoa as agdes
ritualisticas engajadas por um coletivo: “no sentido de uma exigéncia radical de partilha
da existéncia com o Outro” (SODRE, 2017, p. 125). Sobretudo ha uma dramaticidade do
ritual que faz o invisivel ndo se equivaler “a ideia ocidental de ‘inconsciente’” (SODRE,
2017, p. 128), pois no cerne das comunidades de origem ndo ha o recalque, a subtragéo.
De fato, o ritual constr6i “o lugar proprio a plena expressdo e expansao do corpo.
Diferentemente da teologia cristd ou da meditagdo oriental, ele ndo racionaliza os seus
conteddos, mas constitui, em Ultima analise, o modo de ser reflexivo da comunidade como
uma forma somatica de pensar” (SODRE, 2017, p. 129, grifos do autor). Nesse corpo-
pensamento anuncia 0 mundo ndo como algo a ser des-coberto, e sim como o continuo
da pessoa que se encontra na comunidade composta pelos vivos, pelos antepassados e
pelos vindouros. Com tal encontro, o intuito de atingir a “plenitude de uma experiéncia
existencial” para alcangar o fim ou o aba exibe, conforme Sodré (2017, p. 129), uma
dinamica de forcas, ase, entre pessoas, animais, plantas e toda a espécie viva e atuante

junto a humanidade:

No conjunto ritualizado de procedimentos cosmogdnicos, 0 corpo encontra
totalidade, resolvendo a dicotomia entre singular e plural, entre sujeito e objeto
ao se integrar no simbolismo coletivo na forma de gestos, posturas, direcdes
do olhar, mas também de signos e inflexes microcorporais que apontam
outras formas perceptivas. Ao mesmo tempo, a corporeidade enseja tipo de
percepcdo sensorial, que pode de fato ser concebida como ‘ecolégica’, na
medida em que vincula o sujeito & natureza intima do ecossistema circundante
e abrangente (SODRE, 2017, p. 129).

Em cima dessa vinculacdo entre sujeito e natureza, pensamos a circularidade como
movimento e dindmica de forcas que prevalece aquilo que Anténio Bispo dos Santos
nomeou como biointeracdo. Nela hé a confluéncia, uma convivéncia regulatéria com os

elementos da natureza que tende a ensinar que “nem tudo que se ajunta se mistura, ou

56



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

seja, nada ¢ igual” (SANTOS, 2015, p. 89) e rege o pensamento plurista dos povos
politeistas. Divergindo da transfluéncia que ensina “nem tudo que se mistura se ajunta”
(SANTOS, 2015, p. 89) e rege o pensamento monista dos povos monoteistas. Com essa
diferenca, os debates de realidade e aparéncia, ou como comenta Bispo dos Santos (2015,
p. 89) “entre o que ¢ sintético e o que é organico” expdem e exigem uma posi¢cdo no
mundo que percebe cada vida, ndo como algo abstrato, mas como concretizagcdo daquilo

que compde a humanidade. Sendo assim, é preciso compreender que a

estreita relacdo dos povos de logica cosmovisiva politeista com os
elementos da natureza, a sua relacdo respeitosa, organica e biointerativa
com todos os elementos vitais, [trata-se de] uma das principais chaves
para compreensdo de questfes que interessam a todas e a todos
(SANTOS, 2015, p. 90).

Com isso, as divergéncias entre o pensamento colonialista e o contra colonialista
transparece naquilo que destacamos como dimensdo espiritual, pois nas cosmovisoes
cristds monoteistas hd uma religacdo com o sagrado. Uma religagcdo que trata 0 mundo
como um “vale de lamenta¢Ges” € 0 ser humano precisa ascender ao paraiso para se
reconstituir em sua reconexdo com a divindade. Ja as espiritualidades politeistas tem a
comunicagdo com as divindades no proprio mundo e interagindo com diversas formas de
vida. Essa divergéncia marca as seguintes disputas: ‘“pensamento monista
desterritorializado x pensamento plurista territorializado; elaboracdo e estruturacédo
vertical x elaboracdo e estruturacdo circular; colonizacdo x contra colonizagéo;
desenvolvimento x biointeracdo” (SANTOS, 2015, p. 91).

Essas disputas exibem como a guerra colonial trata-se antes de mais nada de uma
guerra territorial, j& que o territorio marca as organiza¢Ges comunitarias, valorativas e

formativas do ser humano, e ndo é apenas uma ocupacao de espacos.

Nesse contexto, nds, povos contra colonizadores, temos demonstrado
em muitos momentos da histéria a nossa capacidade de compreender e
até de conviver com a complexidade das questBes que esses processos
tem nos apresentados (SANTOS, 2015, p. 97).

Com efeito, a colonizacdo atua em processos de ressignificacdo daquilo que o
colonizado pode se identificar, principalmente negando a sua propria constituicdo por
efeito da fragmentac&o de territorios que acabam por descaracterizar a propria linguagem
para consolidar um semiocidio: “[...] para o qual o corpo exotico era destituido de espirito,

ao modo de um receptidculo vazio que poderia ser preenchido pelas inscrigdes

57



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

representativas do verbo cristdo” (SODRE, 2017, p. 102). N&o gratuitamente, conforme
Sodré, os evangelizadores perpetuam um semiocidio ontologico justificando o genocidio
fisico.

Contra tal exterminio, a circularidade passa a ser uma condicao de resisténcia e
dindmica de forcas dos povos politeistas dos terreiros, ja que as pessoas da comunidade
tendo o circulo como eixo de movimento faz com que aqueles presentes ao local sejam
equidistantes um ao outro e em relacdo as divindades. Ainda acrescentando que a logica
dessa sabedoria organiza-se pela vitalidade ancestral e com a prépria natureza, em sintese,
“[...] as manifestacbes culturais dos povos afro-pindordmicos pagdos politeistas sdo
organizadas geralmente em estruturas circulares com participantes de ambos os sexos, de
diversas faixas etérias e nimero ilimitado de participantes” (SANTOS, 2015, p. 41).

Nesse processo rege uma filosofia comunitaria que, conforme Vanda Machado
(2013), expbe um em-sino orientado para uma formacdo da pessoa conforme a “[...]
colocar o outro dentro do seu odu, dentro da sua propria sina, do seu caminho, do seu
jeito de ser no mundo do jeito como ele ¢ (MACHADO, 2013, p. 41). Para tanto, a
conducéo feita por mestras e mestres permitem um envolvimento integrado do individual
no coletivo, rejeitando segmentagdes, pois se assim ocorresse as forcas ndo transitariam
circularmente em cada integrante da roda. Para Bispo dos Santos, outro aspecto da
diferenciagéo se da no fato de que se para o povo eurocristdo monoteista, um Deus “Unico,
inatingivel, desterritorializado, acima de tudo e de todos, tende a se organizar de maneira
exclusivista vertical ¢/ou linear” (SANTOS, 2015, p. 39); ja para 0s povos politeistas
varias deusas e deuses sdo pressentidas atuando em seus corpos ou nos elementos da
naturezas terreirizando sua pluripoténcia, pluriciéncia e pluripresenca, “porque
conseguem olhar para as suas deusas e deuses em todas as dire¢des” (SANTOS, 2015, p.
39).

Porém, essa diferenciacdo provoca no povo monoteista uma sensacao de temor ao
cosmo, por causa da organizacdo da espiritualidade em relacdo a materialidade,
principalmente por entenderem a presenca continua de um espectro rondando a mente
que “infecta a alma com o pecado”. Assim se formula um terror psicoldgico, denominado
por Bispo dos Santos (2015, p. 31) de cosmofobia, caracterizada pelo “[...] amaldicoar a
terra e determinar uma relacéo fatigante entre o seu povo e a terra, classificando os frutos
da terra como espinhos e ervas daninhas e impondo aos condenados que ndo comam de
tais frutos”. Por isso, a terra passa a ser algo sem sentido, um lugar de expropriagéo, uso

e abuso, pois 0s monoteistas enxergam uma Unica dire¢do — 0 paraiso — regida por Deus,

58



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

masculino, que “como ndo pode ser visto materialmente, se apegam muito em monismos
objetivos e abstratos” (SANTOS, 2015, p. 39).

E movimentado pela cosmofobia, rapidamente houve justificativas de “invadir,
perseguir, capturar, derrotar e submeter todos 0s sarracenos e quaisquer pagaos e outros
inimigos de Cristo onde quer que estejam seus reinos” (BULA ROMANUS PONTIFEX,
1455 apud. BISPO, 2015, p. 28), desse modo os proprietérios de Cristo tentaram colonizar
a circularidade para impor uma linearidade. No entanto, permeadas pelo fogo e pelo
nascimento as comunidades contra colonialistas atentos ao acontecimento-Est perduram
na esisténcia: “porque mesmo que queimem a escrita/ Nao queimaréo a oralidade/ Mesmo
que queimem os simbolos/ Ndo queimarao os significados/ Mesmo queimando 0 nosso
povo/ Nao queimardo a ancestralidade” (SANTQOS, 2015, p. 45).

Jornada césmica

No primeiro momento explicitou-se 0 movimento contra colonialista como
acontecimento-Esu. Nesse movimento ha um transe no sentido de uma dinamica circular
de forgas, isto €, quem participa do circulo ajunta-se num emaranhado de forcas que se
comunicam entre si. Seguindo as palavras de Bispo dos Santos (2015), esse transe se
diferencia da linearidade monoteista que busca religar o ser humano com o divino, ja que
a percepcao politeista interage com as diversas formas de vida em que a espiritualidade
se expressa em cada elemento.

Nesse segundo momento, interpretaremos a diaspora e a ancestralidade africana
como uma articulagdo biocosmica, no sentido de uma “complementaridade radical entre
0 sagrado-ancestral, 0 muntu-pessoa e 0 universo-natureza” (MALOMALLO, 2018, p.
571), re-criando uma cultura e re-territorilizando Africa. Essa interpretaco também serve
de preparatdria ao itan de Est Enugbarijo como principio de pluriversalidade. Com isso,
a espiritualidade ganha um sentido mais amplo em que pessoas, divindades, seres vivos
e ndo-vivos compdem um Todo que potencializa as particularidades. Desse modo, para
pensarmos a dimensdo cosmica como caracteristica do acontecimento-Esu é importante
elucidar o sentido de diaspora e de ancestralidade aqui tratado.

A condicdo etimologica de diaspora possui o significado de uma “dispersdo
através de um lugar” (BRAH, 2011). No caso dos povos africanos durante o periodo

moderno, esse lugar tratou-se, em grande parte, do oceano Atlantico que se converteu

59



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

para alguns africanos em uma concentragdo de violéncia e morte, a grande Kalunga, o
cemitério. Ja para aqueles/as que sobreviveram tiveram suas etnias com complexidades
linguistica, cultural e politica reduzidas ao termo “negro”. Uma redugdo que, em
consequéncia, tendeu a produzir “corpos fora de lugar”, pois conforme Grada Kilomba
(2019, p. 56, grifos da autora): “No racismo, corpos negros sao construidos como corpos
improprios, como corpos que estdo ‘fora do lugar’ e, por essa razdo, corpos que nao
podem pertencer”. Para reverter essa situacao, a cartografia feita por Avtar Brah (2011)
ajuda-nos compreender como a diaspora formula uma imagem de jornada em que um
individuo ou um coletivo estabelece raizes em “outro lugar”. Uma jornada repleta de
histérias e geografias que, ao fim, propde epistemologicamente a didspora um

“dispositivo heuristico™:

Sugiro que o conceito de diaspora represente as especificidades
econdmicas, politicas e culturais que unem entre si esses componentes.
Isso significa que essas maltiplas jornadas podem configurar-se apenas
através de uma confluéncia de narrativas a medida que sdo vividas,
revividas, produzidas, reproduzidas e transformadas através da
memoria individual e coletiva e da re-memoracdo (BRAH, 2011, p.
214).

Com o privilégio as narrativas resultantes de vivéncias e de memorias refuta-se
também a nocdo de “entre-lugar”, pois nela hd uma determinacdo do “outro” a partir do
olhar de um “eu”, constituindo uma “utopia da diferenga”. Tal utopia trata-se, conforme
Stuart Hall (2009), de projetar o “outro” como relativo ao tempo e ao espaco, sem
pertencimento fixo a um grupo, privilegiando a mobilidade e enfatizando varios locais.
Contudo, a construgdo do “outro” ainda depende do exterior, uma dependéncia
relacionada sempre com aquele/a que aparece a percep¢do de alguém privilegiado no
discurso e justamente “[...] nos fala ou nos convoca para que assumamos nossos lugares
como os sujeitos sociais de discursos particulares” (HALL, 2009, p. 111). Se quisermos
direcionar para a situacdo brasileira, podemos dizer que se no discurso de formacdo do
“ser brasileiro” corresponde a juncdo de povos, principalmente daqueles pertencentes a
Europa, & Africa ou 8 América, a afirmacéo da africanidade, indigineidade ou europeidade
ndo se restringe a pessoa mas se adequa ao como ela aparece a “alguém”. Por conseguinte,
o0 pertencimento do individuo depende do outro olhar que pode anunciar-se por meio de

discursos hierarquizantes:

60



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

A questdo é que existem varios outros incluidos dentro e através de
dualidades, embora um ou mais possam ter precedéncia dentro da
formacdo discursiva concreta. Por exemplo, um discurso pode lidar
principalmente com género e, como tal, pode se concentrar nas
dualidades de género (embora, é claro, a construgdo binaria nem sempre
seja inevitavel). Mas esse discurso ndo € isolado dos outros, como
aqueles que significam classe, raca, religido ou geracdo. A
especificidade de cada um é enquadrada dentro e através de campos de
representacdo do outro (BRAH, 2011, p. 216).

Tais campos possuem complexificacdes relativas as perdas de conexdo com a
terra e a reinvencao do territério para ativar a juncdo corporal-espiritual na didspora.
Mesmo assim é possivel perceber a vitalidade ancestral materializada nos corpos
presentes. Principalmente pelos/as “mestres da palavra”, pois como comenta Débora
Araujo (2019, p. 109): “As cantigas, as historias de outras terras e, sobretudo, a
corporeidade marcada das avés e dos avos foram e ainda s&o, para a populacdo negra no
Brasil, grandes patrimonios historico-culturais”. A complexidade aumenta no corpo
espiritual politeista, j& que quanto mais velho a responsabilidade de transmissdo dos
contetdos aumenta. Vale ressaltar que isso ndo implica uma supressao de voz dos mais
novos, mas pela perspectiva de vida, o mais velho marcado pelas experiéncias corporeas
consegue perceber algo ainda ndo visivel para o mais novo. Por isso, a comunicagao entre
0s membros da comunidade conserva e potencializa a forca interior de cada vivente, pois
“as mensagens sao enviadas quando os velhos e velhas, juntamente com todo o vilarejo,
se reunem, demonstrando a forca da comunidade” (ARAUJO, 2019, p. 117).

Contudo, mesmo ciente dessa singularidade dos “mais velhos”, com a intengédo
de ampliar e provocar a nossa percepgao, a ancestralidade sera discutida a partir dos “mais
novos”, das criangas. No tratamento da questdo tendo a crianga como motor movel
ancestral, as formas de sentir o mundo se intensificam em suas diversas dimensdes e
prepara o terreno para o acontecimento-Est. Acontecimento, como escrito no inicio deste
ensaio, caracterizado pela “permissdo-exposi¢do” e pela subversdo do conceito ocidental
de tempo. E com o acontecimento pensado por meio da figura da crianca, anuncia-se uma
compreensdo de infancia como a soma entre o enigma e o ritual. As partes dessa soma,
respectivamente, podem ser ilustradas nas seguintes palavras de Sobonfu Somé (2007):
“[...] até os cinco ou seis anos as criancas lembram-se de tudo perfeitamente, mas, depois
disso, algo comega a acontecer no corpo, que as faz esquecer” (p. 69); “A presenga das
criangas gera os rituais mais simples e vibrantes. Quando estéo presentes, o que quer que

se faca de errado torna-se certo” (p. 61).

61



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

O enigma e o ritual das criangas séo perspectivas que nos pdem, adultos/as, em
um espaco além das normas de saber e de poder. Como também recusam as dicotomias
generificantes que reduzem a espiritualidade materna, feminina, & emogdo e a
subserviéncia e ja a paterna, masculina, produtora da disciplina e exercicio da
racionalidade.

Por isso, ao destacar a crianga como enigma e ritual evidencia-se a ancestralidade
como similar a um animal grandioso e forte, pois “ela, a0 mesmo tempo, é enigma-
mistério e revelacdo-profecia. Indica e esconde caminhos. A ancestralidade é um modo
de interpretar e produzir a realidade” (OLIVEIRA, 2007, p. 257). Inclusive, com o escrito
até o momento podemos anunciar que a crianca ancestral (algo que habita em nés e nos
acompanha em nossa vida terrena) busca nos incluir, unir, ligar e encantar em nossa
percepcao de mundo. Uma busca fundamentada na ligacdo ancestral das criangas que é,
como nos explica Araujo, um recurso para evidenciar a conexao infantil com as
dimensdes visiveis e invisiveis. Uma conexao possivel ja que “ser crianca [...] significa
existir e coexistir desde sempre, sobretudo porque se entende que o protagonismo das
escolhas e o conhecimento dos mistérios espirituais ndo sdo menores quando se é
pequeno” (ARAUJO, 2019, p. 124).

Esse mistério se volta na vertente biocosmica do acontecimento-Estl na juncéo
ancestralidade e diaspora africana que justamente dinamiza a vitalidade dos corpos
negros. Com essa preparacdo do terreno podemos enfim interpretar o itan de Esu

Enugbarijo como principio da pluriversalidade.

A boca pluriversal

As perspectivas do acontecimento-Esu apresentadas neste ensaio dividiu-se em
dois momentos: a interacdo entre humanos, seres vivos e ndo vivos formando uma
espiritualidade em comunicacdo com as dimensdes visiveis e invisiveis; a articulacdo
biocosmica dos africanos em diaspora com sua ancestralidade através da dinamicidade
vital que reconstitui historias e geografias encarnadas no corpo. Tais momentos
fundamentam-se na circularidade contra colonialista e se reverbera nas fontes espirituais
e culturais, que agora pensaremos encruzadas com eixos do pensamento filosofico. Essa
encruza propde pensar o mundo como reunido daquilo que afeta o corpo, isto é, uma

estética.

62



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Essa proposta vincula-se ao pensamento nagd (SODRE, 2017) construido a partir
da cultura da regido africana conhecida como iorubalandia (Benin, Togo, Nigéria) e
estendida para a cultura diaspérica presente no Brasil que agencia “tanto a sintese de
modulages identitarias (ijexa, ketu, egba e outros) quanto o sincretismo com tracos de
outras formagdes étnicas (fon, mali e outros), aqui conhecidas pelo nome genérico de
‘jeje” (SODRE, 2015, p. 191). Assim, esse pensamento produz uma filosofia alicercada
em enunciagdes provenientes do prdprio sistema simbolico que, para Sodré (2017, p.
177), “transcende o campo semantico (territorio dos signos) por implicar a estruturacdo
originaria”. Originaria por se basear na oralidade que, por conseguinte, mesmo havendo
em si diferencas, dependendo da voz narradora, o sentido interpretativo continua comum.
Inclusive, pela fala forma-se uma “série de simbolos” orientadores das a¢cdes humanas
adequadas aquilo que pertence ao plano imaginario.

Por isso, narrativas como as dos itans ndo se limitam em prerrogativas morais,
mas funciona como compreensdo das condigdes humanas (com suas variadas maneiras
de agir e de pensar) e das complexas vivéncias ancestrais. Para tanto, podemos dizer que
essa compreensdo se movimenta no sentido circular e cada ponto estatico consolida um
acontecimento que revela uma semantica, uma rede de identificacBes “cuja decifragdo
jamais 0s esgota, a exemplo das camadas descascadas de uma cebola, que redundam em
zero” (SODRE, 2017, p. 178). Tal acontecimento refere-se & Est, pois Ele sendo o proprio
dinamismo proporciona aquilo que € vivo a sua esisténcia, sua mobilidade. 1sso se torna
mais visivel ao lermos um dos itans que trata de uma das faces esusiacas: a de £nugbarijo.

O itan inicia-se com Oriinmila® desejoso em ter um filho e para isso encontrou-se
com Orisal&® que tinha comecado a criar 0s seres humanos. Na porta do palacio, sentado
a esquerda, encontrava-se EsU Yangi (o primordial), Orinmila vendo-o pergunta a
Orisala se este era o seu filho, mas recebeu a seguinte resposta: “Ainda nao é tempo da
chegada de um filho”. Depois de muita insisténcia, mesmo com a adverténcias de que
aquele n3o era o filho ideal, Oriinmila obteve a graca de Orisala e tempo depois nasceu
Elegbara (o dono do corpo). Nasceu ja falando e comendo tudo que Ihe vinha pela frente
— animais, aves, farofas, inhames, garrafas de aguardente, de vinho — ndo tinha nada que

saciava a sua fome. Uma vontade que a mae em busca de sacia-la a qualquer custo Ihe

2 Orinmila é quem guarda a sabedoria do Ifa (sistema de consultas) e por isso é representado com o seu
opelé ifa.

3 Orisala, ou Oxala, é parte masculina da criacdo dos seres humanos. Na forma jovem é chamado de
Oxaguid com um ida (espada), um pildo de metal branco e um escudo. Na forma idosa é Oxalufé carregando
um cajado de metal chamado opaxord.

63



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

dava aquilo que pedia, até 0 momento em que Elegbara devorou a propria mae, Yébiira*,
E quando foi ao encontro do pai,

Orunmila pegou a espada e avangou sobre o filho para mata-lo. Exu
fugiu, sendo sempre perseguido pelo pai. A perseguicdo ia de Orum em
Orum. A cada espago do Céu, Orunmila alcangava o filho, cortando-o
em duzentos e um pedacos.

Cada pedaco transformou-se num Yangi, um pedaco de laterite, a cada
encontro o decentésimo primeiro pedago transformava-se novamente
em Exu. Correndo de um espago sagrado a outro, terminaram por
alcancar o ultimo Orum. Como ndo tinham saida, resolveram entrar em
acordo, Elegbara devolveu tudo o que havia devorado, inclusive a mée.
Cada Yangi poderia ser usado por Orunmild como sendo o verdadeiro
Exu. E Yangi trabalharia para Orunmild, levando oferendas e
mensagens enviadas pelos homens. Em troca, em qualquer ritual,
Elegbara seria saudado sempre antes dos demais. E sempre que um
orixa recebesse um sacrificio, Elegbara teria o direito de comer primeiro
(PRANDI, 2001, p. 74-75).

A narrativa possui varios elementos interpretativos que podem nos direcionar para
diferentes caminhos, mas para dialogar com a proposta deste ensaio é importante observar
a caracteristica de devorar e regurgitar. Principalmente porque é a partir dela que marca o
Enugbarijo como a boca coletiva que “transforma o pensamento em palavra e 0s seus
cursos no alinhave da comunicagdo” (RUFFINO, 2019, p. 31). Desse modo, constroi-se
uma ponte entre o orun (supraterreno) e o aiyé (terreno) que se atrela a Est e seu percorrer
em todos espacos do grun. Outro detalhe desse itan é a presenca de outras faces: Yangi e
Elegbara. Luiz Rufino (2019) explica que o Yangi € aquele que esta no primeiro e também
no Gltimo, tal como os pontos do caracol (Okotd) que “nos possibilita pensar o presente
de forma alargada, que nos permite também transgredir com a linearidade historica que
achata o presente (poténcia do ser e suas invengdes em interagdo com o espirito do tempo)
entre passado e futuro” (RUFINO, 2019, p. 25). O Elegbara € o dono do corpo, que para
Sodreé atua assegurando a circulacdo das vias internas, animando o corpo e filtrando as
impurezas num processo de “dejecdo”: “passivel ser etimologicamente lida no proprio
nome — Exu — uma aglutinacdo do prefixo € com a raiz verbal xu e semioticamente afim
ao primeiro significado grego de Arkhé, que ¢ ‘anus’, ou seja, a boca “Gltima’ do corpo”
(SODRE, 2017, p. 179).

Tais presencas nas narrativas compdem a multiplicidade esusiacas que sdo

envolvidas em vérias faces. Mas como retirar dessa narrativa a interpretagdo de

4 Yéhiira é o ventre-continente da humanidade que da nascimento as todos os tipos de filhos.

64



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

pluriversalidade? Inicialmente, devemos compreender alguns de seus momentos,
primeiro quando a Yébiiru é ingerida a partir dali Esu antecede a propria origem; depois,
a perseguicio de Orinmila em cada espaco do ¢run, simboliza o desejo de reparacio ao
ato. Ao Esu ser cortado em duzentos e um pedagos, ndo o finda e sim multiplica a
vitalidade que fica concentrada em pedacos de laterite. O ato de regurgitar “tudo o que
havia devorado, inclusive a mée”, advém do acordo entre Orinmila e Esu que se
traduzirmos para uma linguagem filoséfica corresponde a razdo humana tentando decifrar
a vida. Com isso, a regurgitacdo da mde — da origem, da Arkhé — expde que a origem
deixa de ser “una” e transformar-se em multipla conforme o nimero de espacos do ¢grun
mediados com o aiyé.

Com tais observacdes € importante destacar que ndo ha universalidade,
delimitadora de uma univocidade do sentido em Esu, e sim ha singularidades confluindo
varias perspectivas. Por isso, associamos esta narrativa aquilo que Mogobe Ramose

(2011, p. 11) nomeia como paradigma da pluriversalidade:

Ontologicamente, o Ser é a manifestacdo da multiplicidade e da
diversidade dos entes. Essa é a pluriversalidade do ser, sempre presente.
Para que essa condicdo existencial dos entes faca sentido, eles séo
identificados e determinados a partir de particularidades especificas.
Assim, a particularidade assume uma posicdo primaria a partir da qual
0 ser é concebido. Essa assuncdo da primazia da particularidade como
modo de entender o ser é frequentemente mal colocada como a
condicdo ontoldgica originaria do ser. O mal-entendido se torna a
substituicdo da pluriversalidade original ineliminavel do Ser.

Nessa passagem Ramose exp0e a pluriversalidade como a manifestacdo multipla
do Ser naquilo que percebemos no mundo visivel e invisivel. Diante disso, retiramos ao
menos trés sentidos para o acontecimento-EsU: i) aquilo que existe determina-se pela
particularidade que o compde; ii) a particularidade torna-se a principal forma de
compreensdo de um modo ser; iii) 0 pensamento sobre a particularidade é inadequado
quando ndo permite o entendimento em seu todo. Tais sentidos sdo ocultados pelo
pensamento hegeménico por salvaguardar um padrdo de categorias que impede a
formulacdo de uma epistemologia pluriversal. Esse impedimento sinaliza, conforme
argumenta Ramose (2011, p. 11), um “esforco em suprimir € mesmo eliminar a
pluralidade do ser”.

Esse esforco manifesta-se na nossa sociedade de maneira abrangente. Ao

seguirmos o argumento de Ramose, percebemos que, por exemplo, se a filosofia existe

65



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

para certo grupo humano e ¢ negada a outros grupos, entdo a ideia de filosofia “universal”,
sem cultura, sexo, religido ou cor, afirma uma particularidade que ndo permite o
entendimento em seu todo. Com isso, n&o se adequa ao terceiro sentido do acontecimento-
Esu. Além disso, se trocarmos a palavra filosofia por cultura, ciéncia, espiritualidade ou
quaisquer outras, logo percebemos que a “universalidade” ¢ uma acomodacdo da ideia de
humanidade como repeti¢cdo do “mesmo”, pois “[a] énfase na mesmidade (sameness) sob
a égide do ‘universal’, diz respeito a aparente intencdo de estabelecer totalidade e
hegemonia” (RAMOSE, 2011, p. 10). Em decorréncia, o “outro” ¢ um alien, um
estranho, a0 mundo que habita 0 meu “eu” e, doravante, necessita se adequar as
prerrogativas das minhas condices de existéncia. Porém, como o acontecimento-Estl nos
permite objetar essa concepgdo particular de “universal”? Aquilo que foi escrito até o
momento fornece uma saida dessa concepc¢ao ao enfocarmos na circularidade como um
transito contra colonialista. Uma énfase que, ainda seguindo as palavras de Ramose
(2011, p. 12), afirmamos: “Ao falar da particularidade, temos em mente aquilo que esta
incrustado na natureza e na cultura, revelando as caracteristicas especificas, mas inter-
relacionadas, que constituem a sua identidade”.

Essa constituicdo da identidade € uma via importante para adentrarmos nas
implicacbes do acontecimento-Esll frente a “universalidade” ocidental. Uma
“universalidade”, retomando alguns pontos deste ensaio, que corrobora uma linearidade
monoteista e uma formacédo de sujeitos dependentes do “olhar” ocidental. Em grande
parte, uma das implicacdes direciona-se para a nocdo de identidade vinculada a
caracteristica de Est como substancia-fundamento aquilo que existe, dindmica entre-
mundos e sempre escapavel as categorizacfes racionais. Além disso, vale discutir a
questdo da encruzilhada, pois sendo o lugar de Esu entdo o que acontece quando nos
encontramos nela? A propria nocdo de encontro entra no jogo, ja que outros signos e
significados sdo destacados e a alteridade vincula-se a uma formacdo atravessada de
humanidades. Ainda mais como afirma Rufino (2019, p. 5): “A encruzilhada é a boca do
mundo, é saber praticado nas margens por inameros seres que fazem tecnologias e
poéticas de espantar a escassez abrindo caminhos”.

A encruzilhada comporta a circularidade da forca vital, ou em termos iorubas: o
ase. A propria dindmica que engendra e faz interagir os diversos caminhos, pois na
encruzilhada todos os caminhos nos levam a Es0. Nessa perspectiva, concordamos com
Wanderson Flor do Nascimento (2016, p. 30) que Esi “ndo é apenas a figura da

encruzilhada, mas também o movimento que se faz diante da multiplicidade de caminhos

66



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

que a encruzilhada faz ver, nos possibilitando um deslocamento que pode nos encaminhar
para varios lugares e um movimentar que nos faz ser de outros modos”.

Outros modos que envolvem o proprio senso de comunidade e destaca como a
ancestralidade ¢ uma dindmica vital enigmaética e ritualistica que potencializa os “mais
novos” e atualiza “os mais velhos”. Criando um jogo, que desfaz a encruzilhada como
um local de assombro, de medo, bloqueando o ase, para abrir os caminhos e enviar

mensagens entre as dimensdes visiveis e invisiveis. Portanto,

Exu necessita da comunidade funcionando para que as mensagens
circulem, para que a pluralidade de caminhos visivel nas encruzilhadas
faca sentido. Exu encontra — e faz aparecer — nas encruzilhadas, essa
confluéncia de caminhos, uma multiplicidade de possibilidades abertas
para o caminhar: nem todas elas harmonicas ou pacificas, deixando a
decisdo sobre a circulacdo do axé nesses gestos do caminhar sob a
responsabilidade dos caminhantes, que podem potencializar ou
despotencializar o axé (FLOR DO NASCIMENTO, 2016, p. 37).

Uma responsabilidade que responde a circularidade e guarda o poder da
transformacdo, adquirindo formas concordantes com o caminho tracado se ele
potencializa ou ndo o &se. Nesse processo, a face de Yangi torna-se importante, pois em
“cada pedaco picotado do seu corpo, se reconstruiu como um novo ser e se colocou a
caminhar e a inventar a vida enquanto possibilidade. Essa € a face de Yangi, o caréater
primordial de Exu” (RUFINO, 2019, p. 24). Um carater marcado pela poténcia esusiaca
no corpo, transgredindo as fronteiras da razdo e ampliando cada existéncia para um
horizonte “que nos possibilita travar um debate acerca da problematica ontoldgica, da
invencdo e do devir do ser negro-africano no mundo” (RUFINO, 2019, p. 24). Além disso,
como Rufino (2019, p. 25) explica, “praticando outros caminhos, estes encarnados pelas
poténcias de ExU, percebemos que os regimes de verdade acerca do mundo e suas
solugdes assentam na escassez, pois a suas saidas ndo miram a diversidade de cacos”.

Outro aspecto relevante de Yangi é o nascimento dos elementos cdsmicos.
Retomando ao itan lemos que Ele estd & esquerda do portdo quando Orinmila havia
chegado. O lado esquerdo na cultura nagd remete ao principio feminino, da geracéo, desse
modo ha uma pré-visdo do acontecimento, pois “EsU é aquele que nasceu antes da mée”.
Como também, na interpretacdo de Sodré, ha uma relacdo com o nimero “um” e ao
mesmo tempo com o “trés”, pois se 0 “um” é quem propicia multiplicidade dos pares, 0
“trés” “[...] ndo é o primeiro e sim o primordial: a dindmica de reunido do terceiro

constitui um e dois [...] E o nimero trés, portanto, que abre a possibilidade do infinito

67



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

diverso.” (SODRE, 2017, p. 178). Um infinito concretizado pela linguagem que
justamente comunica as ac¢Oes de entidades transcendentes com os seres humanos: “uma
vez que cada som verbal aparece como um terceiro elemento, resultante da interagdo de
dois elementos” (SODRE, 2017, p. 178). Ou seja, a poténcia do &se em Yangi circula uma
condicdo ontoldgica e epistemoldgica.

Na face Elegbéra articula-se a questdo do corpo que subverte a reflexdo ocidental
sobre a sexualidade centrado no aspecto reprodutivo. Porquanto, como ressalta Sodré,
“Exu revela algo muito mais amplo, algo inerente a condicdo humana [...], que é a ligacdo
visceral entre o sagrado e o erdtico” (SODRE, 2017, p. 179). A ligacdo com o erético
amplia a nogdo de religido como uma perspectiva de perceber a sexualidade como
expressao autbnoma da vida, ao invés de evocar 0 sacro como pertencente a uma
interioridade e permeada pela proibigcdo. O corpo é afetado e afeta o outro ser humano e
0 mundo em toda a sua complexidade, produzindo um modo coletivo e ndo se fixando na
separacdo entre interioridade ou exterioridade. Na verdade, hd uma peregrinacao erdtica
em que “0 espirito foge a subordinacdo imposta pela realidade do corpo mortal, perdendo,
como 0s deuses ou 0s espiritos miticos, o substrato da realidade e penetrando assim no
sagrado” (SODRE, 2017, p. 180). Por isso, o erético refere-se muito mais na busca
continua entre ancestralidade e descendéncia em que se orientando por Est comunica a

encarnacdo no mundo em seus multiplos caminhos:

Nessa mesma direcdo, a Arkhé africana reserva ao erético uma
dimensdo de ambivaléncias — profundidade e mistério — mais ampla do
que a implicada na simples reproducdo sexual por conotar a totalidade
—ao mesmo tempo bioldgica e simbdlica, continua e descontinua — do
processo que garante continuidade entre ancestralidade e descendéncia,
mas com todos os matizes do segredo que perpassa a relagdo entre a
interioridade e a exterioridade. Para assegurar essa garantia, Exu é tanto
ancestral quando descendente — a protoforma da progenitura por
exceléncia (SODRE, 2017, p. 180).

Sendo assim, temos na poténcia do ase em Elegbara a circularidade ética e
politica. Nesse entrelecamento, percebemos que Enugbarijo cruza com Yangi e Elegbara

uma circularidade que podemos ilustrar da seguinte maneira:

68



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

/

ELEGBARA AYANG"

ENUGBARIJO

YANGI ELEGBARA

&

A circularidade Est Enugbarijo
Fonte: organizacao do autor

Essa circularidade traduzida filosoficamente, seguindo ao ja& explorado neste
ensaio, mostra como Est acontece no mundo visivel e no invisivel produzindo uma
estética e enquanto tal envolve caminhos encruzados com a ética e a politica de Elegbara
e com a epistemologia e a ontologia de Yangi:

ETICA ONTOLOGIA

v

ESTETICA

-/

EPISTEMOLOGIA POLITICA

\

Figura 2: A circularidade estética
Fonte: organizacédo do autor

Nessa vinculacdo, as vielas da filosofia nagd estdo expostas como contraponto
aquilo que o monoteismo estabelece como linearidade decifradora dos limites humanos e
sua separacdo da divindade. Com isso, o pensamento filosofico atua em uma encruzilhada
e como tal envolve caminhos diversos para a solugédo dos problemas, pois o desejo por

“um” provocou a multiplicidade do “trés”.

69



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Uma provocagio atrelada aos diferentes modos de Esu e, principalmente, pelo seu
acontecimento. Nesse caminho, em outro itan em que Ele usa um chapéu de um lado
vermelho e do outro preto simboliza também a contrariedade do acontecimento-Esu
diante da verdade universal. Pois ao passar no meio dos dois amigos, cada um vé apenas
um lado de chapéu e toma como todo (universal) e a partir dai cria-se a discérdia pela
defesa da sua perspectiva acerca da “Gnica” verdade. Assim, se exemplifica como a razéo
ocidental preocupada em decifrar o enigma nao atenta para o acontecimento, pois “um
momento pode se apresentar de uma forma ou de outra conforme os pontos de vista de
quem os observam e, nessa observacgdo, revela mais a caracteristica do observador ao
invés do préprio Esi” (OLIVEIRA, 2007, p. 128). O problema é que para saber quem é
EsU necessita-se dar uma volta em torno Dele e “dar uma volta é, de fato, um movimento
curvo e ndo retilineo, que dependendo da velocidade que se cumpra a tarefa, pode levar a
vertigem o espectador. Exu € o mestre da vertigem!” (OLIVEIRA, 2007, p. 129) seja

impulsionando o inconformismo, seja contra colonizando o pensamento humano.

Ultimas palavras

As linhas costuradas neste ensaio propuseram uma forma de entender Est como
acontecimento e, para isso, a intepretacdo do itdn de Enugbérijo aproximou-O do
paradigma da pluriversalidade. Tal paradigma expés filosoficamente como tratar de
certos eixos atraves de uma circularidade que cruza dois ou mais caminhos. Com isso,
nos ilustramos a estética como referéncia dialogica entre a epistemologia, a ética, a
politica e a ontologia. Tal ilustracdo tratou-se de uma percepcdo de como o
acontecimento-EsU propicia uma circularidade contra colonialista e, portanto, opde-se ao
colonialismo que pretende regular a propria vida e suas expressdes na humanidade.

Para tanto, apresentamos alicercados no conceito de “biointeragdo” como a
espiritualidade, diferente do discurso religioso, trata-se de uma vinculacdo entre
aquele/aquilo que estd no campo visivel ou no invisivel. Tal vinculo amplia a no¢do de
vida e expde como o “outro” adequa-se a uma singularidade marcada por um coletivo.
Com isso, a diaspora e a ancestralidade africana tornam-se elementos que articulam um
dinamismo césmico exibindo o carater enigmatico e ritualistico dos corpos negros. Nesse

conjunto a intencdo foi subverter o discurso colonialista da razdo ocidental.

70



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Um discurso reprodutor da imagem de humanidade repletas de categorias nas
quais podem ser inseridas, retiradas ou remodeladas conforme um desejo ideal de
humano. Fundamentados nesse desejo, o colonizador observou os povos por meio de um
maquinario de controle a partir de uma submisséo e divisdo racial. Nesse bojo, grupos de
pensadores ampliaram o alcance de tal controle até justificando a legalidade de trafico e

a transformacédo de humanos em mercadoria:

Os europeus escravizam 0s negros e 0s vendem nas Américas. Embora
iSS0 seja ruim, a situacdo dos negros em suas proprias terras é ainda
pior, porque I existe uma escraviddo absoluta; o principio essencial da
escravidao, o fato do homem ainda ndo ter obtido consciéncia de sua
liberdade e, consequentemente, afunda-se até tornar-se uma mera Coisa
— um objeto sem valor (HEGEL, 1857, p. 100).

Como provocagao, trazemos algumas palavras de Rufino (2019, p. 32), até mesmo
para ilustrar a dindmica do acontecimento-Est ndo percebido pelo discurso colonizador:
“[Hegel] firmaste um verso sobre as popula¢fes negras como sendo contragdes imoveis,
rastejo e espasmo. Eu, cismado que sou, refaco a pergunta: Ora tu ndo viste um moleque
de pau duro que passou do teu lado? N&o viu? Acabou de tirar um sarro de ti!” (RUFINO,
2019, p. 32).

Com o sarro desse “moleque de pau duro” encaminho a finalizagdo deste ensaio
com o seguinte firmamento: o acontecimento-Estl faz com que aquilo que esta vivo tenha

esisténcia.

Referéncias

BRAH, Avtar. Cartografias de la Diaspora. Identidades em cuéstion. Madrid:
Traficantes de Suefios, 2011.

BLUES, Baco Exu do. Esu. Sdo Paulo: 999, 2017.
DANTAS, Luis Thiago Freire. A filosofia nago e a temporalidade da vertigem. Odeere:
Revista do Programa de Pds-Graduacdo em Relagdes Etnicas e Contemporaneidade —

UESB. Vol. 3, n. 6, Julho — Dezembro de 2018, pp. 120-132.

FLOR DO NASCIMENTO, Wanderson. Oloja: Entre encontros - Exu, o senhor do
mercado. Das Questdes, n.4, ago/set 2016, pp. 28- 39.

HALL, Stuart. Quem precisa da Identidade? In: SILVA, Tomaz Tadeu da. Identidade e
Diferenca. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2009.

71



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

HEGEL, Friederich. Lectures on the Philosophy of History. London: York Street, 1857.

KILOMBA, Grada. Memdrias da plantagdo: episodios de racismo cotidiano. Rio de
Janeiro: Editora Cobogd, 2017.

MALOMALLO, Bas’ilelle. Epistemologia Do Ntu: Ubuntu, Bisoidade, Macumba,
Batuque E “X” Africana. In: SOUZA, Elio Ferreira de; et. al (Orgs.). Histdria e cultura
afrodescendente. Teresina: FUESPI, 2018, pp. 561-574.

MACHADO, Vanda. Pele da cor da noite. Salvador: UFBA, 2013.

MBEMBE, Achille. Critica da Razdo Negra. Séo Paulo: n-1 edic¢des, 2019.

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos orixas. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2001.

OLIVEIRA, Eduardo David. Filosofia da ancestralidade: corpo e mito na filosofia da
educacdo. Curitiba: 2007.

RAMOSE, Mogobe. Sobre a legitimidade e o estudo de filosofia africana. Ensaios
Filoséficos. Volume IV, outubro, p. 6-25.

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Rio de Janeiro: Ed. Morula, 2019.
SANTOS, Anténio Bispo dos. Colonizacédo, Quilombos: modos e significacdo. Brasilia:
Instituto Nacional de Ciéncia e Tecnologia de Inclusdo no Ensino Superior e na Pesquisa
— INCTI, 2015.

SODRE, Muniz. Claros e Escuros: identidade, povo e midia no Brasil. Rio de Janeiro:
Editora Vozes, 2015, p. 191.

SODRE, Muniz. Pensar Nagd. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2017.

SOME, Sobonfu. O espirito da intimidade: ensinamentos ancestrais africanos sobre
relacionamentos. Sao Paulo: Odysseus Editora, 2007.

Recebido em: 03/11/2020
Aceito em: 03/11/2020

72



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

AS GRIOS NO BRASIL: SABERES E FAZERES DE
MULHERES NEGRAS ATRAVES DA CATEGORIA TIA

Angélica Ferrarez de Almeida®
DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.34965

Resumo

Através da preservacdo da memoria genealdgica, traduzida em saberes e fazeres que
constituem as chamadas Tias, vamos refletir como se deu a construcdo desta categoria
politica e como a aproximagdo com o oficio dos grids da Africa Ocidental nos
proporciona uma linha de entendimento da importéncia da trajetoria destas mulheres
negras, por ora, inviabilizadas na historia. Logo, a reflexdo dos regimes de visibilidade,
protagonismo e emancipacdo, desenvolvida por mulheres negras na dimensédo politica,
cultural e de organizacdo dos espagos da memdria em paises de reminiscéncias
coloniais, como é o caso do Brasil, nos possibilita inscrever a categoria Tia como um
oficio na historia social das mulheres. Refletindo assim sua intervencdo no mundo a
partir do trabalho protagonizado as margens, acionando assim a poténcia das historias
maltiplas na partilha do comum. Deste modo, vamos nos servir de uma costura
bibliografica enquanto elaboramos e pesquisamos nossas préprias fontes, ja que o
registro de tais memarias se encontra soterrado nas amarras do pacto colonial. Dito isto,
este € um trabalho por regimes de visibilidade e ajuste de memdrias.

Palavras-chave: Tias. Grids. Memorias. Saberes. Visibilidades.

GRIOTS EN BRASIL: CONOCIMIENTO Y HACER DE
MUJERES NEGRAS A TRAVES DE LA CATEGORIA TIA

Resumen

A través de la preservacion de la memoria genealdgica, traducida en saberes y practicas
gue constituyen las llamadas Tias, reflexionaremos sobre cdmo se dio la construccion
de esta categoria politica y como la aproximacion con la arte de griots de Africa
Occidental, nos proporciona una linea de comprension de la importancia de la
trayectoria de estas mujeres negras, por ahora, inviabilizada en la historia. Por tanto, el
reflejo de los regimenes de visibilidad, protagonismo y emancipacién, desarrollados por
las mujeres negras en la dimensidn politica, cultural y organizativa de los espacios de
memoria en paises con reminiscencias coloniales, como es el caso de Brasil, permite
inscribir la categoria de Tia como un oficio en la historia social de las mujeres.
Reflejando asi, su intervencion en el mundo desde el trabajo realizado en los margenes,
activando asi el poder de las multiples historias en compartir lo comun. De esta manera,
utilizaremos una costura bibliografica mientras elaboramos e investigamos nuestras

! Doutoranda em Histdria pela UERJ com projeto Mulheres Negras no Pés Abolicdo: memodria, linguagem e
poder no oficio da porta bandeira tia Dodé da Portela. Possui mestrado em Historia Social da Cultura pela
Pontificia Universidade Catdlica do Rio de Janeiro com tema As tias pretas do samba: por uma questdo de
mem©ria, espaco e patrimdnio. Email: angelferrarez@gmail.com

73


mailto:angelferrarez@gmail.com

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

propias fuentes, ya que el registro de tales memorias estd enterrado en los lazos del
pacto colonial. Dicho esto, este es un trabajo para regimenes de visibilidad y ajuste de
memorias.

Palabras clave: Tias. Griots. Memorias. Conocimiento. Visibilidades.

No rastro dos grids

Eu sou um “griot”, antes de qualquer coisa, € o “griot” €
a memoria do continente africano. Da parte da Africa do
Oeste é a biblioteca e é, também, o guardido das tradicGes
e dos costumes, encarregado da organizacdo de todas as
cerimoOnias. Ninguém se torna “griot”. Nasce-se “griot”.
E de pai para filho. Mas hd também as “griotes”, as
mulheres. S80 muito poderosas. Quando elas estdo, 0s
homens se calam?.

Sotigui Kuyaté®

O termo francés “griot” apareceu pela primeira vez em francés na obra de Alexis
de Saint L6: Voyage au Sénegal de 1637. Sendo uma das instituicbes mais antigas da
Africa Ocidental, ha relatos de viajantes arabes datados de 1350 sobre a corte do Mali
nos quais se descrevem a presenca de musicos intérpretes com caracteristicas bem
semelhantes aos “griots”, mas que eram conhecidos entre si pelo termo jeli. (BARRY,
2000).

Sendo um estrangeirismo francés, a utilizacdo da palavra “griot”, ao mesmo
tempo que foi fruto do olhar europeu sobre um oficio mais antigo na Africa Ocidental, é
também uma apropriacdo por parte dos africanos de uma terminologia que eles
souberam bem incorporar enquanto categoria politica de existéncia e (re) existéncia no
mundo. Como ndo ha correspondéncia no portugués para esta expressao, vamos adotar a
forma aportuguesada gri6, como ha grafado na Epopeia Mandinga de Sundjata de 1982,
romance publicado em diversas versdes por Niane Djibril Tamsir, no qual retrata a
formacdo da identidade gri6 sendo cunhada nas fronteiras, no contato com o olhar
classificatério do colonizador, transitando entre o processo de assimilagdo engendrado

pelo europeu e a apropriacdo por parte do proprio grupo africano.

2 Livre transcricdo do documentario: “Sotigui Kouyaté: um griot no Brasil”, produzido pelo grupo SESC
TV em dezembro de 2006.

3 Sotigui Kuyaté nasceu no Mali em 1936 e faleceu em Paris em 2010, sendo considerado um dos gri6s da
contemporaneidade. Seu reconhecimento internacional se deu por conta de seu trabalho no cinema e no
teatro, tendo atuado em diversas producdes francesas, inclusive com Bernardo Bertolucci e Peter Brook.

74



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

A casta dos grids é uma reminiscéncia da Africa Ocidental anterior as formas de
comunicagio tidas como modernas. E uma casta de contadores de historia que, calcados
na oralidade e na meméria coletiva e genealdgica de seu grupo, bem como de seu papel
social, sdo os cronistas sociais e politicos de seu povo, enquanto transmissores de
saberes, mantenedores de segredos especificos e produtor seméantico responsavel por
uma espécie de literatura oral calcada no poder da narrativa.

Paises como Senegal, Mali, Burkina Faso, Mauritania, Norte da Costa do
Marfim e partes da Nigéria tiveram os griés na constituicdo oficial destes paises.
Ocupando oficio de memorialistas, eles eram os velhos narradores que se serviam das
estruturas narrativas a fim de fazer lembrar aquilo que ndo se deve esquecer. Ha uma
relacdo de causa e efeito entre 0s gribs e a memoria e como a causa hao é um antes
primordial, ela é apenas um dos elementos da dupla (TODOROV, 1970), a memoria
esta para os gri6s, assim como estes a edificam. Sua influéncia, articulada aos dominios
da politica, foi basilar para o processo de emancipacao de varias ex-colonias africanas.
A partir destas reflexdes nossa atencéo se volta para este lugar da memoria, da palavra,
da narrativa, do dito e 0 ndo dito; como um campo epistemoldgico de saberes e fazeres
que atravessaram o oceano e foram fundamentais para a constituicdo da cultura negra na
diaspora. E, neste movimento, a atuacdo das mulheres foi singular a partir das chamadas
Tias do samba, como veremos mais adiante.

Abrindo o didlogo com Hall (2013), o autor aponta trés argumentos para o
entendimento do que seria essa cultura negra na perspectiva diaspérica. Primeiro, o
estilo de manifestagdes de matriz negra, que os criticos acreditam ser uma casca, um
involucro, acabou por se tornar a matéria do préprio acontecimento, sendo assim a
forma dominante da cultura global. Ao mesmo tempo em que é o espaco da experiéncia
dos negros, € o espaco em gue o controle de narrativas e representacdes € deslocado das
mdos dos produtores para burocracias culturais estabelecidas. Segundo, com
deslocamento do mundo logocéntrico, o dominio da escrita passa para a critica da
escrita e em seguida para seu processo mesmo de desconstrucdo, movimento que vem
acompanhado pelas formas de entendimento a partir de outras bases epistemoldgicas e
nisto a estrutura profunda da vida cultural se abre para a musica. E por fim, a abertura
para a dimensdo do corpo como em telas de representacdo, como se ele fosse o Unico

capital dos sujeitos negros:

75



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Considerando a importéancia atribuida & masica no habitus dos negros
da diéspora, é irbnico que nenhum dos polos neste tenso didlogo leve
a musica muito a sério. O narcisismo que une ambos 0s pontos de
vista é revelado pelo modo com que ambos abandonam a discussao da
musica e da dramaturgia, a performance, o ritual e 0s gestos que a
acompanham em favor de um fascinio obsessivo com os corpos dos
préprios artistas. (GILROY, 2012, p. 207)

Chamando atencdo para o apelo que a producéo cultural da diferenca fez a partir
dos corpos dos sujeitos negros, Gilroy aponta o estilo, a masica e a performance dos
corpos como repertdrios da cultura negra ou espacgos performativos mais latentes para as
estratégias dialdgicas e as formas hibridas essenciais a estética diasporica. Se
refletirmos a dimens@o do som no p6s-Abolicdo, vemos que a mdsica, que encontra seu
nascedouro nas dimensdes das sociabilidades negras, teve um alcance muito maior que
0S corpos negros. Alias, a musica dos sujeitos negros adentra espagos em que Seus
corpos sdo interditados. Os sons produzidos pelas comunidades negras constituem a
paisagem sonora e por isto foram responsaveis pela organizacdo das cidades, do
trabalho, da vida rural, das associacGes negras, dos proprios territorios musicais, vide as
escolas de samba no Rio de Janeiro, por exemplo. A partir do reflexo da agéncia negra
nas politicas de emancipacdo e luta de mulheres, temos no territério do samba um
campo privilegiado de analise que aponta para a construcao da categoria Tia.

Séo esses dispositivos culturais de origem negra no desenvolvimento de novas
epistemologias que junto ao fim de um império cognitivo - parafraseando Souza Santos
(2010) ao assinalar o desmonte epistemologico e politico do pensamento ocidental -
auxiliam na audicdo das insurgentes vozes femininas na atualidade. Nao basta apenas a
constatacdo da crise de paradigmas do pensamento hegemdnico, hd que se ouvir nos
espacos de dialogia as diferentes vozes dos sujeitos sociais. Como estamos olhando
sobre os ombros de mulheres negras, suas vozes emergem a forca da acdo politica das

Tias, as nossas griés do samba.

Enunciados do (In) visivel: nas frestas de uma categoria de analise

Minha avé foi uma dessas mulheres baianas que
mudaram a forma de pensar e de agir do povo escravo
que veio para o Brasil em navios negreiros e, apos a Lei
do Ventre Livre e a prépria Lei Aurea, manteve suas
tradigdes, seus deuses e seus costumes em nossO pais.
(SILVA, 2009, p. 17).

76



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Com estas palavras Yara da Silva abre seu livro: Tia Carmem: negra tradicao da
Praca Onze sobre sua avd Tia Carmem do Xibuca. Sendo um dos poucos registros
escritos sobre as Tias, a autora faz deste uma singela homenagem e exercicio afetivo de
resgate de uma determinada memaria. Carmem Teixeira da Conceicdo proveniente de
Amaralina, Salvador, Bahia, nasceu em 1878 e foi para o Rio de Janeiro em 1893 indo
morar na rua Senador Pompeu, Zona Portuéria. Recebeu o apelido do marido, Xibuca,
apos casar-se com Manoel Teixeira com quem teve 22 filhos. Filha do Orixa feminino
Oxum ela era rezadeira, quituteira, vendia seus doces no tabuleiro na Lapa, Campo de
Santana e Pracga Tiradentes. Relatam-na como uma mulher muito festeira que saia em
varios ranchos carnavalescos e frequentava os quintais das casas das amigas, Tia Ciata e
Tia Bebiana.

As Tias, que serdo grafadas aqui em maiusculo para ndo perdermos na dimenséo
desta categoria de anélise, a perspectiva do oficio, sdo, em sua maioria, mulheres mais
velhas, detentoras de um saber fazer que remonta uma memoria genealdgica de heranca
africana na cidade do Rio de Janeiro. Existe no ser Tia algo de poder e de politico, que
faz com que elas sejam legitimas ao ponto de: “mudar a forma de pensar e de agir do
poVvo escravo que veio para o0 Brasil em navios negreiros...”, como nos aponta Silva
acima. Progenitoras, lideres, rezadeiras, cozinheiras, sambistas, quituteiras,
quitandeiras, organizadas, conscientizadas, mées de santo; estas Tias manipulam tantos
cddigos que chegam a concorrer com outras formas de organizacdo das familias, da
cidade e da cultura. Responsaveis pela primeira geracdo de sambistas, ja que foram as
maes destes, elas eram as chefas de familias extensas e muitas frentes familiares se
formavam a partir do crivo de uma Tia e da existéncia de seu quintal.

A dimensdo histdrica dos quintais cumpre papel importante para a compreenséo,
pois territério e cultura se articulam de maneiras diversas e geram representacdes e
valores em tempos historicos diferentes. Pracas, terreiros, quintais foram centros
culturais, sinalizando uma dimensdo do espaco que serviu as manifestacdes da cultura
negra. Logo, podemos vislumbrar o quintal das casas das tias e a reunido destes quintais
culminando numa cartografia negra das cidades.

Com relacdo a familia, ndo se pode pensa-la como um fato universal e natural,
mas como sistema organizador de ideias, valores e aspiracfes. Na ordem colonial
burguesa, por exemplo, costuma-se fazer uma certa distingdo entre familia,
propriamente dita, e, parentesco. Os termos ndo significam exatamente a mesma coisa, e

assim predomina a visdo institucional que delimita a familia nuclear e a familia mais

77



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

extensa em funcdo dos lacos consanguineos. Entretanto, saindo do epicentro colonial
ocidental, vemos que as sociabilidades entre negros na didspora nos ofertou uma outra
dimensdo de familia baseada em estratégias de solidariedade étnica e religiosa
(SLENES, 1999; REIS, 1987). Dai a defesa de que estas Tias sdo responsaveis pela
manutencgdo de grandes familias extensas, que se relnem em seus quintais, tanto para a
manifestacdo da masica, quanto para a dimenséo do sagrado.

Fazendo algumas consideracdes acerca de Tia Ciata atraves da obra Macunaima
de Mério de Andrade, este nos chama atengdo para o capitulo intitulado: “Macumba”.
Conta a histdria de quando Macunaima, a fim de se vingar de Venceslau Pietro Pietra,
recorre ao poder dos feiticos dos negros pedindo auxilio ao Orixad Exu. Mesmo sendo
uma obra de ficcdo, é interessante observar o poder desta Tia através do cenario
montado por Andrade:

Era junho e o tempo estava inteiramente frio. A macumba se rezava la
no Mangue, no zungu de Tia Ciata, feiticeira como néo tinha outra,
mie de santo famanada e cantadeira ao violdo. As vinte horas
Macunaima chegou na biboca levando debaixo do brago o garrafao de
pinga obrigatorio. J& tinha muita gente |4, gente direita, gente pobre,
advogados garcons pedreiros meias-colheres deputados gatunos, todas
essas gentes e a funcdo ia principiando. Macunaima tirou os sapatos e
as meias como os outros e enfiou no pescogo a milonga feita de cera
de vespa tatucaba e raiz seca de acacu. Entrou na sala cheia e
afastando a mosquitada foi de quatro saudar a camdomblezeira imével
sentada na tripeca, ndo falando um isto. Tia Ciata era uma negra velha
com um século no sofrimento, javevé e galguincha com a cabeleira
branca esparramada feito luz em torno da cabeca pequetita. Ninguém
mais ndo enxergava olhos nela, era s6 0ssos duma compridez ja
sonolente pendendo pro chdo da terra. (ANDRADE, 2008, pp.75/76).

Hilaria Batista de Almeida, ou simplesmente Tia Ciata, era filha do Orixa Oxum,
mé&e pequena no terreiro do famoso pai de santo Jodo Alaba?, o mesmo frequentado por
tia Carmem e outras tias. Nasceu em 1854, em Santo Amaro da Purificacdo, Recdncavo
Baiano, mudando-se para 0 Rio de janeiro em 1876 com 22 anos. Do relato acima
podemos depreender algumas caracteristicas interessantes: “candomblezeira”,
“feiticeira”, “mae de santo”, “cantadeira ao violdo”, “negra velha”, “cabeleira branca”,

mas a que salta aos olhos é a rede de pessoas em torno dela, que precisam de suas rezas,

feiticos ou “macumba”. Uma rede heterogénea ... gente direita, gente pobre,

4 Fundado em 1886, este é considerado um dos primeiros terreiros de candomblé na cidade do rio de
Janeiro, no bairro da Salde na Zona Portuéria.

78



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

advogados, gargons, pedreiros, meias colheres, deputados, gatunos, todas essas
gentes...”. Importante a imagem da Tia como centralizadora das relagdes, onde as
diferencas eram minimizadas em prol de uma imagem quase sacralizada pelos
assistidos, a ponto do proprio Macunaima ir “de quatro saudar a camdomblezeira
imovel sentada na tripeca, ndo falando um isto”.

A casa de Tia Ciata, na Praga Onze no Rio de Janeiro, foi um polo irradiador da
cultura negra carioca com suas primeiras reunides de samba. As festas ali aconteciam no
quintal onde se faziam também os rituais dos orixas, seguida da ceriménia religiosa,
frequentemente antecedida pela missa cristd, assistida na igreja (SILVA, 2009).
Interessante essa no¢do da missa antes das celebrages nos quintais das Tias, a propria
Tia Carmem, antes de armar a festa no quintal de casa, assistia missa na Igreja de S&o
Jorge. Este lado festivo das Tias é narrado em vérios tipos de literatura e suas festas
tinham este ar sincretizado. Festas que comecam na igreja e terminam com as rodas de
pagode e batuques.

E importante observar a interface com a dimensdo da festa, pois diferente das
correntes que pensam a festa enquanto distracdo das massas, estratégia das classes
dominantes a fim de manipular o povo, antagdnica ao trabalho, sendo basilar para a
construcdo dicotbmica da razdo instrumental X ritual, bem como da razéo produtiva X

capitalista; a festa aqui é politica.

Queremos chamar atencdo para o fato de que o dominio sobre as
grandes festas populares como o Carnaval, parece ter sido tdo
premente e importante para o controle e desenvolvimento da cidade
qguanto o era a ado¢do de ferrovias, planos urbanisticos, posturas
municipais, medidas de higiene e etc., 0 que nos leva a concluir que,
como sempre, desde o principio, as transformagfes urbanas ndo se
resumem & sua materialidade mas também as suas dimensdes
imateriais e do imaginario. (FERNANDES, 2001, p. 15)

Assim, a festa protagonizada por negros se impde restituindo-os poder,
cidadania e humanidades roubadas. E claro que as festas, em geral, ttm o poder de
transcendéncia, introduzem outra dimensdo de tempo e lugar, tém capacidade de
revolver o ser humano e, neste sentido, ndo queremos perder a dimensdo ludica da festa,
mas sim chamar atencdo para a festa como lugar, por exceléncia, da critica social e que
coloca o principio do “panis et circense”, o famoso pao e circo em cheque. As festas do
quintal das Tias foram momentos onde sujeitas e sujeitos negros se viram

protagonizando e performando a cultura urbana de heranca diasporica.

79



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Diz Tia Carmem do Xibuca: “A nossa casa era o ponto de encontro de todo
mundo que gostava de um pagode. O Jodo da Baiana, por exemplo, s6 queria sambar e
tocar pandeiro (...), ndo sei como 0 Jodo foi parar no radio” (SILVA, 2009, p. 111).
Interessante a afirmativa acima porque demonstra que a familiaridade com estes
primeiros sambistas chegou ao ponto de ndo perceberem a projecdo dos mesmos fora do
reduto dos quintais. E continua Silva: “Os sambistas também se reuniam na casa da
vov0, mas na época, ela dizia, que ndo havia o chamado tratamento de sambista: eram
apenas pessoas que cumpriam os rituais africanos e a coisa terminava em samba” (Ibid,
p. 80).

Segundo Michel Mafesoli é no imbricamento entre individuo, cultura e territorio
que deve ser buscado o fundamento para o apego afetivo, ou “enraizamento dindmico”
(MAFESOLLI, 1984, p. 13). As Tias acabam por formar uma rede familiar em torno
delas, no espaco da casa, nos usos festivo e religioso do quintal, no dominio sobre a
alimentacdo, nas recordacdes que eram ali ouvidas, afinal, ir ao encontro destas Tias,
que estavam impulsionando a cultura urbana e criando espacgo para o desenvolvimento
do que seria uma cultura negra, € ir ao encontro das lembrancas que animam este
universo.

O espaco privilegiado para as festas das Tias era o quintal, geralmente, nos
fundos da casa. Pensando nos discursos de subalternizacdo, vemos que coube ao quintal
a tarefa de abrigar os eventos tidos como mais subalternos para a ascendente sociedade
burguesa e ndo a toa que este ficava nos fundos, diferente dos quintais da familia
burguesa que ficavam na frente de casa. Lembrando que dentro da estrutura da casa, 0
quintal, muitas vezes, tem que ser camuflado para que seus eventos ndo sejam
interrompidos pela repressdao. Ao mesmo tempo, seu chdao de “terra batida”, uma
imagem que remete ao elemento terra tendo o terreiro enquanto continuacdo possivel de
valores ancestrais, ndo sem mais que é no quintal de “terra batida” que ficavam
“ritualmente dispostas as coisas do culto” de matriz africana. Essa religiosidade,
camuflada para que viva, foi estrategicamente pensada pelas Tias (ALMEIDA, 2013).

Celeiro de grandes encontros era também o quintal de Tia Amélia do Aragao,
que ganhou o Aragdo no nome porque morava na rua do Aragdo. Cantadora de modinha
e méde do cantor e compositor Donga. Havia as rezadeiras, Tia Bebiana e Tia Perciliana,
esta Ultima mae do sambista Jodo da Baiana que, unidas a Tia Ciata, Tia Carmem e

outras, pertenciam todas ao terreiro de candomblé de Jodo Alaba. Havia a grande

80



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

quituteira Tia Veridiana, e, também Tia Sadata da Pedra do Sal, que foi fundadora do
rancho carnavalesco Rei de Ouro.

Interessante que as Tias mencionadas até agora eram todas baianas e moradoras
da Zona Portudria de finais do século XIX. Contudo, ndo vamos repetir, sem
problematizar, a ideia de uma centralidade baiana. Alias, a incipiente bibliografia sobre
elas cunhou no imaginario social a ideia de uma didspora baiana que carece de estudos
mais aprofundados, interesse que vem se desdobrando em futuras pesquisas sobre a
Bahia oitocentista, mas, por ora, vamos tentar descobrir 0 que este mito encobre ao
descentralizar a influéncia baiana, a fim de ampliar os espacos politicos e territoriais da

“pequena Africa”.

Nem tao baianas assim: sobre transitos e deslocamentos

Proponho que a espacialidade das Tias ndo seja lida entre baias - Baia de Todos
0s Santos e Baia da Guanabara — representando Salvador e Rio de Janeiro
respectivamente, e, para tanto compartilho com o historiador Tiago de Melo Gomes
(2003) ao apontar a importancia dos deslocamentos de mineiros e fluminenses para a
cidade do Rio de finais do século XIX. Em vez de colaborar com uma historiografia do
isolacionismo, pensando em grupos separados, queremos ampliar o debate, refletindo o

transito e experiéncia das Tias para além da centralidade baiana e da Zona Portuéria.

[...] entre 1872 e 1890 a Bahia perdeu apenas sete mil habitantes através da
migracdo interprovincial. Na Gltima década do século XIX, o mesmo estado
teve um saldo positivo de 40 mil pessoas no quadro nacional das migracoes,
tornando-se um fornecedor de migrantes internos apenas a partir de 1900 e
nos vinte anos seguintes, quando perde por esta via 116 mil habitantes. Ndo
se pode, contudo, postular que a maioria destes migrantes tenha se dirigido a
Capital, pois esta recebeu apenas 55 mil novos migrantes internos no mesmo
periodo (menos que Parad e Pernambuco e pouco mais que o Rio Grande do
Sul). Por certo, uma parte significativa destes novos habitantes da Capital era
composta por mineiros, ja que o estado de Minas Gerais cedeu 220 mil
pessoas a outras unidades da federagcdo no mesmo periodo. (GOMES, 2003,

p-7)

Tia Eulalia, por exemplo, era mineira, chegando ao Rio de Janeiro foi para a
comunidade da Serrinha em Madureira por volta da década de 30. Outra que chega a

mesma época é V6 Maria do Jongo, proveniente do interior do Estado do Rio. Reduto

81



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

do jongo®, a regido de Madureira entrou fortemente no circuito das artes negras da
cidade, vindo abrigar as escolas de samba Império Serrano, de 1947, e a Portela de
19235, ambas fundadas por Tias ndo baianas, além de Mano Décio, Mano EI6i, Seu
Alfredo e Mestre Fuleiro, sendo o primeiro o Unico baiano da turma do Império. Além
de Paulo da Portela, Antonio Rufino e Antonio Caetano, o triunvirato carioca da Portela.
Transitando pela cidade e chegando ao Morro do Salgueiro, a grande referéncia
era a Tia Neném, nascida ali mesmo em 1921. A Tia Zezé, nascida em Trés Rios em
1923, foi componente importante da Unidos da Tijuca e tantas outras Tias provenientes
de varios lugares e contribuindo com a descentralizacdo do mito de uma diaspora
baiana. Obvio que as Tias provenientes da Bahia foram marcantes sim na cultura urbana
carioca, introduzindo modos de vestir, de saberes e pensar, mas em sua maioria
migraram durante meados do seculo XIX, provavelmente como escravizadas,
acompanhando as familias para as quais trabalhavam e muitas colocadas ao ganho’.

Olivia Cunha assim nos diz:

Responsaveis pela mediacdo dos ambientes domésticos e publicos, as
mulheres livres e escravas dominavam o mercado de trabalho, por
transpor com mais permissividade as fronteiras da intimidade da
familia patriarcal, ganhando as ruas. Ao contrario dos homens, as
criadas eram vistas como mais afeitas a aparente leveza das tarefas do
lar e supostamente mais inofensivas aos segredos familiares.
Mesmo considerando a precéria estrutura das habitagdes da Corte na
segunda metade do século XIX, o que contribuia para que 0s servicos
realizados dentro de cassa fossem tdo ou mais pesados do que aqueles
realizados fora, as construgdes da domesticidade atreladas a certa
concep¢do do trabalho feminino foram culturalmente dominantes.
(Cunha, 2007, p. 380).

*> Danca afrobrasileira de carater mitico religioso, originaria talvez da regido de Benguela, atual Angola,
que se desenvolveu na regido sudeste do pais e tem no Rio as baluartes V6 Maria do jongo e a propria tia
Eulalia, ambas da Serrinha.

6 O Grémio Recreativo Escola de Samba Portela, ou simplesmente Portela, € uma escola de samba
fundada em Madureira no ano de 1923. Inicialmente ela foi fundada numa dissidéncia entre dois blocos
carnavalescos, 0 “Baianinhas de Oswaldo Cruz”, cujos diretores eram Paulo da Portela, Heitor dos
Prazeres, Antonio Caetano, Manuel Bam Bam Bam, Natalino José do Nascimento, o famoso Seu Natal,
dentre outros, e 0 “Quem fala de ndés come mosca” cuja origem remete a0 famoso quintal de Tia Esther.
Dessa dissidéncia Paulo da Portela liderou o grupo que formou o “Conjunto Oswaldo Cruz”, que foi
renomeado para: “Quem nos faz ¢ o capricho”, e depois: “Vai Como Pode”, nome que a escola teve até
1935, ano de seu primeiro titulo quando assume o nome Portela.

7 Faceta da escraviddo urbana em que escravizadas e escravizados eram liberados do trabalho doméstico

para comerciar nas ruas da cidade, entretanto, sem, contudo, perderem o vinculo de serviddo com seus
donos, 0s quais recebiam uma boa quantia deste ganho, clausula.

82



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Deste modo, vemos que ha uma associa¢do culturalmente construida entre
domesticidade, familia e feminilidade, onde as mulheres sempre foram tidas como
melhores para 0s servigos domésticos, entretanto questes de ordem econémica faz com
que muitos senhores e senhoras coloquem seus escravos ao ganho, constituindo nisto
mais uma forma de negdcio da empresa escravista. Contudo, estar nas ruas é que
garantiu mais mobilidade, formacédo de redes e de canais de comunica¢do. Como diz 0
cronista Joao do Rio: “Sem o consentimento das ruas ndo passam os sabios...” (2010, p.
52). No que emendamos: e nem se forma a cartografia dos quintais, movimento mais
peculiar no p6s-Abolicdo; portanto, os transitos e deslocamentos de mulheres negras
ficam mais acirrados durante a primeira metade do século XX, e neste momento as
migracBes, por exemplo, do Vale do Café® para o Rio de Janeiro, sdo muito mais intensas
(COSTA, 2015). E deste periodo a mudanca da futura porta-bandeira da Portela, Tia
Dodd, de Barra Mansa para o centro do Rio, assim como fez a familia da cantora
Clementina de Jesus anos antes, sé que saindo de Valenca e se estabelecendo na pacata
e ainda regido rural Freguesia de Jacarepagua.

Em Memorias do Cativeiro, Rios (2005), analisando os deslocamentos a partir
do Vale do Café, indicou em suas pesquisas que nao foi logo apds a abolicdo que as
migracdes para a capital ocorreram. A relagdo com a terra ainda era pulsante e existiam
certos tracos estaveis quando, por exemplo, 0s proprietarios da terra conseguiam manter
a mao de obra negra de ex-escravos e libertos através de vinculos de trabalho livre, e
ndo estaveis, quando esse trabalhador vagava entre as fazendas na busca por trabalho
temporério. Alids, a relagdo com a terra foi um vetor de atragcdo para 0s espacos ainda
rurais das cidades, dai a ocupacgéo dos suburbios e da Baixada Fluminense no Rio.

Primeiro, a relacdo com a terra foi catalisadora dos processos migratorios
atraindo pessoas para 0s subdrbios cariocas e a Baixada Fluminense da cidade, onde
havia uma nascente economia em torno da laranja e seu mercado agroexportador
(ABREU, 1988; PEREIRA, 1977). Segundo, e totalmente correlacionado, a
familiaridade com o meio rural encontrada nos subdrbios cariocas acabou atraindo esta
mdo de obra. Terceiro, com o desenvolvimento das linhas férreas de carga, os produtos
saidos da decadente regido cafeeira passavam antes em regides da Baixada Fluminense,

antes de descarregar as encomendas no centro da cidade. Quarto, por mais que haja

8 O Vale do Paraiba ou Vale do Café, como é popularmente conhecido, é uma regido cortada pelo rio
Paraiba do Sul, que abrange quinze municipios do Estado do Rio, e, que teve seu auge na economia
cafeeira, bem como na empresa escravocrata, na segunda metade do século XIX.

83



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

possibilidade de moradia nos centros urbanos, principalmente através do acionamento
de vinculos familiares com pessoas que tinham chegado em levas migrantes anteriores,
a possibilidade de obtencgdo de terras era maior no subdrbio rural do que no centro, onde
o trabalho estava concentrado no porto. E, por fim, a mobilidade que a comunidade
negra experimentou no pds-Abolicdo com a instabilidade do periodo combinada as
formas de violéncia e opressdo de suas culturas, impulsionando assim a escolha por
espacos nos quais o poder publico ndo dava prioridade de assisténcia, propiciando,
dessa forma, mais brechas para os processos de criacdo, isto &, espacos para
manifestagdes festivas de cunho cultural e religioso.

Dai vemos florescer a experiéncia do jongo no subdrbio de Madureira,
deslocado das festas e dos batuques dos negros da regido cafeeira. A simbologia das
rodas e as experiéncias negro-africanas de origem bantu, ja que era desta nacdo a
maioria dos ex-escravizados encontrados na empresa cafeeira que migraram para a
cidade na primeira metade do seculo XX. A partir disso outras centralidades s&o
produzidas onde discursos, imagens e narrativas sdo deslocados para formar novos
lugares de pertenca, novos imaginarios simbolicos dos sujeitos negros, novas

concepcOes do tempo e da memdaria e praticas de cotidiano:

Mais ou menos é assim o suburbio, na sua pobreza e no abandono em
que os poderes publicos o deixam. Pelas primeiras horas da manha, de
todas aquelas bibocas, alforjas, trilhos, morros, travessas, grotas, ruas,
sai gente, que se encaminha para a estagdo mais proxima; alguns
morando mais longe, em Inhalma, em Cachambi, em Jacarepagua,
perdem amor e alguns niqueis e tomam bondes que chegam cheios as
estacOes. (BARRETO, 2009, p. 88)

Os casos de Madureira e Osvaldo Cruz sdo interessantes para pensar a crescente
participacdo do poder publico a partir de desenvolvimento local impulsionado pela
agéncia da cultura urbana negra. Estes bairros que pertenciam a Freguesia do Iraja
crescem de formas variadas. Madureira se desenvolve com a intensificacdo do
comércio, abrigando, inclusive, o maior mercado de distribuicdo de produtos para os
subdrbios, mercado que surgia como uma feira de rua em 1914 e vai se complexificando
e modernizando com o tempo, sendo portugueses, italianos e até alguns brasileiros os
donos dos primeiros estabelecimentos (MARTINS, 2009). Ja Osvaldo Cruz ganha
caracteristicas mais residenciais, com suas vilas, heranga do desmembramento das

grandes chacaras de outrora, e, mais tarde, com 0s conjuntos residenciais.

84



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

A espacialidade desta cidade com suas fronteiras, além de ndo ser bem definida,
estava longe de representar algo homogéneo. A mistura de libertos, os ex-escravizados,
com os nascidos livres e os migrantes vindos da Bahia, Minas Gerais, Espirito Santo,
além do interior do Rio, se juntaram 0s imigrantes europeus, eram italianos, espanhais,
portugueses, franceses, ingleses e arabes compondo a paisagem desta cidade. Para além
de descentralizar a ideia de uma “diaspora baiana”, gostariamos também de ampliar 0s
limites espaciais e politicos da “pequena Africa”. Expressdo cunhada a partir da ideia do
sambista Heitor dos Prazeres que, ao observar o fluxo maior de negros nas ruas da
cidade, disse estar em “uma Africa em miniatura”, se referindo, sobretudo, a Zona
Portuéria. Entretanto, quero pensar aqui os simbolos que justificam a defesa da
“pequena Africa” enquanto mito fundacional da vontade de uma civilizagdo africana
entre nds para assim ampliar suas fronteiras a fim de costurar a cidade negra.

Imaginemos que chegar a regido portuaria era como se estivéssemos entrando
numa empresa escravocrata, com reparticdes, hierarquias que obedeciam a postos de
trabalho, divisdo racional e instrumental, usos diferenciados dos espagos, enfim, tinha-
se desde o Cais do Valongo®, os espacos dos trapiches e pelourinhos, até a Pedra do Sal,
0 Largo do Deposito, o Cemitério dos Pretos Novos, enfim, todo um complexo que
servia a empresa escravocrata. Com o poOs-Abolicdo, essa memoria, por vezes,
literalmente soterrada, encoberta em relagdes de poder e violéncia, emergiu pela agéncia
dos grupos negros quando resgataram a ideia de uma “pequena Africa”, nascida no solo
de muito trabalho e sofrimento, mas apoiada nos espacos de vivéncia e circulacdo dos
negros e na perspectiva de uma consciéncia historica. Portanto, é como construcéo
politica e vetor de reivindicacao de existéncia e humanidades negadas que ampliamos a
ideia da “pequena Africa” a fim de pensar esta cidade.

A apropriacio da “pequena Africa” enquanto um isolado idilico onde as
manifestacdes negras sdo tidas como coesas e homogéneas, e a de uma diaspora baiana,
como catalizadora para a producdo da cultura urbana, foram imagens reproduzidas e
muito pouco problematizadas na historiografia (MOURA, 1995). Por isto, a ideia da
“pequena Africa” enquanto construcdo politica de determinados herdeiros é mais

interessante e reflexiva. A partir da ideia da heranca, Hall (2013) diz que herdeiro é

° No ano de 2013, o Conselho Cientifico Internacional da Unesco, através do projeto “Rota do Escravo:
resisténcia, liberdade e heranca”, fixou uma placa no Cais apontado como lugar de memoria da Diaspora
Africana nas Américas. No ano seguinte, houve a candidatura do Sitio Arqueoldgico do Cais do Valongo
a patriménio da humanidade e em 2017, finalmente, houve a declaragdo do Cais como patrimdnio do
mundo pela Unesco.

85



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

aquele que usa e dissipa a heranca a partir de uma acdo do presente, ou seja, a relacéo
com o passado se desenrola a partir dos significados e das relagdes de poder que fizeram
com que as coisas viessem a tona. E o acionamento no presente que ativa esse passado
no acionamento das disputas.

Os usos comuns desta heranca pela comunidade negra fizeram desenvolver, nos
espacos desta cidade, varias “pequenas Africas” para além da ja consagrada regido
portuaria, e foram as Tias do samba e os sambistas transitando pela cidade, a cultura que
se desenvolve na relacdo com as ruas, ou a que estava sendo cultivada nos subdrbios
mais rurais ou ainda nos grandes ajuntamentos; todo esse movimento que produz a
cultura da cidade edificada no calcamento da heranca escravocrata. Neste sentido, a
autoridade discursiva das mulheres se faz notdria, seja na organizacdo dos espacos da
cidade, no plano familiar, na gestdo de pequenos negocios, na producdo de seus
quintais, enfim, uma autoridade que se consolida através das lutas por emancipagéo e
protagonismo da comunidade negra. Pois 0 que estd em jogo na atuacdo politica da Tia
é sempre a emancipacdo de uma comunidade, de uma familia, e, portanto, de outras

mulheres.
A guisa de conclus&o

O argumento da memoria genealdgica, associado a uma heranca imaterial,
calcada em saberes e fazeres e seu processo de transmissdo, através das estruturas
narrativas, fez com que aproximassemos o oficio das Tias do samba aquele das grids da
Africa Ocidental. Fragmentos de um caminho que fizeram uma longa travessia e foram
remontados diasporicamente. Um movimento de transmissdo no espagco tempo, onde
signos e simbolos foram ressignificados e muitos cddigos estratégicos de sobrevivéncia
sobreviveram a margem do projeto colonial.

Lendo as margens aqui na perspectiva de Bell Hooks (1989), que a representa
ndo apenas como sindnimo de periferia, mas um espaco mais complexo que por ser
tanto um local de repressdo quanto de resisténcia, se apresenta como um “espago de
abertura radical” (Hooks, 1989, p. 149) de possibilidades e criatividade. Lembrando que
hd uma cilada a ser evitada, o ler a margem como lugar de criatividade que €,

justamente, o perigo de romantizar a opressdo (KILOMBA, 2019). Logo, este ndo é um

86



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

exercicio roméantico, mas o reconhecimento da margem como uma posi¢do complexa na
medida em que tangencia mais de um local.

Outro perigo que devemos evitar é o de polarizar a discussao dividida em dois
atores coletivos, 0s poderosos brancos e os fracos negros, cada qual tentando tirar as
vantagens possiveis a partir de um racionalismo supostamente universal. Neste sentido,
a historia que estamos apresentando passa a ter um duplo alcance, ja que € a histéria de
vida de mulheres negras e das situacGes que as levaram a ter uma intervencdo no
mundo. O que permite que recordemos e atualizemos experiéncias que envolvem
praticas de luta para tornar visivel o trabalho que mulheres empreenderam na
organizacao da cidade. Aqui a quebra visceral esta no deslocamento da ideia de “um
sujeito universal” e na (re) fundagdo de experiéncias “universais”, a partir de atores
sociais historicamente marginalizados. E aqui o saber das Tias deve ser valorizado,
sendo, inclusive, moeda de troca e abertura de dialogo com as instancias do Estado.

O que esta em jogo séo projetos de descentralizagdo do poder, na medida em que
trajetorias insurgentes de mulheres negras, antes invisibilizadas, se atualizam nestas
paginas. E o acionamento da poténcia das historias maltiplas na partilha do comum que
nos interessa, sobretudo. Atraves da trajetOria das Tias podemos perceber como elas
acionaram e acionam “modos de saber e fazer” que formam a contrapartida de um
sistema que as exclui, ofertando assim possibilidades. As regras do poder sdo travadas
ndo sO pelas partes envolvidas, mas por outros atores que podem aparecer menos ou
mais segundo as circunstancias e, neste jogo, dominadores e dominados ndo sdo uma
sentenca, mas um papel movel.

Atualmente, vivemos a faléncia de um modelo ocidental em que, parafraseando
Krenak (2019), estamos buscando ideias para adiar o fim do mundo. A emergéncia de
antidotos alternativos esta implodindo o campo dos saberes e da pratica politica. Esta
decretada a implosdo do suposto “centro” e estamos buscando nas margens, nas bordas
formas de vida que nos possibilite respirar. Estamos no rastro das memdrias que foram
interditadas na histéria, trazendo a consciéncia as verdades desagradaveis que, ora,
foram jogadas para o nivel da inconsciéncia. Neste movimento, 0S grupos
invisibilizados estdo elaborando regimes de visibilidade e, talvez, os saberes e fazeres

das Tias cumpram um papel importante neste reposicionamento.

87



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Referéncias Bibliograficas

ABREU, Mauricio. Evolugdo Urbana do Rio de Janeiro. 2ed. Rio de Janeiro:
IPLANRIO/Jorge Zahar Ed, 1988.

ALMEIDA, Anggélica Ferrarez de. “A tradi¢ao das Tias pretas na Zona Portudria: por
uma questdo de memoria, espaco e patrimonio”. 2013. Dissertagdo (Mestrado em
Historia Social da Cultura) — Centro de Ciéncias Sociais, Pontificia Universidade
Catélica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2013.

ANDRADE, Mério de. Macunaima, o herdi sem nenhum caréater. Rio de Janeiro: Agir,
2008.

BARRETO, Lima. Clara dos Anjos. S&o Paulo: Paulus, 2009.

BARRY, Boubacar. Senegdmbia: o desafio da historia regional. Rio de Janeiro:
SEPHIS, 2000.

COSTA, Carlos Eduardo Coutinho da. “Migragdes negras no pos Abolicdo do Sudeste
Cafeeiro (1888-1940)”. Revista Topoi, v. 16, n. 30, jan/jun, 2015.

CUNHA, Olivia Maria Gomes; GOMES, Flavio dos Santos. Quase-Cidadao: historias
e antropologias da pds emancipacao no Brasil. Rio de Janeiro: Editora da FGV, 2007.

FERNANDES, Nelson da Nobrega. Escolas de Samba: sujeitos celebrantes e objetos
celebrados. Rio de Janeiro: Secretaria das Culturas, Departamento Geral de
Documentacdo e Informacdo Cultural, Arquivo Geral da Cidade do Rio de Janeiro,
2001.

GILROY, Paul. O Atlantico Negro: modernidade e dupla consciéncia. Trad. Cid Knipel
Moreira. 2 ed. Sdo Paulo/Rio de Janeiro: Editora 34/UCAM, 2012.

GOMES, Tiago de Melo. “Para além da casa da tia Ciata: outras experiéncias no
universo cultural carioca, 1830-1930”. Revista Afro-Asia, n.29/30, 2003.

HALL, Stuart. Da Diaspora: identidades e mediacGes culturais. Org. Liv Sovik; Trad.
Adelaine La Guardi Resende [et all] 2 ed. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2013.

hooks, bell. Talking Back: thinking feminist, talking black. Boston: South End Press,
1989.

KILOMBA, Grada. Memdrias da Plantacdo: episédios de racismo cotidiano. Trad. Jess
Oliveira. Rio de Janeiro: Cobogo, 2019.

KRENAK, Ailton (2019). Ideias Para Adiar o Fim do Mundo. Séo Paulo: Companhia
das Letras, 2019.

MAFESOLI, Michel. A Conquista do Presente. Rio de Janeiro: Rocco, 1984.

88



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

MARTINS, Ronaldo Luiz. Mercaddo de Madureira: caminhos do comércio. Rio de
Janeiro: Condominio do Entreposto Mercado do Rio de Janeiro, 2009.

MOURA, Roberto. Tia Ciata e a Pequena Africa no Rio de Janeiro. Rio de Janeiro:
Secretaria Municipal de Cultura, 1995.

NIANE, Djibril Tamsir. Sundjata ou a Epopeia Mandinga. Trad. Oswaldo Biato. S&o
Paulo: Atica, 1982.

PEREIRA, W. Cana, Café e Laranja: historia econdbmica de Nova lguacu. Rio de
Janeiro: Ed. FGV, 1977.

REIS, Jodo José. Rebelido Escrava no Brasil: a historia do levante dos Malés (1835).
Sé&o Paulo: Brasiliense, 1987.

RIO, Jodo do. A Alma Encantadora das Ruas. Rio de Janeiro: Cidade Viva, 2010.

RIOS, Ana Lugdo; MATTOS, Hebe. Memorias do Cativeiro: familia, trabalho e
cidadania no pés-abolicdo. Rio de Janeiro: Civilizagdo Brasileira, 2005.

SANTOS, Boaventura de Souza; MENESES, Maria Paula (orgs). Epistemologias do
Sul. Coimbra: Almedina, 2010.

SESC TV. Sotigui Kuyaté: um grié no Brasil. Documentario. Dezembro, 2006.
SILVA, Yara da. Tia Carmem: negra tradicdo da Praca Onze. Rio de Janeiro:
Garamond, 2009.

SLENES, Robert W. Na Senzala, uma Flor: esperancas e recordacdes na formacéo da
familia escrava. Rio de Janeiro: Nova fronteira, 1999.

TODOROQV, Tzevetan. As Estruturas Narrativas. Sdo Paulo: Perspectiva, 1970.

Recebido em: 01/11/2020
Aceito em: 01/11/2020

89



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

IYAS E ABEBES: EXISTENCIAS, RESISTENCIAS E
LUTAS MATRIARCAIS AFRODIASPORICAS

Mauricio dos Santos?
Anaxsuell Fernando da Silva?
DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.34579

Resumo

Com a Diaspora Negra, aportaram no Brasil as lyds — maes e lyabas, que sdo as
divindades matrigestoras afro-brasileiras, vindas do outro lado do Oceano Atlantico.
Assim, neste artigo se propde discutir algumas ideias a respeito de como a divindade
afro-brasileira Oxum e o seu espelho de mdo, o abebé, sdo efetivamente belicosos;
buscamos também evidenciar alguns elementos das vidas de Makota Valdina, Maria
Neném, Doné Runho, Tia Ciata, Mae Aninha, Chica Xavier, Mée Stella de Oxossi, Méae
Menininha, Olga do Alaketu, M&e Beata de lemanja, Mée Gilda de Ogun e Giselle
Omindarewd, aqui nomeadas como lyas: Maes de Santo, Matrigeradoras e Matrigestoras
afro-brasileiras. A partir de uma pesquisa bibliografica, identificamos que as lutas
antirracistas e feministas sdo comuns nas vidas dessas lyas, pois verificamos que em
diferentes periodos e em diferentes terreiros essas lutas se repetiram de distintas formas,
e compreendemos que as lutas contra o racismo e machismo sdo constitutivas e/ou uma
caracteristica das lyas afro-brasileiras. Concebemos Oxum como insignia das lyas e
lyabas e, entretanto, consideramos que ainda as mulheres de terreiro permanecem
invisibilizadas.

Palavras-chave: Mées de Santo. Mulheres de Terreiro. Oxum. Abebé. Espelho.

IYAS Y ABEBES: EXISTENCIAS, RESISTENCIAS Y
LUCHA MATRARAL AFRODIASPORICAS

Resumen

Con la diaspora negra, lyas, que son las madres y lyabas, las deidades madres afro-
brasilefias venidas desde Africa, al otro lado del Océano Atlantico, llegaron en Brasil.
En este articulo se propone discutir algunas ideas sobre como la deidad afrobrasilefia
Oxum y su espejo de mano, el abebé, son efectivamente belicosos; también desejamos
enfatizar algunos elementos de la vida de Makota Valdina, Maria Neném, Doné Runho,
Tia Ciata, Madre Aninha, Chica Xavier, Mae Stella de Oxo6ssi, Mae Menininha, Olga do
Alaketu, Mae Beata de lemanja, Mée Gilda de Ogun y Giselle Omindarewa, aqui
nominadas como lyad/lyds, Maes de Santo, matrigeneradoras e matrigestoras
afrobrasilefias. A partir de una investigacién bibliogréafica, identificamos que las luchas
antirracistas y feministas son comunes en la vida de estas lyas: verificamos que en
diferentes periodos y en terreiros estas luchas se repitieron de diferentes maneras, y
entendemos que las luchas contra el racismo y el machismo son constitutivas y/o una
caracteristica de las lyas afrobrasilefias. Concebimos Oxum como una insignia de las

! Universidade Federal da Integracdo Latino-Americana.
2 Universidade Federal da Integragédo Latino-Americana.

90



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

lyds e lyabéds y, sin embargos, consideramos que todavia aun les faltan mucha
visibilidad.

Palabras clave: Madres de Santo. Mujeres de Terreiro. Oxum. Abebé. Espejo.

Eu agora vou cantar para todas as mogas,
Eu agora vou bater para todas as mocas,
Eu agora vou dancar para todas as mocas,
Para todas Ayabas, para todas elas.
(Gilberto Gil, “As Ayabas ")

N&o é nenhuma novidade que o processo de colonizacdo da América Latina
compreendia a ocupacdo/exploracdo dos territorios e a sujeicdo tanto dos povos
originarios que habitavam a regido, quanto dos povos que foram trazidos de longe para
atuar como forca de trabalho para estas regides, neste Gltimo caso majoritariamente 0s
africanos escravizados. Este marco histérico introduziu a experiéncia da diaspora nos
lugares nos quais estas pessoas foram inseridas.

Hoje, no ambito das Antropologias contemporaneas, ndo entendemos a
didspora apenas em seu sentido estrito e literal. Isto €, como mero deslocamento fisico,
em sentido geografico. Tampouco consideramos somente como uma metafora para
deslocamentos e/ou desterritorializacdes — o que significou uma ampliacdo da prépria
nocdo de afastamento geografico. Nos ultimos anos, a nocdo de didspora passou
também a caracterizar um tipo de consciéncia, de experiéncia, de producdo cultural que
pde em xeque modelos fixos de identidade cultural (HALL, 1996).

A superacdo da compreensdo do territdrio como algo reduzivel a um substrato
fixo, localizavel em uma porc¢éo qualquer da superficie terrestre, implicou a admissao de
um enquadramento do vinculo entre sujeito e sua territorialidade mais subjetivo, mais
complexo, simbolico. Tratou-se de concebé-la como um espaco no qual o sujeito
inaugura um laco afetivo, constrdi sua historia e efetiva suas relacdes e artefatos sociais.
Neste sentido, a diaspora pressupde uma experiéncia de extraterritorialidade e, portanto,
expressa a ideia de uma vida fora do territério “terra mae”.

No contexto latino-americano e caribenho, tomamos a diaspora africana como
perspectiva para pensar o movimento cultural e religioso de pessoas afrodescendentes,
para compreender o fluxo e a dindmica das crencas e saberes ancestrais que
atravessaram o grande atlantico (HALL, 1996), que se constituiram como espagos de
memoria ou de acolhimento subjetivo e arregimentaram experiéncias e praticas

religiosas em diferentes espacos do nosso continente.

91



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Assim, movidos pelo cantico de Gilberto Gil, trabalharemos neste artigo como a
cosmologia em torno da lyaba Oxum e seu Abebé, as quais tiveram suas representacdes
distorcidas pela colonialidade do saber/poder.

Colonialidade foi um conceito que foi introduzido pelo socidélogo peruano
Anibal Quijano, no inicio dos anos 1990 e foi reelaborado por outros autores e autoras —
entre os quais destacamos, neste momento, Walter Mignolo (2003) e suas reflexdes no
conhecido trabalho Historias Locais/ Projetos Globais - Colonialidade, Saberes
Subalternos. Enquanto colonialismo se refere ao processo e aos aparatos de dominio
politico e militar que se desenvolvem para garantir a exploracdo do trabalho e as
riquezas das col6nias em beneficio do colonizador (GROSFOGUEL, 2008); a nogdo de
"colonialidade" se configura como um fendémeno histérico muito mais complexo e se
estende até nosso presente, referindo-se a um padrdo de poder que opera por meio da
naturalizacdo de hierarquias territoriais, raciais, culturais e epistémicas, possibilitando a
reproducdo de relagdes de dominacdo. Dito de outro modo, nesta compreensdo, o
colonialismo ndo acabou com as guerras da independéncia, mas continuou o0 processo
de dominacdo na America Latina de diversas maneiras até os dias atuais (QUIJANO,
1997).

E exatamente por isso que é fundamental trazer para o debate académico alguns
elementos biogréaficos das vidas de lyas de comunidades religiosas afro-brasileiras, pois
acreditamos que essa tematica pode, em alguma maneira, mesmo que minimamente,
contribuir aos/as leitores/as interessados/as em discutir que Oxum ndo pode ser
referenciada e/ou interpretada pela colonialidade do saber/poder (QUIJANO, 1997;
OYEWUMI, 2017) ou colonialidade da religido (SILVA; PROCOPIO, 2019) e que as
lyas sdo exemplos de lutas pelas causas antirracistas e anti-machistas. Considerando que
maes de santo e/ou mulheres de terreiro possuem “sabedorias vindas da Africa e
cruzadas nas travessias do oceano, [...] sabedorias essas que cotidianamente insistem em
dobrar a morte pela via do ndo esquecimento” (SIMAS; RUFINO, 2019, p.84).

Este debate que apresentamos aqui € construido considerando-se essencialmente
materiais escritos e alguns audiovisuais a propésito da critica a colonialidade
(QUIJANO, 1997); as poténcias de lyas e da lyaba Oxum (OYEWUMI, 2017; FLOR
DO NASCIMENTO, 2019; RIBEIRO, 2020; AKOTIRENE, 2019), e suas narrativas
mitolégicas (SIMAS; RUFINO, 2019; PRANDI, 2020). O objetivo desse texto é
mostrar como Oxum e seu Abebé sdo belicosos e ndo-eurocéntricos, e exemplificar

com notas biograficas de lyas significativas para as religides afro-brasileiras, por suas

92



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

matripoténcias e matrigestdes (RIBEIRO, 2020). A ligacdo entre lyas, aqui traduzidas
como Méaes, e de lydbés, traduzidas como as divindades afro-brasileiras méaes, é a
prépria divindade Oxum, como patrona das maes de santo e das mulheres de terreiro
(OYEWUMI, 2017).

lyas e Abebés

Oxum tem sido apresentada pela colonialidade como feminilidade
ocidentalizada, e retumbantemente narcisistica. Lembremo-nos de que Narciso — ou O
Auto Admirador — foi um her6i na mitologia grega, considerado muito bonito e que
atraia olhares de todos/as, e aqueles/as que foram menosprezados/as por ele pediram
aos/as deuses/as gregos/as para vinga-los/as. Assim, Némesis-Afrodite condenou
Narciso a apaixonar-se pelo seu préprio reflexo na lagoa de Eco, essa que era uma ninfa
que havia se apaixonado pelo rapaz. Obcecado com sua boniteza, Narciso mergulhou na
lagoa de Eco e definhou, olhando-se e se embelezando. Apds a morte de Narciso, as
deusas o transformaram numa flor, que depois receberia seu nome.

E como bem diz a musica de Caetano Veloso, “Narciso acha feio o que ndo é
espelho”. Assim igualmente é a colonialidade, que extermina o que lhe for
dessemelhante. Assim, a partir do pensamento de Carla Akotirene (2019), indagamos
que Oxum ndo poder ser representada, de forma alguma, por Narciso, ou como
narcisista, visto que ele proprio € uma representacdo da colonialidade, da cultura grego-
romana e europeia, insignias de mesquinharia e infertilidade. Enguanto Oxum, o
contrario, € uma representacdo de pelejas antirracistas e anti-machistas, da cultura afro-
brasileira, insignia de generosidade e de fertilidade®.

Além das referéncias das religides afro-brasileiras, sdo fundamentais as iimidas
perspectivas de Oyeronk¢ Oyéwumi (2017) e de Wanderson Flor do Nascimento
(2019). Considerando a elocucdo de que “o ventre de Oxum pare poder”, os/as
autores/as nos explicam que matrigeradoras e matrigestoras seriam as potencialidades
de gestacdo e de gestdo de potencialidades, por exemplo, das comunidades tradicionais
afro-brasileiras, observando que: 1) isso ndo esta relacionado exclusivamente a

perspectiva biologica; 1) ndo esta relacionado a paridade de prole e IlIl) mas esta

3 AKOTIRENE, Carla. Oxum. Postagem no Instagram. https://www.instagram.com/p/B-ws3Anlkop/ em
09 de abr. de 2020.

93


https://www.instagram.com/p/B-ws3Anlkop/

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

relacionado & ancestralidade (AKOTIRENE, 2019: OYEWUMI, 2017;
NASCIMENTO, 2019; RIBEIRO, 2020).

Carla Akotirene tem insistido que “Oxum usa seu Abebé para enxergar o mundo
as suas costas” (2019). Oxum, além de uma estratégia bélica, usa seu Abebé como
Sankofa, que € um elemento de um conjunto de ideogramas chamados Adinkra,
representado por um passaro que volta a cabeca a cauda. O simbolo € traduzido por
“retornar ao passado para resinificar o presente e construir o futuro” (NASCIMENTO;
GA, 2009). Conceigéo Evaristo, em Olhos D"Agua, igualmente escreveu sobre espelhos:
“os olhos de uma s3o o espelho dos olhos da outra” (EVARISTO, 2016, p.16). E
acreditamos que podemos relacionar essas elocu¢Ges com as perspectivas do seguinte
Itan®, coletado por Reginaldo Prandi, em pesquisa de campo em Sdo Paulo em 1997.
Nas religides afro-brasileiras Oxum Apard usa roupas cor-de-rosa, com ferramentas

feitas de latdo, que séo atributos de Oya:

Vivia Oxum no palacio de ljimu. Passava os dias no seu quarto
olhando seus espelhos. Eram conchas polidas onde apreciava sua
imagem bela. Um dia saiu Oxum quarto e deixou a porta aberta. Sua
irmd Oya entrou no aposento, extasiou-se com aquele mundo de
espelhos, viu-se neles. As concas fizeram espantosa revelacdo a Oya.
Ela era linda! A mais bela! A mais bonita de todas as mulheres! Oyéa
descobriu sua beleza nos espelhos de Oxum. Oya se encantou, mas
também se assustou: era ela mais bonita que Oxum, a Bela. T&o feliz
ficou que contou do seu achado a todo mundo. E Oxum Apara remoeu
amarga inveja, ja ndo era a mais bonita das mulheres. Vingou-se. Um
dia foi a casa de Egungun e lhe roubou o espelho, o espelho que s
mostra a morte, a imagem horrivel de tudo o que é feio. Pés o espelho
do Espectro no quarto de Oya e esperou. Oya entrou no quarto, deu-se
conta do objeto. Oxum trancou Oya pelo lado de fora. Oya olhou no
espelho e se desesperou. Tentou fugir, impossivel. Estava presa com
sua terrivel imagem [...] Obatala, que a tudo assistia, repreendeu
Apara e transformou Oya em orixa. Decidiu que a imagem de Oya
nunca seria esquecida por Oxum. Obatala, condenou Apara a se vestir
para sempre com as cores usadas por Oya levando nas joias e nas
armas de guerreira 0 mesmo metal empregado pela irmd (PRANDI,
2020, p.323).

Além das caracteristicas descritas no Itan por Reginaldo Prandi, Oxum Opara,
como igualmente é conhecida, adorna-se nas religides afro-brasileiras com dois
espelhos, um que mostra apenas as coisas boas e outro que mostra apenas as ruins. Para
qual estamos olhando? Anibal Quijano ponderou que ainda estamos olhando para o

“espelho das coisas ruins”, o “espelho eurocéntrico” (QUIJANO, 2005, p.139).

4 Mito afro-brasileiro.

94



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Considerando que Franz Fanon, em Pele Negra, Mascaras Brancas, indagou que “os
negros buscam a ilusédo dos espelhos que oferecem um reflexo branco” (2008, p.15).
Quijano, em Colonialidade do poder, Eurocentrismo e América Latina, ponderou a respeito

do espelho eurocéntrico:

Aplicada de maneira especifica a experiéncia historica latino-
americana, a perspectiva eurocéntrica de conhecimento opera como
um espelho que distorce o que reflete. Quer dizer, a imagem que
encontramos nesse espelho ndo é de todo quimérica, ja que possuimos
tantos e tdo importantes tracos histéricos europeus em tantos
aspectos, materiais e intersubjetivos. Mas, a0 mesmo tempo, Somos
tdo profundamente distintos. Dai que quando olhamos nosso espelho
eurocéntrico, a imagem que vemos seja necessariamente parcial e
distorcida. Aqui a tragédia é que todos fomos conduzidos, sabendo ou
ndo, querendo ou ndo, a ver e aceitar aquela imagem como nossa e
como pertencente unicamente a n6s. Dessa maneira seguimos sendo o
que ndo somos. E como resultado ndo podemos nunca identificar
nossos verdadeiros problemas, muito menos resolvé-los, a ndo ser de
uma maneira parcial e distorcida (QUIJANO, 2005, pp.129-130).

Sugerimos que empregar o “espelho afro-brasileiro” de Oxum, o Abebé, como
poténcia matrigeradora e matrigestora, apropriado para dar subsidio as empreitadas
decoloniais® (LANDER, 2005), especialmente as antirracistas e anti-machistas.
Ponderamos acerca das reflexbes de Wanderson Flor do Nascimento a respeito da
Ikupolitica (2020) — e de Luiz Antonio Simas e Luiz Rufino, com a nocéo de
desencanto (2019), teses e contribui¢cdes que tém nos servido como espelhos contra-
eurocéntricos. Anibal Quijano, ainda refletindo sobre os espelhos, tem salientado que é
tempo de “aprendermos a nos libertar do espelho eurocéntrico onde nossa imagem €
sempre, necessariamente, distorcida. E tempo, enfim, de deixar de ser o que néo
somos” (QUIJANO, 2005, p.139).

José Saramago, na ficcdo Ensaio sobre a Cegueira (1995), retrata uma doenca
chamada cegueira branca, que se alastra por uma localidade e atinge um enorme
namero de sujeitos, causando padecimento humanitario. lgualmente ao Itan anterior
mencionado, gostariamos de relaciona-los ao mito coletado por Sérgio Ferretti, durante

pesquisa de campo em Sdo Luis no Maranhdo em 1997, narrado por Pai Jorge Itaci,

° Luciana Ballestrin explica que “descolonial” ou decolonial ndo deve ser confundida como mera
descolonizagdo. “Em termos historicos e temporais, esta ultima indica uma superag¢do do colonialismo;
por seu turno, a ideia de decolonialidade ou descolonialidade procura transcender a colonialidade, a face
obscura da modernidade, que permanece operando ainda nos dias de hoje em um padrdo mundial de
poder” (BALLESTRIN, Luciana. Para transcender a colonialidade. Revista IHU on-line, v. 431, p. 40-41,
2013).

95



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

chefe do terreiro Mina de lemanja. Navezuarina, ou Navé, Dantd e Queviossd sdo

voduns® cultuados no Tambor de Mina:

Um dia houve uma grande guerra entre as tribos. Nessa guerra 0s
soldados aprisionaram diversas mogas. Uma delas era uma virgem
chamada Navezuarina. Quando o0s raptores levavam as mocas
aprisionadas, Navezuarina invocou uma forca magica, e fez surgir um
intensissimo clardo. O clardo cegou os guerreiros que levavam as
prisioneiras. Os soldados ficaram perambulando no mato, sem
direcdo. Como eles ja nada enxergavam, elas pensaram em fugir e
voltar para sua aldeia. Navezuarina, que € outro nome de Oxum,
pegou e preparou uma pogdo com ervas. Ela passou a mistura nos
olhos dos guerreiros e eles recobraram a visdo. Agradecidos, soltaram
todas as prisioneiras. Elas voltaram ao seu lar no pais dos nagos.
Navezuarina voltou para casa com as amigas, voltou em companhia
de Dantd e outras. Todas voltaram para sua aldeia, onde sdo
sacerdotisas da casa de Queviossd. E elas andam juntas até hoje,
usando sempre roupas cor-de-rosa (PRANDI, 2020, p.326).

A cegueira branca (SARAMAGO, 1995) podemos comparar com a
colonialidade (LANDER, 2005), ou seja, com uma patologia da humanidade que
muitas vezes vigora pelo fato dos sujeitos ndo quererem enxergar, alienando-se com
relacéo a si préprios. Mas, na maior parte das vezes, a cegueira — ou a colonialidade — €
consequéncia de um processo projetado de colonialismo que continuamente pretere 0s
seres e 0s saberes subalternizados (LANDER, 2005).

Talvez essa seja uma maneira possivel para interpretarmos o Itan: lembremo-
nos de que Oxum teria cegado com um clardo guerreiros que mantinham ela e outras
prisioneiras, mas, posteriormente, por meio de encantamentos ela mesma teria
recomposto a visdo dos sujeitos. Como metafora e/ou metonimia, acreditamos que
Oxum pode contribuir para arrancar a cegueira dos/as subalternizados/as, cegueira que
corrobora com a colonialidade consciente e inconscientemente; mas, assim como fez
com 0s guerreiros usando seus encantamentos, a deusa alerta para o fato de que
precisamos nos valer dessas poténcias ancestrais das religides afro-brasileiras para nos
libertar da colonialidade — cegueira branca — junto aos/as nossos/as assemelhados/as.
Afinal, como diz a cangdo de Ordep Serra gravada na voz de Maria Bethénia, “Oxum ¢
agua que aparta a morte”. Podemos usar o abebé de Oxum como perspectiva para
mirarmos alternativas decoloniais: com o espelho de Oxum podemos olhar para tras e

para frente a0 mesmo tempo, vislumbrando um futurismo ancestralizado.

& Divindades afro-brasileiras oriundas das culturas Nagé e Ewe-Fon.

96



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Como insignias de lyas que se valeram das poténcias e ancestralidades afro-
brasileiras, seja de Oxum ou de outras divindades, a seguir dispomos breves notas
biograficas de méaes de santo e mulheres de terreiro, matrigestoras e matrigeradoras,
que usaram as ferramentas sagradas dos orixas — isto €, os aladas de Ogum, os ofas de
Oxdssi, 0s xaxards de Obaluaié e Omolu, os ibiris de Nand, os eruexins de Oya, 0s
abebés de Oxum e lemanja, os oxés de Xangod e os atoris e opaxords de Oxalad — nas
lutas antirracistas e feministas. E, se 0s 12 Oju Obé (os cargos de conselheiros ilustres,
Ministros de Xangb consagrados por Mae Aninha do 11é Axé Opd Afonja em 1936)
homenageiam o0s espectros masculinos afro-brasileiros, as 12 lyas aqui memoradas

homenageiam as lyabas, divindades femininas afro-diasporicas.

Notas biograficas

Maes de santo e/ou mulheres de terreiro possuem centralidade na construcéo
cultural no Brasil e, por isto, consideramos fundamental rememoréa-las. Recontar suas
trajetdrias, recompor seus itinerarios socio-religiosos e partilhar suas experiéncias. A
despeito do processo de invisibilizacdo social, identificamos que as lutas antirracistas e
feministas sdo comuns nas vidas dessas lyas, verificamos que em diferentes periodos e
em diferentes terreiros essas lutas se repetiram de distintas formas e compreendemos que
as lutas contra o racismo e 0 machismo sdo constitutivas — ou a0 menos se apresentam
como caracteristicas centrais — das lyas afro-brasileiras.

Valdina de Oliveira Pinto ficou conhecida como Makota Valdina, ou Makota
Zimewaanga, seu nome iniciatico. Em 1975 foi iniciada no candomblé de raiz Angola,
no Terreiro Tanuri Junsara, como Makota, 0 mesmo cargo que Ekedi ou Ajoie, que ¢é a
autoridade religiosa que auxilia outros/as religiosos/as e as divindades afro-brasileiras,
permanecendo acordadas, sem entrar em transe. Nasceu em Salvador, em 1943, foi
educadora, lider comunitéaria e ativista dos Direitos Humanos e atuou essencialmente nas
causas antirracistas e feministas. Recebeu as honras do Troféu Clementina de Jesus, da
Unido de Negros Pela lgualdade (UNEGRO), do Troféu Ujaama, do grupo Cultural
Olodum, da Medalha Maria Quitéria, da Camara Municipal de Salvador e de Mestra
Popular do Saber, pelo Ministério da Cultura do Brasil. Protagonizou o documentério
Makota Valdina — Um jeito Negro de Ser e Viver, que recebeu o Prémio Palmares de

Comunicacgéo, da Fundacdo Cultural Palmares. Faleceu em 2019, em Salvador, Bahia.

97



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Makota Valdina dizia que “ndo sou descendente de escravos; eu descendo de seres
humanos que foram escravizados” (2012). Integrou o Conselho Estadual de Cultura da
Bahia.

Maria Genoveva do Bonfim ficou conhecida como Maria Neném ou Mam'etu
Tuenda Dia Nzambi, e foi consagrada ao nkisi Kavungo, uma divindade banta retentora
da terra. Nasceu em 1865 no Rio Grande do Sul e faleceu em 1945, em Salvador, Bahia.
Filha de santo de Roberto Barros Reis, conhecido como Tata Kimbanda Kinunga,
africano que foi escravizado no Brasil, e dele herdou 0 Nzo Tumbensi, afamado terreiro
de liturgia Angola mais antigo da Bahia. Maria Neném foi a matriarca de muitos
religiosos que originaram outras grandes comunidades afro-brasileiras, como o Terreiro
Tumba Junsara e o Terreiro do Bate-Folha (ambos tombados pelo Instituto do
Patriménio Historico e Artistico Nacional), o Terreiro Tanuri Junsara e muitos outros no
Brasil (ADOLFO, 2009).

Maria Valentina dos Anjos Costa ficou conhecida como Doné Runhd, ou Mée
Ruinho, e foi consagrada ao vodun Sogb0, divindade Jeje-Mahi das trovoadas e dos
raios. E descendente de africanos procedentes do antigo Daomé que confluiram a
Revolta dos Malés, ocorrida em Salvador em 1835, um levante significativo no Brasil
protagonizado por pessoas escravizadas que lutavam contra a situacdo em que viviam,
muitos de origem islamica. Doné Runho foi a quarta mée de santo do Terreiro do Bogun,
ou Zoogodd Bogun Malé Rund6 em Salvador, Bahia. O nome da praca do Engenho
Velho da Federacdo, na capital bahiana, € uma homenagem a memoria de Doné Runho
(PARES, 2018).

Hilaria Batista de Almeida ficou conhecida como Tia Ciata e nasceu em Santo
Amaro, na Bahia, em 1854. Filha de Oxum, divindade que reina sobre as aguas doces,
aos 22 anos mudou-se para 0 Rio de Janeiro. Tia Ciata foi mae carnal de quinze filhos e
mée de santo de muitos outros. Era doceira e vendia seus quitutes em um tabuleiro,
vestida com a indumentaria tradicional de baiana, com saia, pano de cabeca e pano da
costa. Numa época em que a libertacdo dos escravizados ainda era recente e que as
religides afro-brasileiras e a capoeira eram indesejadas e malquistas, Tia Ciata acolhia
em sua casa — na “Pequena Africa”, como era conhecido seu bairro no Rio de Janeiro -
africanos e seus descendentes e, da mesma forma, imigrantes europeus paupérrimos
recém-chegados ao Brasil. Em 1916, os tambores afro-brasileiros juntaram-se aos
violes italianos e aos cavaquinhos portugueses na casa de Tia Ciata para a producdo de

Pelo Telefone, considerado o primeiro samba a ser gravado no Brasil, de autoria de

98



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Donga e Mauro Almeida. Entre 1920 e 1930 era significativo que as escolas de samba
passassem pela Praca Onze e pela casa de Tia Ciata para homenagea-la. A famosa Ala
das Baianas nas Escolas de Samba é uma referéncia a Tia Ciata e a outras senhoras
consideradas mées do samba (SIMAS, 2018).

Eugénia Anna Santos ficou conhecida como Mé&e Aninha e nasceu em Salvador,
na Bahia, em 13 de julho de 1869, filha de Xangd, divindade da justica, dos raios, do
trovao e do fogo. Foi iniciada na Casa Branca do Engenho Velho, o 1lé Axé lya Nassd
Oka, tombado em 1984 como patrimbnio nacional. Em 1869 fundou o IIé Axé Opd
Afonja em Salvador, tombado patriménio em 2000, e em 1895 fundou o 118 Axé Opd
Afonja no Rio de Janeiro. Em 1934, Mée Aninha conversou com Getulio Vargas — o
Chefe do Governo Provisorio — sobre a coibicdo que as religides afro-brasileiras
sofriam e, consequentemente, essas religides foram descriminalizadas. Em 1936, Mae
Aninha instituiu o Corpo dos Obéas de Xangd, os chamados Ministros do Rei, titulos
honorificos e diplomaticos afro-brasileiros com funcdes diplomaticas e politicas dentre
0s quais ja ocuparam funcdes Dorival Caymmi, Carybe, Jorge Amado, Vivaldo da Costa
Lima, Muniz Sodré e Gilberto Gil. Eles sdo os Oju Ob4, os olhos do rei, no 11é Axé Opd
Afonja. Além destas contribuicdes, Mae Aninha participou do Il Congresso Afro-
Brasileiro em 1937, falando sobre alimentacéo nas religibes afro-brasileiras (SANTOS,
2007).

Francisca Xavier Queiroz de Jesus € conhecida como Chica Xavier e nasceu em
22 de janeiro de 1936, em Salvador, Bahia. E atriz, dedicada ao teatro, cinema e
televisdo. Filha de lansd, divindade dos ventos e do fogo, é também mée de santo da
Jurema, uma expressdo religiosa afro-amerindia brasileira, em seu terreiro Irmandade do
Cercado do Boiadeiro, no Rio de Janeiro. E casada com o ator Clementino Kelé desde
1956 e foi precursora e insignia de geracGes de atores e atrizes negros: Estreou em 1956
no Teatro Municipal do Rio de Janeiro com Orfeu da Conceic¢éo, que marcou o inicio da
parceria de Vinicius de Moraes e Tom Jobim, com cenérios de Oscar Niemeyer. Na Rede
Globo de Televisdo interpretou mais de cinquenta personagens e entre seus trabalhos
estdo, por exemplo, as novelas A cabana do Pai Tomas (1969); Tenda dos Milagres
(1985); Dancin Days (1978); Sinha Moca (1986); Forca de um Desejo (1999) e A Lua
me Disse (2005). Em 1999 escreveu o livro Chica Xavier canta sua prosa, que reuniu
cantigas e preces para santos catolicos e das religides afro-brasileiras. Em 2011, foi
homenageada com o Centro Cultural Atriz Chica Xavier, em Ramos, no Rio de Janeiro,

e, em 2013, Teresa Monteiro escreveu sua biografia, Chica Xavier: Mae do Brasil. A

99



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

importancia da atuagdo de Chica Xavier para o povo de axé se da, entre outros motivos,
pela representatividade negra, de uma mde de santo, na televisdo e no teatro
(MONTERO, 2013).

Conhecida como Odé Kayodé, o cacador que traz alegrias, Maria Stella de
Azevedo Santos, conhecida como Mée Stella de Oxdssi era filha do orixa-cacador da
fauna e da fartura e nasceu em 02 de maio de 1925, em Santo Ant6nio de Jesus, na
Bahia. Foi a quinta sacerdotisa do 116 Axé Opd Afonja em Salvador, que liderou entre
1976 e 2018, como sucessora de Mée Ondina, que permaneceu no posto entre 1969 e
1975, apos os reinados de M&e Aninha, a grande fundadora; de Mae Badé, entre 1939 e
1941 e de Mae Senhora, entre 1942 e 1967. Mae Stella era Doutora Honoris Causa pela
Universidade do Estado da Bahia e Membra da Academia de Letras da Bahia. Instituiu a
Escola Municipal Eugénia Anna Santos e 0 Museu I1& Ohun Lailai. Mé&e Stella divulgou
as religides afro-brasileiras por meio de seus livros, participou de espacos de discusséo e
decisdo como lideranca religiosa e como intelectual. Odé Kayodé foi uma Agba, isto é,
insignia da ancestralidade afro-brasileira (SANTQOS, 1993).

Maria Escolastica da Concei¢cdo Nazaré, que tem esse nome em homenagem a
Nossa Senhora Escolastica, & conhecida no Brasil como Mé&e Menininha do Gantois.
Nasceu em Salvador em 1894 e era filha de Oxum, divindade da beleza, do amor, da
fertilidade e da maternidade. Entre 1922 e 1986 foi a lyalorixa do I1lé Iyda Omi Asé
lyamassé, o Terreiro do Gantois, tombado patriménio em 2002, fundado e instituido por
sua antepassada, Maria Julia da Conceicdo Nazaré. Entre 1930 e 1940, periodo em que
as religibes afro-brasileiras padeciam com perseguicdo e violéncia policial na Bahia,
Md&e Menininha consentiu que intelectuais, artistas, politicos e religiosos de outras
denominacGes frequentassem o Terreiro do Gantois, contribuindo para a popularizacao
das religibes afro-brasileiras. Gal Costa, Caetano Veloso e Maria Bethania sdo alguns
dos famosos filhos de santo de Méde Menininha, apelidada de M&o da Docura. Recebeu
muitas homenagens, como a de Dorival Caymmi, que compds, em 1972, Oracéo de Mae
Menininha: “e a Oxum mais bonita, hein? / T4 no Gantois [...] Ai, Minha Mae / Minha
Mie Menininha [...]”. Igualmente, a famosa can¢do E D"Oxum, composta por Gerénimo
e Veveé Calazans em 1992, teve Mae Menininha do Gantois como homenageada em seus
versos: “nessa cidade todo mundo é d"Oxum / Homem, menino / Menina, mulher”. Jorge
Amado, no livro Bahia de Todos os Santos (1945), escreveu que Mae Menininha era a
mée do povo da Bahia e a mée do povo do Brasil (NOBREGA; ECHEVERRIA, 2006).

100



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Olga Francisca Régis é conhecida como Olga do Alaketu, e seu nome religioso
no candomblé é Oya Funmi. Nasceu em 09 de setembro de 1925, em Salvador, e era
descendente da familia real Ard, do antigo reino de Ketu, no atual Benin, na Africa. Era
filha de lans, divindade do vento, do fogo e das tempestades, e por 57 anos foi a mae de
santo do terreiro do Alaketu, o I18 MarOyé L4ji em Salvador, tombado em 2005. Contam
os velhos—que duas princesas gémeas, ainda criancas, foram enclausuradas e depois
escravizadas na Bahia durante a diaspora negra-africana. Uma dessas meninas era lya
Gogorisa e a outra era lyd Otampé Ojar0, que passou a se chamar Maria do Rosario
Francisca Régis, e que ap0s sua alforria teria voltado para Africa e se casado com Baba
L4ji, com quem voltou para Salvador e fundou o Terreiro do Alaketu, o I1é MarOya Laji.
A princesa africana Otampé Ojar6, ou Maria do Rosario Francisca Régis, era a tia-avo de
Olga do Alaketu. Em 1997, Mée Olga recebeu pelo entdo Presidente do Brasil, Fernando
Henrique Cardoso, a Ordem do Meérito Cultural, uma condecoracdo outorgada pelo
Ministério da Cultura a pessoas, grupos artisticos, iniciativas ou instituicdes a titulo de
reconhecimento por suas contribuicdes a cultura brasileira (CASTILLO, 2011).

Beatriz Moreira Costa & conhecida como Mé&e Beata de lemanja e nasceu em 20
de janeiro de 1931, em Cachoeira, na Bahia. Era filha de lemanja, divindade das aguas e
mée dos peixes, e de Exu, mensageiro e dono das encruzilhadas. Foi filha de santo de
Mae Olga do Alaketu no 116 MarOyéa Laji. Em 1969, separou-se de seu companheiro,
saiu de Cachoeira e foi para o Rio de Janeiro, cidade na qual trabalhou como atriz e
figurinista em novelas da Rede Globo de televisdo até a sua aposentadoria. Em 20 de
abril de 1985, Mae Olga do Alaketu consagrou Mdae Beata de lemanja como mée de
santo do I1é Omiojuard, no Rio de Janeiro. Foi ativista pelos Direitos Humanos, em
especial os direitos das mulheres negras, e escreveu o0s livros Caroco de Dendé,
Sabedoria dos Terreiros (1997) e As historias que minha avo contava (2005). Em 2006,
Gloria Cecilia de Souza Filho escreveu a tese de doutorado em Educacdo na
Universidade Estadual do Rio de Janeiro Os Fios de Contos de Mé&e Beata de lemanja:
Mitologia Afro-brasileira e Educacdo. Mde Beata também foi conselheira da Rede
Nacional de Religibes Afro-Brasileiras e Salde. Recebeu a Medalha de Mérito Civico
Afro-Brasileiro, conferida pela Universidade da Cidadania Zumbi dos Palmares de Sao
Paulo. Em 2007, recebeu o Prémio Bertha Lutz, que foi instituido pelo Senado Federal
do Brasil para agraciar mulheres que tenham oferecido relevante contribuicdo na defesa
dos direitos sexuais e reprodutivos. Em 2017, receberia a Medalha Tiradentes da

Assembleia Legislativa do Rio de Janeiro, que é uma honraria concedida e destinada a

101



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

premiar pessoas que prestaram relevantes servicos pela causa publica do Estado do Rio
de Janeiro. Mé&e Beata faleceu em 27 de maio de 2017, e a homenagem foi mantida e
recebida por seus filhos (COSTA, 2002; 2004).

O Dia Nacional de Combate a Intolerdncia Religiosa, instituido em 2007,
homenageia Gildasia dos Santos, conhecida como Mé&e Gilda, que foi a fundadora do
Axé Abassd de Ogum, em Itapud, na Bahia. Made Gilda teve sua imagem usada numa
edicdo de 1999 da Folha Universal, uma publicacdo da Igreja Universal do Reino de
Deus, ao lado da manchete Macumbeiros Charlatdes Lesam a Bolsa e a Vida dos
Clientes — O Mercado da Enganacdo Cresce no Brasil, mas o Procon Esta de Olho.
Esse fato, somado a invasdo de seu terreiro por membros da Igreja Deus € Amor que
tentaram exorcizé-la, levou a mée de santo a decidir por mover uma acdo judicial contra
seus agressores e difamadores. Mae Gilda faleceu em seguida, aos 65 anos, de um infarto
fulminante em consequéncia desses acontecimentos, que conforme sua familia a
abalaram profundamente. Em 2004, a IURD e sua grafica foram condenadas a indenizar
a familia de Méae Gilda em R$1,372 milhdo pelo uso indevido de sua imagem, sendo um
real por cada exemplar do jornal publicado com a matéria difamatéria. O carater
emblemaético deste caso levou nesse mesmo ano a Camara de Vereadores de Salvador a
transformar a data de falecimento da mée de santo, 21/01/2000, em Dia Municipal de
Combate Intolerancia Religiosa. Seu legado e sua luta tém continuidade com Mée
Jaciara, que atualmente organiza ebos coletivos em protestos contra o racismo religioso
(SILVA, 2007).

Giselle Cossard Binon é conhecida como Omindarewa e nasceu em 31 de maio
de 1923, em Tanger, no Marrocos. Viveu por muitos anos na Franca, como alude sua
biografia Omindarewa: Uma Francesa no Candomblé, escrita por Michel Dion, em
2002. Em 1939, durante a Segunda Guerra Mundial, Giselle viu seu pai ser preso pelo
exército de Adolf Hitler e, no fim da guerra, em 1945, teria sido espid em Paris,
fornecendo informacg6es aos militares franceses sobre a localizacdo de militares alemaes.
Em 1945 seu pai voltou da prisdo e Giselle casou-se com Jean Binon, com quem passou
oito anos na Africa. Em 1956, voltaram para Franca e Jean Binon foi nomeado
Embaixador da Franca no Brasil. Omindarewa, assim como seus filhos, encantaram-se
com o Rio de Janeiro e com o pais. Mas, contrariamente e conflituosamente, Jean Binon
detestava o Brasil e os brasileiros: Em 5 de dezembro de 1959, Giselle Cossard Binon
visitou o terreiro de Jodozinho da Goméia, no Rio de Janeiro, onde bolou no santo, isto e,

recebeu em transe pela primeira vez sua divindade, lemanja, que é mae das aguas e dos

102



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

peixes. ApOs passar pelas cerimdnias de iniciagdo afro-brasileiras, recebeu seu nome
religioso de Omindarewa, que podemos traduzir como “agua limpida”. Jean Binon em
1963 pediu divorcio a Giselle, e no mesmo ano Omindarewa voltou para Franca, para
apresentar sua tese Contribution & I'Etude des Candomblés du Brésil: Le Rite Angola em
Paris, e 14 tornou-se docente universitaria. Conheceu o fotdgrafo e etndlogo Pierre
Verger, do qual se tornou amiga. Em 1972, voltou para o Brasil e, em 1973, sofreu um
acidente de carro e foi diagnosticada sem esperanca de vida. Pierre Verger levou
Omindarewa até Pai Balbino Daniel de Paula, Balbino de Xangd Obarai, iniciado no
Terreiro do Opd Afonja, que ajudou a filha de Jodozinho. Pai Obarai tornou-se o
segundo pai de santo de Omindarewa, passando a cuidar de suas obrigacoes religiosas.
Ao receber seus direitos de sacerdotisa, fundou o Il1é Axé Atard Magba, em Duque de
Caxias, no Rio de Janeiro. Em 2005, participou do documentario A cidade das mulheres,
e, em 2009, do documentario Gisele Omindarewa que trata sobre sua biografia. Faleceu
em 2016 (DION, 2002; COSSARD, 2008).

Consideragoes finais

O filésofo martiniquense Frantz Fanon, em um texto de intervencdo para o
Primeiro Congresso de Escritores e Artistas Negros, que ocorreria em Paris, em 1956,
argumentou como o sofrimento, as relacdes de poder e a violéncia racial sdo estetizadas
e se tornam obras de arte que depois tém grande apelo de publico, constituindo-se,
inclusive, em género artistico. Ele se referia especificamente ao blues e ao jazz que de
alguma maneira falam do sofrimento dos negros, mas € possivel também pensar nos
filmes que tratam da escraviddo, que mobilizam emocionalmente seus espectadores,
causam reacOes de indignacdo e provocam debates a respeito da vida social. Nesta
direcdo € fundamental recuperar trajetérias exemplares, vidas vividas de maneira
autopoética, que possam inspirar intinerarios biograficos escritos em nosso cotidiano.

Isso se faz necessario porque as pessoas se moldam, se constituem enquanto
sujeitos, posicionando-se a partir de uma cultura racista e ndo apesar dela. A vida destas
mulheres nos ensina que o rechaco, 0 medo, a conduta discriminatdria ja ndo sdo do
sujeito particular, mas uma certa forma de existir, tipica da nossa sociedade. EXxistir e
resistir tornam-se sinbnimos, neste cenario. A resisténcia € um grito de vida nesse

processo de espoliacao.

103



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Ansiamos que, a0 mencionar aqui elementos das vidas dessas mées de santo e
mulheres de terreiro, tenha ficado compreensivel que essas lyds sdo exemplares das
poténcias matrigeradoras e matrigestoras afro-brasileiras, em que entendemos lyaba
Oxum como sua insignia conspicua. Esperamos ter refletido que, assim como Oxum e
seu abebé sdo efetivamente belicosos, e que apesar de suas representacfes serem
erroneamente distorcidas pela colonialidade, ha de se lembrar do que elucida o
provérbio africano citado por Wanderson Flor do Nascimento (2020): o ventre de
Oxum pare poder”. Ademais, tambem é mister lembrar como canta o ljex4: a Ekd a e
Egué e lyalode lya Awo Ord, Orun o Yeye o, lya Monlé Odo, Oxum 1l1&é Opd, traduzido
como “nés lhe oferecemos ekd, pois ela pode tornar-se uma perigosa armadilha, ela € a

primeira lya, lyaba do rio, Oxum ¢ o pilar que sustenta a nossa casa”.

Glossario

Abebé: Espelho de mdo de Oxum e de lemanja.

Adinkra: Sao simbolos africanos desenvolvidos pelos Akan (povos localizados
em Gana, Costa do Marfim e no Togo, paises da Africa do Oeste), que se
destacam pela utilizacdo de simbolos para transmitir ideias.

Agog0: Instrumento musical de metal, que possui sinos, percutido com metal ou
madeira.

Alada de Ogum: Facdo, ferramenta de Ogum, divindade afro-brasileira
guerreira.

Atori e Paxords de Oxala: Cetros, ferramentas de Oxala, divindade afro-
brasileira ancia.

Calunga Grande: Oceano.

Eruexin de Oya: Cetro, ferramenta de Oyd, divindade afro-brasileira dos
ventos.

Ibiri de Nand: Cetro, ferramenta de Nand, divindade afro-brasileira do barro.
ljexd: Ritmo musical religioso afro-brasileiro consagrado a Oxum e outros/as
divindades.

Itan: Mito.

lya/lyas: Mae, Maes.

lyabas/Ayabas: Divindades afro-brasileiras méaes.

104



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Ofa de Oxossi: Arco e flecha, ferramenta de Oxdssi, divindade afro-brasileira
cacadora.

Oparé/Apara: Epiteto de Oxum.

Oxé de Xang06: Machado, ferramenta de Xangd, divindade afro-brasileira da
justica.

Oxum: Divindade afro-brasileira das aguas doces.

Oya: Divindade afro-brasileira dos ventos.

Sankofa: Elemento de um conjunto de ideogramas chamados Adinkra,
representado por um passaro que volta a cabeca a cauda. O simbolo é traduzido
por retornar ao passado para ressignificar o presente e construir o futuro.

Xaxard de Obaluaié e Omolu: Cetro, ferramenta de Obaluaié e Omolu,

divindades afro-brasileiras da terra.

Referéncias

A CIDADE DAS MULHERES. Direcdo: Lazaro Faria. Salvador: Casa de Cinema da
Bahia, 2005.

ADOLFO, Sergio Paulo. Tata Kisaba Kiundundulu. Maria Genoveva do Bonfim: O
Nascimento da Nagdo Congo/Angola no Brasil. Ombala Tumbansi [Online]. Itapecerica
da Serra: Nzo Tumbansi, 2009. Disponivel em: <http://inzotumbansi.org/home/maria-
genoveva-do-bonfim-o0-nascimento-da-nacao-congoangola-no-brasil/>.

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. Sdo Paulo: Pélen, 2019.

BALLESTRIN, Luciana. “Para transcender a colonialidade”. Revista IHU [on-line],
vol.431, 2013.

CASTILLO, Lisa Earl. “O terreiro do Alaketu e seus fundadores: historia e genealogia
familiar”. Afro-Asia, n.43, 2011.

COSSARD, Gisele Omindarewa. Awo: o mistério dos orixas. Rio de Janeiro: Pallas,
2008.

COSTA, Beatriz Moreira. Caroco de dendé: a sabedoria dos terreiros: como ialorixas e
babalorixas passam conhecimentos a seus filhos. Rio de Janeiro: Pallas, 2002.

COSTA, Beatriz Moreira. Historias que minha avo contava. Rio de Janeiro: Terceira
Margem, 2004.

DION, Michel. Omindarewa: uma francesa no candomblé: a busca de uma outra
verdade. Rio de Janeiro: Pallas, 2002.

EVARISTO, Conceicdo. Olhos d'agua. Rio de Janeiro: Pallas, 2016.

105



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

FANON, Frantz. Pele negra, mascaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008.

GROSFOGUEL, Ramon (comp). El Giro Decolonial: reflexiones para uma diversidad
epistemica mas all4 del capitalismo global. Bogota: Universidad Javeriana-Instituto
Pensar, Universidad Central-IESCO, Siglo del Hombre, 2007.

GISELE OMINDAREWA. Direcdo: Clarice Ehlers Peixoto. Rio de Janeiro: FAPERJ -
Fundacdo Carlos Chagas Filho de Amparo a Pesquisa do Estado do Rio de Janeiro,
2009.

HALL, Stuart. “lIdentidade cultural e diaspora”. Revista do patriménio histérico e
artistico nacional, v. 24, n. 1, 1996.

LANDER, Edgardo et al. (Ed.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciéncias
sociais: perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005.

MAKOTA VALDINA - UM JEITO NEGRO DE SER E VIVER. Dire¢do: Joyce
Rodrigues. Brasilia: Fundacdo Cultural Palmares, 2012.

MIGNOLO, Walter. Histérias Locais / Projeto Globais - Colonialidade, Saberes
Subalternos. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003.

MONTERO, Teresa. Chica Xavier: Mae do Brasil. Rio de Janeiro: Eldorado, 2013.

NASCIMENTO, Elisa Larkin; GA, Luiz Carlos. Adinkra — Sabedoria em Simbolos
Africanos. Rio de Janeiro: Pallas, 2009.

NASCIMENTO, Wanderson Flor do. “Oyeronké Oyéwumi: Poténcias Filosoficas de
uma  Reflexdo”.  Problemata, vol.10, n.2, 20109. Disponivel  em:
<doi:http://dx.doi.org/10.7443/problemata.v10i2.49121>.

NASCIMENTO, Wanderson Flor do. “Da Necropolitica a Ikupolitica”. Revista Cult
Dossié Filosofia e Macumba, 2020.

NOBREGA, Cida; ECHEVERRIA, Regina. M&e Menininha do Gantois: uma
biografia. Rio de Janeiro: Ediouro, 2006.

OYEWUMI, Oyeronké. La invencion de las mujeres. Una perspectiva africana sobre
los discursos occidentales del género. Bogota: La Fronteira, 2017.

PARES, Luis Nicolau. A formacdo do candomblé: histdria e ritual da nacéo jeje na
Bahia. Campinas: UNICAMP, 2018.

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos orixas. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2020.

QUIJANO, Anibal. “Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina”.
Coleccion Sur Sur, CLACSO, pp.107-130, 2005.

QUIJANO, Anibal. “Colonialidad del Poder, Cultura y Conocimiento en América
Latina”. Anuério Mariateguiano, Vol.9, n.9, 1997.

106



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

RIBEIRO, Katiuscia. “Mulheres Negras e a for¢a matricomunitaria”. Revista Cult
Dossié Filosofia e Macumba, 2020.

RUFINO, Luiz. Pedagogia das Encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mdrula Editorial, 2019.
SANTOS, Joao Baptista Tobioba dos. “21 Cartas e um telegrama de mée Aninha a suas
filnas Agripina e Filhinha, 1935-1937”. Afro-Asia, n.36, 2007.

SANTOS, Maria Stella de Azevedo. Meu tempo é agora. Sdo Paulo: Editora Oduduwa,
1993.

SARAMAGO, José. Ensaio sobre a cegueira. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 1995.

SIMAS, Luiz Antdnio; RUFINO, Luiz. Flecha no tempo. Rio de Janeiro: Mdérula
Editorial, 2019.

SIMAS, Luiz Antbnio; RUFINO, Luiz. Fogo no Mato: a ciéncia encantada das
macumbas. Rio de Janeiro: Morula Editorial, 2019.

SIMAS, Luiz Antdnio. Almanaque Brasilidades, Um Inventario do Brasil Popular. Rio
de Janeiro: Bazar do Tempo, 2018.

SILVA, Anaxsuell F.; PROCOPIO, C. “Colonialidades do crer, do saber e do sentir:
apontamentos para um debate epistemologico a partir do Sul e com o Sul”. Revista de
Ciéncias Sociais. Fortaleza, v. 50, n. 2, jul./out.,2019, p. 15-30.

SILVA, Vagner Gongalves da. Intolerancia religiosa: impactos do neopentecostalismo
no campo religioso afro-brasileiro. S&o Paulo: Edusp, 2007.

Recebido em: 04/10/2020
Aceito em: 16/12/2020

107



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

PENSAR-VIVER-AGUA EM OXUM PARA
(RE)ENCANTAR O MUNDO

Jodo Augusto dos Reis Neto!
DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.34344

Resumo

Oxum, na tradicdo afro-brasileira, € a senhora da fertilidade e a poténcia criadora da
vida. Oxum é quem nos permite enxergar, pensar, sentir-sonhar e esperancar a vida
mesmo diante da morte, a bonangca mesmo diante da escassez. Nesse sentido, neste
texto, me dedico a refletir (em/com) Oxum, centrado na ideia do “pensar-viver-agua” e
em toda a sua poténcia de encantamento, como uma forma de resistir aos tempos de
escassez e desencanto que temos atravessado, especialmente no Brasil. Teco essa
reflexdo a partir dos mitos afro-brasileiros e da oralidade sagrada presente no terreiro.
Com isso, reivindico um outro “entendimento-mundo”, outra cosmopercep¢do de
mundo, engendrada fora dos limites da racionalidade colonial, gerada no utero ancestral
das comunidades-terreiro e inscrita nos modos de ser-viver do povo de santo. Em/Com
Oxum, a partir das “com-vivéncias” nos cotidianos do axé, aprendemos que é pela vida,
em todas as suas formas e em sua plenitude, que € a nossa peleja no ayé.

Palavras-chave: Epistemologias de terreiro. Oxum. Pensar-viver-agua. Politicas do
encantamento.

PENSAR-VIVIR-AGUA EN OXUM PARA
(RE)ENCANTAR EL MUNDO

Resumen

Oxum, en la tradicion afrobrasilefia, es la dama de la fertilidad y el poder creativo de la
vida. Oxum es quien nos permite ver, pensar, sentir-sofiar y esperar la vida incluso
frente a la muerte, la bonanza incluso frente a la escasez. En ese sentido, en este texto
me dedico a reflexionar (en/con) Oxum, centrado en la idea de “pensar-vivir-agua” y en
todo su poder de encantamiento, como una forma de resistir los tiempos de escasez y
desencanto que tenemos cruzado, especialmente en Brasil. Tejo esta reflexion desde los
mitos afrobrasilefios y la oralidad sagrada presente en el terreiro. Con esto pretendo
anunciar otro “mundo-entendimiento”, otra cosmopercepcion del mundo, generado
fuera de los limites de la racionalidad colonial, generado en el vientre ancestral de las
comunidades terreiro e inscrito en las formas de ser-vivir del pueblo-de-santo. En/Con
Oxum, de las vivencias diarias de axé, aprendemos que es a través de la vida, en todas
sus formas y en su plenitud, que es nuestra batalla en ayé.

! Mestre em Educacdo pela Universidade Federal de S&o Jodo del Rei (PPEDU - UFSJ), licenciado em
Biologia pela Universidade Federal de Lavras (UFLA). Integrante do Grupo de pesquisa "Laroyé:
Culturas Infantis e Pedagogias Descolonizadoras" (UFLA) e da Rede Latino-americana em Educacéo,
Cinema e audiovisual - Rede Kino (MG). Email: joacaugusto.reis@gmail.com

108


mailto:joaoaugusto.reis@gmail.com

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Palabras-clave: Epistemologias del terreiro. Oxum. Pensar-vivir-agua. Politicas de
encantamiento.

Omi tutu: tudo comeca com a agua...

Omi tutu

Omi tutu Esii

Omi tutu Onilé

Omi tutu Egungun
Omi tutu Ona

Omi tutu Mo Juba o!

Agua que acalma

Agua que acalma Exu

Agua que acalma a Terra
Agua que acalma os Ancestrais
Agua que acalma os caminhos
Agua que acalma, eu te satdo!

NOs que somos de orixa aprendemos que tudo deve ser devidamente aberto e
fechado, que nada é por acaso e tudo no Santo (como chamamos as religiosidades afro-
brasileiras) tem seu significado. Aprendemos que € pela agua que tudo se principia, que
a agua € cura, € apaziguadora. Acalmamos a Terra com agua fresca, louvamos o0s
ancestrais com a agua, abrimos e acalmamos os caminhos com a dgua. De acordo com o
costume e a tradicdo dos orixas, ao lancarmos agua fresca nas portas de nossos ilés
(casas/terreiros), estamos pedindo a Terra, a Exu e aos ancestrais que 0S NOSSOS
caminhos sejam apaziguados, que tenhamos éxito em nossa caminhada, que tenhamos
paz, equilibrio e tranquilidade em nossos dias. Pedimos que ndo nos deparemos com a
desarmonia e que 0s perigos nao nos encontrem.

Ao fazermos isso estamos, além de um ritual, praticando a “ciéncia encantada
das macumbas” (SIMAS & RUFINO, 2019). Ao deitar agua fresca na terra estamos
rasurando a racionalidade colonial? que subalterniza todas as outras formas de ser-viver
“fora da norma” colonial (cristd e monoldgica). Com a agua estamos anunciando que a
colonialidade® ndo nos venceu e que a peleja é um valor do povo negro, do povo

brasileiro.

2 Por racionalidade colonial estamos nos referindo a uma cosmovisdo baseada no pensamento cartesiano,
na ldgica abissal e na hierarquizagdo do conhecimento, conforme aponta Santos (2007) e Quijano (1997).
Nesse sentido, o ocidente (notadamente a Europa) compreende que ha uma universalidade no seu discurso
e conhecimento, 0 que apaga a diversidade dos sujeitos e do proprio conhecimento.

% A colonialidade, de acordo com Qujano (1998; 2014) é dos componentes do padrdo/regime capitalista
de poder que procede do colonialismo europeu edificado sobre a exploragdo dos povos originarios da

109



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Hé& na sabedoria afro-brasileira, no cotidiano dos terreiros, um aforismo que diz
que “somente a agua fresca apazigua o calor da Terra” e, é por isso que, nessas linhas,
desejamos pensar a 4gua como poténcia de apaziguamento e cura. A agua, em Oxum,
nos da a possibilidade de uma compreensdo viva, ndo-dogmatica, de uma outra forma
de ser-viver no ayé (no mercado-terra). Por isso mesmo é que comego esse texto
langando, simbolicamente, &gua fresca ao chao para refrescar e abrir nossos caminhos.
Rogo a Exu, que favoreca nossos didlogos, para que ele seja, sempre, cura. Cura dos
nossos pensamentos, dos nossos hemisférios epistemoldgicos colonizados e cura para 0s
nossos okan (coragdes). Omi tutu!

Tenciono, com este texto, refletir sobre as poténcias de Oxum como uma pratica
de saber-viver inscrita nos modos de vida do povo de Santo (NASCIMENTO, 2016),
como parte de um ethos afro-diasporico que permite trazer de volta a vida e 0 encanto
para as nossas existéncias colonizadas, que nos ajuda a pensar em formas de resisténcia
a escassez que assola nosso tempo. Com/Em Oxum aprendemos que toda terra seca
pode voltar a vida e brotar, que a escassez € temporaria.

Para isso, navego pelas minhas memdrias, rememorando o colo e os abracos de
Oxum e as narrativas orais das com-vivéncias* de axé, pelos ensinamentos da oralidade
sagrada do terreiro e pelos mitos de Oxum. Na primeira parte do texto discorro sobre a
cosmopercepcdo® afro-brasileira, a partir da tradicdo dos orixas do complexo cultural
ioruba, em relagcdo a natureza e a agua. Em seguida, na segunda parte do texto, conto
sobre Oxum, seus atributos, seu lugar nas tradicGes afro-brasileiras e sua poténcia
epistemologica, que foi a inspiracdo para esse texto.

Na terceira parte do texto desenho, em termos conceituais, 0 que venho
construindo, a partir das epistemologias de terreiro, com/em Oxum, como um “pensar-

viver-agua”. Uma construcdo ética e filosofica que inspira e anuncia um outro modo

“América”, tendo por base a ideia de hierarquizacdo das “ragas”, e que estrutura as relagdes sociais,
econdmicas e de producdo do conhecimento nos paises outrora colonizados (QUIJANO, 1998; 2014).
Nesse sentido, a colonialidade é, em certa medida, um dos modos com que o Norte (eurocéntrico) peleja
pela manutencdo de sua hegemonia sobre o conhecimento, a cultura, as epistemologias, bem como sobre
as relag@es sociais, se (auto)proclamando como padrdo universal de humanidade.

4 Ao longo do texto utilizarei a expressio “com-vivéncia” ao invés de convivéncia, por compreender,
desde uma perspectiva nag6, que o cotidiano é sagrado e € nele que partilhamos as nossas existéncias e
fazemos nossas trocas de axé. Portanto, com-vivéncia potencializa a ideia da vida enquanto troca,
partilha.

% O termo “cosmovisdo”, que é usado no Ocidente para resumir a logica cultural de uma sociedade, capta
o privilégio ocidental do visual. E eurocéntrico uséa-lo para descrever culturas que podem privilegiar
outros sentidos. O termo “cosmopercepgdo” ¢ uma maneira mais inclusiva de descrever a concepgao de
mundo por diferentes grupos culturais (OYEWUMI, 2002, p. 03). Por isso o utilizaremos em detrimento
da ideia de cosmovisao.

110



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

ser-viver-pensar fundamentado nas poténcias criadoras de Oxum e uma forma de
resisténcia a escassez e desencantamento do mundo. Por fim, recorrendo a Oxum como
um projeto ético-politico para (re)encantar o mundo, insisto na afirmagdo da vida em
todas as suas formas e plenitude e reafirmo o compromisso com a sua defesa
indiscriminadamente.

Entendemos que esse movimento, de inscricdo das gramaticas do terreiro, dos
modos de ser-saber ancestral negro nos espacos de saber/poder é, sem duvida, uma
forma de lutar contra o racismo, contra a necropolitica (MBEMBE, 2018) e contra toda
sorte de males causados pela colonialidade. Contar de nossas epistemologias, buscar em
nossas comunidades outros modos de conceber/compreender o mundo, ter em nossa
ancestralidade fundamentos epistemoldgicos € enfrentar o epistemicidio (CARNEIRO,
2005) e produzir outras formas de aprender-ensinar-aprender 0 mundo e a experiéncia

da vida. E pelejar pelo encantamento do mundo.

1 - Agua que faz crescer as criancas

Todos os povos, ao longo da Historia, possuem uma relacdo estreita com a agua.
A agua para diferentes povos e culturas, seja pela sua abundancia ou escassez, foi objeto
de culto e tida como indispensavel & existéncia. Para os povos e culturas da Africa essa
relacdo nao é diferente. Os povos africanos atribuem a dgua um sentido sagrado, lhe
creditando a propria existéncia dos humanos (MANDARINO & GOMBERG, 2009). A
relacdo desses povos com a agua € uma marca profunda das culturas ndo-ocidentais no
que diz respeito a natureza.

E sabido que os diferentes povos africanos possuem uma cosmopercepcdo de
mundo distinta da ocidental, sobretudo no que diz respeito a relacio homem-natureza.
Para as diversas e complexas culturas africanas os humanos ndo estdo separados da
natureza; essencialmente sdo feitos da mesma ‘“matéria primordial”. Diferente do
ocidente, antropocéntrico, as culturas africanas possuem uma relacdo de
interdependéncia com todos os elementos da natureza. Essa perspectiva fica bastante
evidente na poética narrativa bambara, da tradicdo Komo, da criacdo do universo e do
proprio ser humano (KING & RIBEIRO, 2015, p. 40-41).

Para 0s bambara, nessa narrativa, Maa-Ngala (Deus) cria o universo, a partir de
si mesmo, de um ovo primordial (Fan) que continha os nove estados fundamentais da

existéncia. Do ovo primordial chocado nasceram vinte seres fabulosos que constituiram

111



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

todas as formas de conhecimento possivel e todas as formas do universo. Contudo,
nenhum desses seres se mostrou apto para ser o interlocutor de Maa-Ngala. Entdo, Maa-
Ngala tomou uma parte de cada um desses seres e as misturou. Insuflou nessa mistura
seu halito igneo e criou um novo ser: 0 homem, a quem chamou de Maa, seu proprio
nome. Esse novo ser, pelo seu préprio nome e pela centelha divina nele introduzida,
continha algo proprio de Maa-Ngala. O homem tinha parte de Deus e de todo o0 universo
em si. Essa origem dos humanos determina um vinculo profundo do homem com todos
0s seres tanto do plano material quanto cdsmico.

No complexo cultural nagb-iorub4a, no mito do nascimento de Exu Elegbara
(PRANDI, 2001), também encontramos uma perspectiva semelhante. No mito, Elegbara
era filho de Orunmila, que muito queria um filho, mas o menino, ao nascer, tinha uma
fome sem fim. Gente de todas as partes da terra levou alimentos para o menino. Inhame,
bichos de pena, de quatro pés, mas a fome do menino nunca era saciada. Elegbara,
entdo, comeu todas as coisas existentes, 0s bichos de quatro pés, inhames, as arvores, 0s
rios, as folhas e a propria mée, lemanja. Mesmo tendo comido tudo que existia no
universo Elegbara néo ficou satisfeito e tentou comer o pai, Orunmila, que em um golpe
de espada o partiu em duzentos pedacos e cada golpe de Orunmila gerava mais duzentos
outros Exus, chamado de Yangi. Elegbara entdo fugiu de Orunmila percorrendo 0s nove
Orum (espacos sagrados do plano césmico ancestral). Foi assim pelos nove Orum até
que Orunimla, ja cansado, no ultimo Orum, percebeu que ndo venceria aquele que de
tudo ja comeu e provou. Entéo, ele propés um trato ao menino: se Elegbara devolvesse
tudo o que havia comido, inclusive sua mae, ele sempre seria 0 primeiro a comer, 0
primeiro a ser saudado em todos os ritos sagrados. O menino Elegbara, entdo, aceitou a
oferta de Orunmila e vomitou tudo o que havia comido, inclusive sua mée. Desde entéo
ele € sempre o primeiro a ser servido e tudo que existe tem uma parte dele dentro de si,
incluindo os humanos. Tudo que existe compartilha essa esséncia.

Ambas as narrativas nos contam da profunda ligacdo dos humanos com todo o
universo, com a natureza. A tudo e a cada coisa 0 homem se relaciona, esta ligado numa
grande rede de participacdo (BA, 2010). “Todos os reinos da vida (mineral, vegetal e
animal) encontram-se nele (...)” (BA, 2010, p. 184). Sob esse ponto de vista, conforme
King e Ribeiro (2015, p. 41), “ganha sentido a preocupagdo com a ecologia e com o
bem-estar de outras pessoas. Somos interconectados”. Nessa perspectiva, o homem esta
assimilado a natureza, faz parte da grande teia da existéncia, cada parte ligada ao todo
(ERNY, 1968 apud KING & RIBEIRO, 2015).

112



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Dessa cosmopercepcao, para os iorubas, de acordo com Mandarino e Gomberg
(2009), emerge uma profunda ligacdo dos homens com a natureza, que em sua esséncia
é divina, especialmente com a &gua. A natureza €, nessa perspectiva, de certa forma,
“representada” pelos orixas que, por sua vez, estdo associados aos elementos fogo, terra,
ar e agua; a estrutura béasica de toda a natureza. “Nos orixas a natureza ndo se apresenta
como exterioridade, ja eles que trazem em si 0 comportamento dos elementos da
natureza” (RANGEL & GOMBERG, 2016, p. 04).

Na diaspora negra, durante o periodo colonial, essa cosmopercepcao foi para ca
trazida e recriada no complexo cultural dos candomblés brasileiros (NASCIMENTO,
2016). Nesse texto, me atenho, especialmente, as tradicbes do complexo nagd-ioruba
(BASTIDE, 1961), daquelas vindas da chamada iorubalandia, atualmente Nigéria e
Benim. Sobre este aspecto, € preciso pontuar que ndo desejo aqui falar de um ponto de
vista “universal” do candomblé, ja que cada “nacdo” (Ketu, Angola, Jeje, Nag6) possui
um complexo sistema cultural, mitico e filosofico distinto. O que, entretanto, une as
diferentes tradigdes mitico-religiosas € a relacéo interdependente entre homem-natureza.

Dos cultos que mais fortemente sobreviveram nas bandas de ¢4, sem duvida, 0s
das “grandes Maes” (as Yabas), Oxum e lemanja, sdo 0os mais conhecidos e praticados.
De norte a Sul no Brasil essas divindades séo reverenciadas. Também em outros paises
da “América Negra”, como em Cuba e Haiti, os dois orixas sdo cultuados de forma
exuberante (CABRERA, 2004). Seus ritos e cultos estdo essencialmente ligados as
aguas, tanto doces quanto salgadas, no caso de lemanja, a senhora do mar. Na tradicédo
afro-brasileira nago, essas duas Yabas estdo relacionadas a fecundidade, a fertilidade, a
prosperidade, pois ‘“encarnam a possibilidade de existéncia e ancestralidade
concentradas exatamente em seu ventre fecundo” (MANDARINO & GOMBERG,
2009, p. 148). Ambas, por estarem ligadas as aguas, sao vistas como senhoras de toda a
existéncia. Dessa maneira, agua e vida, ancestralidade e descendéncia se encontram e
misturam-se em um continuo vai e vem de possibilidades, cujo simbolismo esta nas
aguas limpidas dos rios e cérregos (MANDARINO & GOMBERG, 2009). A &gua,
nesse contexto, é o simbolo da propria vida, da fertilidade e que garante aos humanos,
no ayé, a existéncia.

As aguas doces, como dominio de Oxum, garantem aos humanos a propria vida,
dai a sua grande importancia e centralidade nos cultos e ritos afro-brasileiros. Como nos
contam as mais velhas, “é preciso agradar sempre Oxum para ndo experimentarmos a

escassez e a seca”. Recordo-me, no meu periodo de recolhimento para iniciagdo em

113



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Oxum, de ouvir sempre das minhas mais velhas que ser de Oxum é ter a
responsabilidade de cuidar da vida, defender a vida. Essa sabedoria em forma de ofd
(encantamento pela palavra) remonta a propria esséncia de Oxum na tradi¢cdo nago.
Oxum, nesse contexto, é concebida como a divindade responsavel pela saude, pela
fartura, pela fecundidade, pela maternidade e, em sintese, pela propria vida.

No itan “Oxum faz as mulheres estéreis em represalia aos homens ”, contado por
Prandi (2001), podemos ver como as &guas de Oxum sdo vitais para a existéncia

humana:

Logo que o mundo foi criado, todos 0s orixas vieram para a Terra e
comecaram a tomar decisdes e dividir encargos entre eles, em
concilidbulos nos quais somente os homens podiam participar. Oxum
ndo se conformava com essa situacdo. Ressentida pela exclusdo, ela
vingou-se dos orixads masculinos. Condenou todas as mulheres a
esterilidade, de sorte que qualquer iniciativa masculina no sentido da
fertilidade era fadada ao fracasso. Por isso, os homens foram consultar
Olodumare. Estavam muito alarmados e ndo sabiam o que fazer sem
filhos para criar nem herdeiros para quem deixar suas posses, sem
novos bragos para criar novas riquezas e fazer as guerras e sem
descendentes para ndo deixar morrer suas memérias. Olodumare
soube, entdo, que Oxum fora excluida das reunides. Ele aconselhou os
orixas a convida-la, e as outras mulheres, pois sem Oxum e seu poder
sobre a fecundidade nada poderia ir adiante. Os orixas seguiram 0s
sébios conselhos de Olodumare e assim suas iniciativas voltaram a ter
sucesso. As mulheres tornaram a gerar filhos e a vida na Terra
prosperou (PRANDI, 2001, p. 345).

Se Oxum se recusa a dar suas aguas para a manutencdo da vida na terra, nds
perecemos. Sem as aguas nao podemos nos alimentar, ndo podemos existir. O ayé nédo
vive sem Oxum. Por isso, em nossos terreiros, € muito comum observarmos nos
presentes de Oxum, nas oferendas e cultos a ela pedidos de prosperidade, bonanca,
fartura e fertilidade que sdo provas da poténcia criadora desse orixa. Conta-nos as mais
velhas que, em Africa, as mulheres que ndo podem ter filhos, ao tomar a agua da
nascente do Rio Oxum, no outro ano retornam com seus filhos e filhas nos bragos,
tamanho o poder dessa Yaba.

O verso de Ordep Serra e Roberto Mendes, imortalizados na voz de Maria
Bethania em Louvacdo a Oxum, que da titulo a essa parte do texto, reafirma a poténcia
criadora de Oxum e de suas aguas. A “4gua que faz crescer as criangas” remonta a
esséncia das &guas fecundas de Oxum. A agua, na tradicdo dos orixas, esta relacionada

com toda a nossa experiéncia de vida, ja que desde o Utero de nossas maes vivemos a

114



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

agua. Desde a concepcdo a agua estd em nos, no liquido seminal do pai que fecunda a
mae e no Utero, encruzilhada sagrada da vida que também pertence a Oxum, no interior
de nossas mées, somos envolvidas pelas aguas sagradas. Ali, na cabacga-Utero, é que nos
crescemos. A agua é a nossa primeira morada. E Oxum que sustenta as nossas
existéncias até a hora de deixar a cabaca-Utero para nossa experiéncia no ayé.

No candomblé a &gua estd presente em todos os ritos e cultos (RANGEL,;
GOMBERG, 2016). Ao longo de toda a vida do individuo e em todos os ritos, sejam
eles iniciaticos ou propiciatérios, na religido dos orixas, do ikmojade (rito semelhante a
um “batismo”) ao axexé (rito finebre dos nagds) a dgua estad presente. Nas iniciagdes,
por exemplo, os multiplos banhos estdo relacionados com a potencializacdo do axé do
nedfito, chamado iad. Cada banho tem sua funcdo no processo, bem como cada ewé
(folha) utilizada.

No axexé,

deve-se possibilitar a libertacdo do emi (sopro divino) ap6s a
constatacdo da morte do corpo, e 0 elemento agua serd aguele que
devera ser o principal agente desta cerimfnia, atuando a0 mesmo
tempo como libertador e propiciador de limpeza, purificacdo e
abulacdo, tanto paro o individuo quanto para o grupo (VERGER,
2002, p. 97 apud MANDARINO; GOMBERG, 2009, p. 03).

Além desses ritos, a agua tambeém aparece em outras cerimonias e rituais

importantes do candomblé brasileiro, como nas Aguas de Oxala.

A narrativa do mito das “Aguas de Oxald” inicia-se com Oxala
decidindo fazer uma visita a Xangé, a divindade dos raios e dos
trovBes, sendo seu elemento o fogo, identificado pela cor vermelha e
pela cor branca, decorrente da sua ligagio com Osala. Ele é idealizado
como um guerreiro violento e audacioso. Como era de costume na
terra dos orixas, Oxal& consultou um Babalawo para saber como seria
a viagem. Este recomendou que a viagem nao se realizasse, mas Oxala
ja havia decidido deslocar-se para Oyo0, entdo lhe foi aconselhado que
levasse trés mudas de roupa, limo e sabdo da costa, ndo devendo pedir
ou se recusar a dar nada que lhe fosse pedido, tendo também, que
fazer voto de siléncio durante toda a viagem. Com estas precaugdes o
orixa pds-se a caminhar com seu cajado em direcio a Oyo. No
caminho encontrou Exu por trés vezes, e por trés vezes foi vitima de
brincadeiras de mau-gosto de Exu sujando Oxald com azeite-de-
dendé, adin e carvdo. Ao aproximar-se de Oyo0, avistou o cavalo
branco que havia dado de presente a Xangb. Oxald fora mal
interpretado pelos soldados de Xang6 que o julgaram ladrédo do animal
e o agrediram violentamente deixando seus bragos e pernas quebrados.
Oxala foi levado a prisdo do palacio e & esquecido por sete anos.
Durante este tempo, o reino de Xangd é assolado por pestes e

115



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

infortunios. Durante este tempo, o reino de Xangd entra em
decadéncia, sofrendo a pior seca que compromete, entdo, toda a
colheita. Epidemias, doencgas e mortes se sucederam com frequéncia,
fazendo com que o povo se revolte com Xangd. Sem outra solugao,
ele vai procurar um Babalawo da regido, que faz o jogo e lhe diz: “Um
homem que usa roupa branca foi preso injustamente. O que esta
acontecendo é uma revolta natural pela injustica cometida”. Segundo a
narrativa, os soldados de Xangd receberam a devida punicdo pelos
feitos acometidos contra Oxala, pois “(...) o que seria da justica se os
maus juizes ndo fossem punidos de alguma forma? A paz ndo é a
auséncia da terra, ¢ sim a presenca da justica”. Depois do mal
entendido desfeito, a chuva chegou, as culturas de alimentos
prosperaram e as enfermidades cessaram, enfim, todas as coisas do
reino de Xango voltaram a normalidade. A cerimdnia das “Aguas de
Oxala” rememora este episodio mitico com uma procissdo
representando a viagem de Oxald. Trata-se de um cerimonial
complexo que se estende por 17 dias e constitui um marco nas préaticas
e nos rituais que se sucedem no decorrer do ano litdrgico do
candomblé (ALVES; PELEGRINI, 2010, p. 6-7).

O que podemos aprender tanto com as narrativas miticas quanto pelas com-
vivéncias e tradicdo oral do axé, nos terreiros, € que a agua é a parte fundamental da
existéncia, assim como é tambem da nossa mae-Terra. Sem a dgua ndo se pode fazer
nada. Assim, ela assume uma centralidade tanto na crenca quanto na ritualistica do povo
de santo; é vista como elemento fundamental para a vida (RANGEL; GOMBERG,
2016) e espiritualidade. Oxum, nesse contexto, assume, junto a lemanja, o lugar de mée
de toda a existéncia, a poténcia criadora da vida, cujo elemento fundamental é a agua, e

€ IS0 que, nesse texto, nos interessa.

2 - Oxum que eu bendigo na boca do dia

Antes de comecar a falar sobre Oxum € preciso destacar que ndo pretendo aqui
fazer uma descricdo etnografica, uma abordagem antropoldgica ou prescrever formas
absolutas de compreender/conceber Oxum. Pretendo, de certo modo, fugir do lugar
comum de falar de Oxum sendo a deusa do amor e da beleza, o que reduziria toda a sua
poténcia. O que apresento aqui € produto das reflexdes que tém povoado meus
interesses de pesquisa/estudo, bem como o partilhar de minhas com-vivéncias e trocas
de axé. Como um filho de Oxum, tenho me inspirado na 4gua que tem a sua poténcia e
forca na fluidez, portanto, ndo tenho pretensdo de “definir” Oxum aqui. O que fago é um
movimento de reflexdo sobre a poténcia dessa divindade.

Oxum ¢, sem duvida, um dos orixas mais conhecidos da tradicdo afro-brasileira.

Mesmo aqueles e aquelas que ndo sdo “de Santo” acabam por conhecer essa divindade

116



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

que é muito popular também no campo das artes, da musica popular brasileira e no
carnaval. Como nos ensina o0 Babalorixa Rodney William®, o verso “Ora ye ye 6,
mamé&e Oxum” ¢ um dos versos mais famosos dos sambas enredos de carnaval e que se
popularizaram muito a partir da década de 1980. Ndo €, entdo, uma ousadia dizer que
Oxum ama a alegria, o brilho e o carnaval.

Oxum ficou muito famosa também a partir da musica popular brasileira quando
nomes como Dorival Caymmi, Gal Costa, Maria Bethania, Gilberto Gil, Gerénimo
Santana e outros/as artistas passam a cantar Oxum. Um exemplo disso é a cangdo
“Oragao de Mae Menininha” de Dorival Caymmi (1972), imortalizada também na voz
de Gal Costa e Maria Bethania na década de 1980. A cancdo € uma homenagem aquela
que é considerada a maior lalorixa de todos os tempos do candomblé brasileiro, Mae
Menininha do Gantois, uma filha dileta de Oxum.

O verso “A Oxum mais bonita td& no Gantois” ¢ um louvor a grandiosidade de
Mé&e Menininha, filha de Oxum. A lalorixa, sem duvida, contribuiu para a
“popularizacdo” de Oxum. Mie Menininha foi chamada de a “Oxum entre nos”, aquela
que o colo e as méos geraram centenas de filhos. O matriarcado de Mae Menininha é
um patrimdnio histérico e cultural do povo negro, do povo brasileiro. Seu legado se
confunde com a histéria do préprio candomblé. Menininha era, de fato, Oxum no ayé, a
grande Yalodé.

Outro fator, alids, controverso, que contribuiu para a popularizacdo desse orixa
no Brasil também foi a associacdo da Yaba com Nossa Senhora Aparecida (da
Conceicdo), no processo de sincretismo, na maior parte das regibes do Brasil,
especialmente nas umbandas. As semelhancgas em relacdo a maternidade, ao cuidado as
criancas e a relacdo com as aguas foram elementos que consumaram o sincretismo. O
azul do manto da santa catdlica, por exemplo, em muitas tradi¢bes de umbanda esta
associado a Oxum, chamada de “mée do Brasil”. Na Bahia, especificamente, Oxum foi
sincretizada com Santa Luzia.

Sobre este aspecto, como também apontado por Oro e Anjos (2009), ao tratar do
sincretismo, ainda que controverso, € preciso pontuar que ele tece importante papel em
algumas religides de matriz africana, como é o caso das umbandas e batuques. Nesse
sentido, os autores demonstram, em uma percepcao desde dentro em didlogo com os

praticantes dessas tradicdes, que aquilo que poderia sugerir uma certa “colonizagao” do

6 O ensinamento oral de Baba Rodney William estd registrado em uma live e disponivel em
https://youtu.be/ AAMU4wfop7c.

117


https://youtu.be/AAMU4wfop7c

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

sagrado negro com o sincretismo €, na verdade, uma outra perspectiva de conexdo com
a ancestralidade negro-africana nessas religioes.

Escolhi comegar falar de Oxum tomando esse caminho, entretanto, para que se
possa compreender que Oxum faz parte de nosso imaginario coletivo, mesmo fora das
tradigOes afro-religiosas. Oxum, como nos ensina as minhas mais velhas e os meus mais
velhos, nunca passa despercebida. “Onde Oxum esta tem brilho, riso ¢ alegria” dizia
minha mée de santo.

No candomblé, e demais tradi¢des afro-brasileiras de origem nagd, Oxum é a
Yaba ligada a fecundidade e a fertilidade, sobretudo feminina.

Um texto citado por Elbein dos Santos (1986) refere-se a Oxum da
seguinte maneira: No tempo da criacdo, quando Oxum estava vindo
das profundezas do orun, Olodumare confiou-lhe o poder de zelar por
cada uma das criangas criadas por Orixa, que nasceriam na terra.
Oxum seria a provedora de criancas. Ela deveria fazer com que as
criancas permanecessem no ventre de suas mées, assegurando-lhes
medicamentos e tratamentos apropriados para evitar abortos e
contratempos antes do nascimento. N&o deveria encolerizar-se com
ninguém a fim de ndo recusar criangas a inimigos e conceder gravidez
a amigos. Foi a primeira lya-mi encarregada de ser Olutoju awom omo
- aquela que vela por todas as criancas e Alawoye omo - a que cura
criancas (RIBEIRO, 1996, p. 77).

Oxum é por exceléncia a senhora da vida. E ela que faz crescer as criancas e que,
junto a lemanja, é considerada senhora da maternidade (CABRERA, 2004). Sobre isso a
autora ainda nos conta que ndo se pode falar de Oxum sem falar de lemanja tamanha a
ligacdo de ambas. As duas Yabas ora sdo contadas na mitologia como irméas, ora como
mée e filha, sendo Oxum a filha mais nova de lemanja. O que isso revela, em suma,
independentemente da versao mitoldgica, € a esséncia criadora e a ligacdo dessas duas
Yabas que se revela no carater gerador de vida de ambas.

Oxum ¢ a senhora das aguas doces e tem como seus dominios as cachoeiras, as
quedas d’agua, as nascentes, os rios, as lagoas e demais dominios aquiferos (RANGEL;
GOMBERG, 2016). Ela é a senhora da vida, da criacdo, do parir, do amamentar e da
maternidade e encarna todo o signo da matripoténcia revelado na figura da lya
(OYEWUMI, 2016).

E importante dizer, desde ja, que a leitura que faco de Oxum é uma operacio
feita fora do ideario colonial eurocéntrico que tentou aprisionar Oxum na figura da
mulher sensual, hipersexualizada, infiel, manhosa, chorona ou da méae imaculada, fragil,

submissa, recatada. Essa leitura etnocéntrica e patriarcal ndo cabe em Oxum. Em

118



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

realidade, todo o complexo cultural, mitico e religioso dos africanos, nesse caso ioruba,
ndo cabe na visdo cristd, binaria, patriarcal e etnocéntrica do ocidente. Oxum, como
dona da abundancia, transborda esses sentidos reducionistas da lente judaico-crista.

Os afro-sentidos que trago para pensar Oxum neste texto estdo centrados na
perspectiva iorubd, tratados brilhantemente pela filésofa nigeriana Oyéronk¢ Oyéwumi
(2016) e nas palavras de axé de minhas mais velhas. Oxum, nesse sentido, pensando
também nas palavras de Akotirene (2019), ¢ muito além da figura da “vénus negra” ou
da “virgem imaculada” (ROSARIO, 2008). Oxum é a matripoténcia inscrita no social,
na religido e na politica e que ndo cabe na férma de “bela, recatada e do lar”.

As palavras de Ribeiro (1996), ao contar sobre o culto de Oxum, inclusive em
Africa, remete a essa poténcia, quando nos informa que nos “assentamentos” de Oxum
(ou seja, em suas sacro-representacdes materiais) ha sempre trés elementos basicos: um
pote de &gua, 0 seu axé, que representa, sobretudo a vida, o abebe (leque de forma
circular adornado, que pode conter ou ndo um espelho ao centro) e uma espada de metal
(normalmente dourado). Além desses elementos encontramos em seus assentamentos
também blzios, metais e moedas. Esses elementos, de certa maneira, representam a
natureza de Oxum: doce, vaidosa, maternal, a0 mesmo tempo em que € uma guerreira,
uma soberana.

Oxum, de acordo com Oyéwumi (2016) ¢ aquela que gerou em si toda a poténcia
da criagdo do mundo, presente inclusive nos mitos de fundacdo do mundo — a lya
primordial. Nas palavras da autora, a partir de um excerto de Oseetura (mito fundador

do complexo de Ifd):

Afimg f’obinrin, Iye wa taa pé nimo,
Afimo je t’Osun o, lye wa taa pé nimo.

Damos o conhecimento para a fémea, nossa Iya que encarna o
conhecimento,

NG6s chamamos o conhecimento de Oxum, nossa lya que encarna o
conhecimento (OYEWUMI, 2016, p. 01).

A matripoténcia de Oxum é revelada no carater socio-espiritual da instituicdo
lya que, para a autora, evoca todos os sentidos (éticos, politicos, religiosos e culturais)
da maternidade. Maternidade essa, em uma leitura feita desde dentro, que ndo é
generificada. A maternidade, nessa perspectiva, ndo € uma categoria submetida ao

género, portanto, ndo € submissa ao “macho”. Isso significa dizer que a maternidade, na

119



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

figura da ly4, ndo deriva de uma esposa, subordinada, submissa e socialmente
marginalizada, mas nasce da sacralidade do Utero.

Vale lembrar que Oxum € a rainha da nagdo ljex4 e que, no sentido
sociocultural, encarna a figura politica de Oba, a lider de um povo e que por ele é. Essa
perspectiva desfaz a interpretacdo patriarcal-colonial de que o posto de QOba (de
monarca) era somente masculino, portanto, o monarca s6 podia ser um rei. Ha, de
acordo com Oyéwumi (2016), uma vasta descricdo de Oba femininos em territorio
ioruba, em Africa. A feminilidade em Oxum, portanto, ndo esta reduzida a beleza,
delicadeza, apreco por adornos e joias.

A feminilidade em Oxum se refere ao carater sagrado da matripoténcia. A
figura-categoria da lya se refere, entdo, a essa poténcia da maternidade como criacéo,
constituindo uma categoria sdcio-politica do sistema cultural e politica na
cosmopercepcdo iorubd, ja que o par civilizatorio, dessas culturas, é a lya e sua prole.
Toda humanidade nasce de uma lya, portanto € ela a matriz da nossa existéncia
(OYEWUMI, 2016). A forca ancestral da criacdo, o ventre do mundo ¢ Oxum. E sob
essa perspectiva que se assenta minha compreensao de Oxum.

Ha que se fazer um exercicio de descolonizacdo quando tratamos de olhar para
as deidades africanas, e nesse caso Oxum, procurando nos desvencilhar de uma leitura
sexista, patriarcal e cristd. O abebé, para além de um adorno, é a representacdo do
poder, também politico, de Oxum e conta de sua posicao social, aquela que toma parte e
decide a vida com sua comunidade. A relacdo de Oxum com a beleza, nessa
perspectiva, ndo esta ligada a futilidade ou efemeridade, ao contréario, revela a beleza
como um aspecto da sacralidade e do poder feminino. O gosto de Oxum por joias, por
pedras e metais preciosos, pelo ouro, ndo € calcado na perspectiva da acumulacao

ocidental, mas representa a abundancia, a prosperidade, a riqueza e o poder de Oxum.

Osun vive na oralidade e na escrita dispostas a traduzirem a beleza das
mulheres negras, a sabedoria, a inteligéncia, a habilidade na
administracdo das riquezas e dentro das ciéncias sociais; uma deidade
maior que o0s equivocos linguisticos e conceituais sobre corpo,
maternidade e destino bioldgico (AKOTIRENE, 2019, s. p.).

lya Oxum é também a senhora das artes. E Oxum que preside 0S processos

criativos, da inventividade e criatividade artistica.

O impeto para as artes visuais e verbais € uma e a mesma coisa: essas
belas criagBes representam adornos para 0 oOrix4 e anunciam a

120



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

celebragéo de seu maior presente para 0s seres humanos — as criangas.
Como as lya s&o centrais no processo de criagdo e procriacio, nio
surpreende que seu talento flua dai. Porque todas e cada uma das
pessoas s3o nascidas de lya, ninguém, anamacho ou anafémea, é
excluido de participar ou desfrutar da heranca de ly4, incluindo sua
arte (OYEWUMI, 2016, p. 15).

Outro aspecto ligado a Oxum € a magia, a feiticaria. Ela é considerada a senhora
da adivinhacdo, aquela que, além de Exu, conhece o jogo de blzios. E considerada a
dona do oculto, dos feiticos e esta intimamente ligada as chamadas Grandes-Maes, as
Tyami. Oxum é considerada a senhora maior de todas as Iyami e, em termos espirituais,
é ela quem preside esse grupo de deidades (OYEWUMI, 2016). Essas divindades séo
também chamadas de aj¢, que foi erroneamente traduzida, no ocidente, como “bruxa”,

contudo

Nas tradicdes iorubas contidas em Oseetura, ajé é sindnimo de lya. A
narrativa frequentemente citada continua, “todas as mulheres sdo aj¢”
(ibid.), que é um ser espiritualmente poderoso e abengcoado. Mas a
palavra foi traduzida para o inglés como “bruxa”, e em muitas partes
da sociedade iorubé atual, a categoria foi demonizada: ser chamada de
aje é um preltdio para a perseguicdo em uma sociedade saturada de
nogOes cristds, ocidentais e islamicas de religido e espiritualidade
apropriadas. As mas traducdo e compreensdo ajé como “bruxa”
resultou em dicotomias de género que colocaram anafémeas em geral,
e lya em particular, na categoria de deménio (OYEWUMI, 2016, p.
35).

Mas aje¢, desde a cosmopercepgéo ioruba, descontaminada da viséo cristd, ndo se

refere as bruxas, no sentido eurocéntrico da palavra.

Como sabemos de Osetura, Oxum, lyanla, a lya primordial, é a
iconica aje: ela é cultuada por seus poderes aje, para dar crias a quem
Ihe devota, e para fornecer os recursos para alimenta-las. Oxum € a
divina aje. (...) Durante o festival de Oxum em Oxogb6, um grupo de
mulheres canta cangdes que revelam que Oxum é uma bruxa e que a
maioria das mulheres, se ndo todas elas, que sdo suas devotas, também
sdo bruxas. H& devotas de Oxum que cantam no grand finale de seu
festival. Uma de suas cangdes diz: ... “o grupo das bruxas de Oxum ¢
0 dono das criangas. Siga Oxum para que vocé seja abengoada com
criangas para dangar”. O ponto de énfase deste grupo de mulheres ¢
que Oxum é uma bruxa que usa seu poder para abengoar as pessoas
com criangas e riquezas (OYEWUMI, 2016, p. 45).

Oxum, sendo uma aj¢, é aquela que conhecendo os segredos da magia esta

sempre em favor dos seus filhos e filhas, daqueles que procuram sua forca e amparo,

121



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

porém ndo gosta de ser insultada, desrespeitada ou escarnecida. A

representagdo ioruba de lya como ajé, como discutimos no caso do
orixd Oxum, permanece ressonante e fala da compreensdo da
procriacéo e dos poderes espirituais que dela decorrem. Poder procriar
¢ considerado um presente, um dom espiritual (OYEWUMI, 2016, p.
47).

Oxum em toda a sua (matri)poténcia ndo pode ser fixada em um imaginario
colonial patriarcal que a reduz as figuras estigmatizadas da donzela virgem, da mée
imaculada ou da “vénus negra”, hipersexualizada. Todas essas representagdes diminuem
a poténcia do feminino sagrado de Oxum e tentam submeté-la a fetiches coloniais. O
que bendizemos em Oxum, nesse texto e em nossas praticas sagradas, é a poténcia
criadora da vida, em todos os sentidos. Criacdo de vida com afeto, com amor, no
cuidado, na partilha do cotidiano, na ampliacdo dos lacos familiares, tendo em nossas
lalorixas, sejam elas de que santo for, a matripoténcia de Oxum. Dessa forma, Oxum
extrapola um imaginario colonizado e nos inspira a pensar uma outra ética do ser-viver,

assentada na comunidade, na partilha, na comunhéo e, sobretudo, na producéo da vida.

3 - Pensar-viver-agua para (re)encantar o mundo com Oxum

Quando Oxum pisou a terra,

A vida tocou 0 mundo:

foi 4gua que preencheu de amor.

Quando Oxum pisou a terra

Foi que se alcancou a beleza de tudo.

E a beleza, entdo, desaguou felicidade nos coracdes.
Quando Oxum pisou a terra,

E a vida se deu nas arvores, nos animais e nas criangas
Um mundo lavado de Axé conheceu

Onde tudo nasce, a béncdo da criacao.

(Paola Odonilée de Mori em “Opdrd de Osin: quando
tudo nasce”)

Os versos gque abrem essa parte do texto contam da poténcia de vida em Oxum,
de dar vida aquilo que aparentemente estd morto. E ela quem traz a fecundidade a terra
seca e nos mostra que a escassez nao € para sempre. Os versos remetem as sabedorias
de terreiro que nos ensinam que Oxum é muito mais do que a deusa do amor e da
beleza. Ndo se pode pensar na vida, em toda a sua poténcia e diversidade, sem pensar

em Oxum.

122



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Vivemos um tempo de escassez, sobretudo no Brasil. Atravessamos um periodo
de escassez que parece eterno. Um tempo de desencantamento, nas palavras de Simas e
Rufino (2020). Um tempo de escassez que, operando sob a ordem do projeto colonial’

do capitalismo selvagem, produz em nds, muitas vezes, a desesperanca.

A grande peleja que se trava nesse momento veste a pele dos
“homens de bem” preparados para dar o bote contra os
pluralismos, reconexdes e sabedorias taticas operadas nas frestas
onde o encantamento irriga o ser de possibilidades de liberdade
(SIMAS & RUFINO, 2019, s. p).

A nossa peleja é contra um projeto politico, cultural e ideolégico genocida,
epistemicida, machista, racista, homofobico e que odeia a diversidade, que odeia 0
“outro”. O projeto necropolitico que assaltou o Brasil em 2014, e que se aprofundou em
2018, esté a servigo da aniquilagdo do “outro”, da aniquilagao simbdlica e material dos
sujeitos fora da norma (TEIXEIRA, 2019), um projeto alterocida calcado nas politicas
de inimizade tal qual nomeou Mbembe (2017).

No momento em que escrevo essas linhas, o Brasil conta mais de cento e
sessenta mil mortes pela pandemia da Covid-19, causada pelo novo coronavirus, e isso é
mais do que simbolico para dar uma “cara” para esse projeto necropolitico. Um projeto
que odeia a vida e que trabalha incessantemente para sua “despotencializacdo”. As
criancas negras sao assassinadas pelo Estado brasileiro dentro de suas casas, como foi
com 0 menino Jodo Pedro Mattos e tantos outros e outras andnimos/as. O assassinato de
Marielle Franco passa de dois anos sem nenhuma resposta. Tudo isso é parte do mesmo
projeto genocida e “necrofilico” de desencantamento do mundo.

A nocdo de desencantamento e encantamento de Simas e Rufino (2020) é cara
para nds e, nesse texto, de certo modo, serve de farol para pensar essa reflexdo em/com
Oxum. Para os autores, desencantamento € tudo aquilo que nos separa e desconecta da
vida, em sua plenitude e multiplas formas, que envenena historicamente as nossas
subjetividades, nossos modos de vida e produz a morte, simbdlica e/ou material. O

encantamento, nesse sentido, entdo, é visto como um ato de desobediéncia,

" Ao falarmos em “projeto colonial” estamos nos referindo, apoiados em Mbembe (2018) e Rufino
(2019), na permanéncia, no signo da colonialidade, de um projeto de dominacdo do Norte fundamentado
no racismo, na exploracdo, no sexismo, no apagamento da diversidade, no epistemicidio que tem suas
raizes na colonizacgdo. Esse projeto segue na forma, contemporanea, da necropolitica, no estado de sitio e
na producdo e fortalecimento das politicas de inimizade, como bem aponta Mbembe (2018).

123



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

transgressdo, invengdo e reconexdo. “Afirmacdo da vida, em suma” (SIMAS &

RUFINO, 2020, s. p).

A nocdo de encantamento traz para nds o principio da integracao entre
todos as formas que habitam a biosfera, a integracdo entre o visivel e o
invisivel (materialidade e espiritualidade) e a conexdo e relagdo
responsiva/responsavel entre diferentes espagos-tempos
(ancestralidade) (SIMAS & RUFINO, 2020, s. p.).

E sob esse fundamento que tratamos de Oxum, na construcdo do signo-conceito
pensar-viver-agua como poténcia para o encantamento do mundo e de criagdo de vida.
Em suma, o encantamento é uma maneira de resistir & mentalidade colonial, de resistir
ao desejo de morte desse projeto (que agora se vincula ao Estado brasileiro), a0 mesmo
tempo em que produz a vida. O projeto de encantamento do mundo, com/em Oxum,
ama a vida em todas as possibilidades, é afeito a diversidade, a alegria, as cores, as
diferencas e ao amor.

O amor aqui esta fundamentalmente ligado a nocéo de pratica afetiva e politica
que envolve cuidado, confianca, reconhecimento, afeto, respeito, responsabilidade e
comunicacdo franca (SILVA & NASCIMENTO, 2019), o que, certamente, extrapola a
compreensdo ocidental reduzida do amor. O amor, como nos ensina 0 Babalorixa
Rodney William, é a forma mais profunda de axé. O amor é entendido aqui, a luz do
pensamento de bell hooks, na trilha de Silva e Nascimento (2019), como uma
experiéncia potente para 0 encantamento de mundo. Uma “experiéncia que possibilite
outros modos de viver menos mortificadores, que possa construir e nutrir lagos afetivos”
(SILVA & NASCIMENTO, 2019, p. 169). Lacos ndo sO entre visiveis, gentes, mas
entre todas as formas de vida da/na natureza, inclusive com os/as ancestrais.

Nessa perspectiva, 0 amor, enquanto pratica politica nos/dos terreiros acolhe a
diversidade, as diferencas, amplia a nocdo de familia e constréi um territorio de troca,
de acolhimento, de cuidado e de producdo de vida. O terreiro, como nos conta Méae
Carmem?, lalorixa do terreiro do Gantois, € um grande Gtero onde todos séo iguais, s&o
acolhidos e cuidados independente dos titulos, da classe social. Como imagem de um
grande Gtero, inspirado em Oxum, o terreiro € um territorio-antidoto para as “politicas
de inimizade” (MBEMBE, 2017), ¢ um espago capaz de gerar vida, de produzir vida, de

inspiracdo e criagdo de um outro modo de vida.

8 A fala da lalorix4 esta disponivel no documentario “O cuidar no terreiro” de Neto Borges (2013).

124



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Um jeito outro de ser-viver, fundamentado na partilha, na comunidade, um
modo de vida avesso a concepg¢do de desencantamento da sociedade em que estamos
inseridos. Os calundus do presente, como 0s terreiros, nos inspiram uma outra
cosmopercepcdo de mundo capaz de deslocar os sentidos coloniais eurocéntricos de
individuo e de comunidade. Tendo Oxum como referéncia maior de acolhimento e
maternidade, a ly4, sob a figura do grande Utero, o terreiro torna-se um territério de
producéo de vida e encantamento do mundo.

Oxum, sendo a senhora da vida e da criacdo, é a referéncia maior desse projeto
ético-politico e filosofico que busca a luta pela vida, em todas as suas formas e em sua
plenitude. Da cosmopercepcdo de mundo com/em Oxum emerge alguns
elementos/signos que trago para dar forma a esse projeto, no sentido conceitual da
expressao; sdo eles: a &gua como elemento potenciador de uma vida plena, o ¢ja (peixe)
como simbolo de equilibrio, tranquilidade e o abebé (popularmente tido como espelho
de Oxum), que nos inspira e convoca a alteridade e a reflexao.

A &gua, como ja tratamos no inicio do texto, é o elemento fundamental da vida.
Sem &gua ndo ha vida. Essa condicdo revela a centralidade de Oxum para/em nossas
vidas. Nesse momento, porém, desejo refletir sobre a agua como o elemento fluido que
estd em tudo que € vivo e, portanto, integra toda a existéncia. Isso significa, em um
sentido ampliado, que partilhamos Oxum com tudo aquilo que é vivo. Significa que
somos e estamos ligados. Essa percepg¢do nos leva a compreender que ser-pensar-viver-
agua implica, primariamente, na revisdo de posturas colonizadas individualizantes,
egoceéntricas que secundarizam a coletividade e que ndo veem a comunh&o na partilha.
Exige de n6s um descolonizar de nossos sentidos, afetos, corpos e mentes.

A comunidade, no sentido mais amplo que essa palavra possa ter, € condicdo do
pensar-viver-agua. A comunidade aqui nao se refere apenas ao coletivo de pessoas com
as quais convivemos no axeé; extrapolando essa nocdo, trato da comunidade como
territorio-espaco-tempo-corpo coletivo capaz de gerar em nds o sentimento de cuidado,
responsabilidade coletiva e que produza a dimensdo da com-vivéncia, partilha da vida.
Somos em/com as nossas comunidades. Ser em/com a nossa comunidade, tal qual
Oxum, exige de nos a peleja pelo bem estar coletivo e pela vida de cada um dos
nossos/as.

Essa concepgdo vale também para nossas comunidades de pensamento, nossas
referéncias epistémicas e ativismo intelectual. O que quero dizer com isso € que, como

intelectuais engajados e de dupla pertenca (a academia e ao terreiro), precisamos nos

125



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

atentar para a presenca de nossas comunidades em nossa pratica intelectual. E preciso
estar atento a isso e fazer transbordar as nossas epistemologias para além dos nossos
terreiros; como a agua, invadir as universidades, os espacos de poder na companhia dos
nossos ancestrais, simbdlica e materialmente. As epistemologias, como nos lembra
Akotirene (2019), acontecem na cultura, nesse sentido, sdo forjadas também em nossos
cotidianos de axé, nos terreiros, portanto sdo comunitarias. Oxum, a senhora das artes,
das educacdes, nos ensina que a agua € quem da vida, mas nunca sozinha, por isso,
nossos rios epistemoldgicos, que brotam também dos terreiros e das com-vivéncias de
axé, devem carregar todo esse saber ancestral. Esse € 0 nosso legado ancestral.

Um Gltimo aspecto da agua que gostaria de destacar para o pensar-viver-agua é a
sua forma fluida, sua capacidade de sobrepor-se acima dos obstaculos. Oxum € a
senhora das aguas e rios que fluem e, portanto, ndo pode ser impedida. Suas aguas
sempre oportunizam e potencializam a vida. Com isso, a partir do carater fluido de suas
aguas, Oxum nos ensina que € preciso aprender a contornar aquilo que nos impede de
acessar a vida em sua plenitude. Inspira-nos, entdo, a pensar em estratégias de
resisténcias a esses tempos de escassez a0 mesmo tempo em que anuncia, mais uma vez,
uma perspectiva politica da comunidade, do exercicio do amor, do cuidado e do esforco
coletivo. Toda potente corredeira, toda imponente cachoeira nasce de um olho d’agua.
Nasce calma, pequena, milda e vai, ao logo do seu caminho, ganhando corpo até se
tornar um rio gordo. Com essa imagem quero dizer que é sempre junto aos nossos, em
comunidade, que aprendemos a resistir e a contornar as interdigdes da vida.

Um regato tranquilo pode se transformar em aguas violentas e revoltas de um rio
bravo, ou seja, juntos somos mais fortes. Resistir em comunidade é mais leve, nao
menos intenso ou dificil, mas menos pesado. Isso vale para as coisas mais banais do
cotidiano, mas também se refere a uma perspectiva macro, inclusive do ponto de vista
politico. Oxum, na figura da Yalodé, sem que isso reduza sua matripoténcia, tambem
habita a politica e nos ensina que é pela vida e pela sua comunidade a sua peleja e luta.
O caminho de Oxum, como sendo 0 caminho da propria dgua, é sempre cheio de vida.

Das epistemologias de Oxum emerge também a figura do peixe que representa a
tranquilidade e o equilibrio. Razéo pela qual eles estdo presentes nos rituais de Bori (de
cuidado do ori, da cabeca). O peixe é oferecido em ocasifes que se precisa de paz e
equilibrio. Esse carater tranquilo e equilibrado dos peixes nos inspira a resisténcia que
busca, mesmo diante da turbuléncia, se manter em paz e equilibrio. Aprendi com as

minhas mais velhas e mais velhos que somente um ori em harmonia é capaz de fazer

126



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

boas escolhas e tracar bons caminhos. Com isso, aprendemos que ser-viver-agua exige
de nos a busca pelo equilibrio, ndo no sentido neoliberal que essa busca pode ter. Ou
seja, o0 equilibrio aqui esta deslocado da ideia da auséncia de problemas, ou da fuga das
resisténcias cotidianas, mas centra-se numa perspectiva inflexiva. Estar em equilibrio,
nessa perspectiva, significa compreender que as tensbes e as pelejas cotidianas nao
podem retirar de nos a paz. Isso é promocdo de salde e vida, é encanto.

Os peixes, em seus cardumes, nos ensinam que resistir coletivamente é sempre o
caminho do equilibrio. Novamente percebemos que a comunidade é fundamento desse
ser-viver outro, pensado desde as poténcias de Oxum. Além disso, a natureza aquatica
dos peixes nos informa sobre a poténcia da agua de gerar vida, ha vida dentro d’agua.
Assim, o peixe representa a fecundidade, aquilo que, pelo seu axé, proporciona a vida.

Outro elemento que tenho pensado na construcéo do ser-viver-agua € o abebé. O
abebé, tradicionalmente, ndo é necessariamente um espelho. Em Africa o abebé é uma
espécie de leque, abano de forma circular de metal, madeira ou outros materiais e esta
relacionado com as Yabas (orixas femininos). Assim, ndo é tdo comum ver um espelho
aderido ao abebé em territdrios africanos. O abebé faz parte da indumentaria das Yabas
e no transito transatlantico, na diaspora, essa caracteristica se manteve. Contudo, no
Brasil, isso ficou mais marcado nas paramentas de Oxum e lemanja. Ha, entretanto,
uma variacao em relacdo ao abebé tradicional africano.

Nas bandas de ca do Atlantico o abebé foi “ressignificado” em espelho, servindo
quase que como uma traducdo dessa palavra de origem ioruba. Nao é incomum nas
festas publicas, nos assentamentos desses dois orixas notar a presenca do espelho. O
espelho ganhou um espaco central na construcdo mitica e estética dessas duas Yabas. E
é nesse sentido que eu desenvolverei minha reflexdo, tomando, portanto, o abebé de

Oxum como um espelho. De acordo com Lima (2012),

a principal insignia de Oxum é o leque, chamado na lingua nagé de
abebé e confeccionado em latdo dourado [...] O abebé de Oxum quase
sempre traz um pequeno espelho em seu centro, com o qual ela se olha
e admira sua propria beleza. Mas ndo apenas isso. Para além de objeto
de toucador, o espelho de seu leque é também poderosa arma de
guerra: foi com ele, contam, que a santa derrotou inimigos em muitas
batalhas, desviando a luz para os olhos deles (p.49).

E sabido que o espelho de Oxum n3o se limita & funcdo de refletir sua bela
imagem, como muitos preconizam. Oxum nao é narcisica, sobretudo porque essa é uma

percepcdo ocidental. Ela j& se sabe bela e o espelho, nesse sentido, ndo é um objetivo de

127



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

auto-veneragdo. Nas mdos de Oxum, o espelho é também uma arma, como dizem 0s
mais velhos, mais velhas. Contudo, quero me ater aos aspectos da alteridade, da
identidade que o espelho evoca ¢ a ideia de “reflexdo”.

Oxum, comumente, utiliza seu espelho virado para o outro e com isso acaba por
refletir a imagem do outro. Simbolicamente, tal fato representa a necessidade que temos
do outro para a construcdo de nossas identidades. A alteridade evocada pelo abebé de
Oxum traduz uma perspectiva de mundo na qual o outro € uma dimensdo fundamental.
A perspectiva de encantamento, tal qual em Simas e Rufino (2020), ndo exclui o outro,
mas tem no diferente a presenca possivel de dialogo.

Por primar pela coexisténcia, pela alteridade e por entender que
a vida é radical ecoldgico, a logica do encante ndo exclui
experiéncias  ocidentais como  contribuicbes para a
potencializagéo da vivacidade (SIMAS & RUFINO, 2020).

O abebé também mobiliza uma nogéo de reflexdo no sentido de pensar sobre si,
sobre sua historia, memaria e nessa operagdo enxergar as possibilidades de reinvencgéo
de si e das resisténcias cotidianas. Mirar nossas imagens no espelho de Oxum nos
permite enxergar nela nossa humanidade, somos parte dela. Oxum, sobretudo aos
negros e negras, € a imagem resgatada de uma memoria ancestral manchada pela
escravizacdo. Mirar-se no espelho de Oxum significa ver em nossos olhos todos os
nossos ancestrais, todos e todas que vieram antes de nds. A memdria coletiva presente
no rito que revive o mito € o veiculo pelo qual fluem as epistemologias ancestrais do
povo de Santo e do povo negro. Além disso, a memoria é, na légica da circularidade
nagd, a possibilidade de reinvencdo do presente e do futuro. Portanto, Oxum nos
permite pensar, nessa perspectiva, no reflexo como um processo de autocura e
autoconhecimento e de criacdo. Seu axé potencializador da vida, como senhora das
sabedorias, mobiliza em nds a reinvencdo de nossas histdrias e trajetorias tendo na agua
inspiracao para criar, encantar de novo.

Esses elementos-signos, de modo geral, sdo partes daquilo que tenho nomeado
de pensar-viver-agua e que anunciam um outro modo de ser-viver, um outro
entendimento-mundo. Uma inspiracdo para uma vida que peleje em favor da vida e que
se inscreva na potencializacdo dela. Uma vida criada e realizada fora da gramatica e da
l6gica colonial individualista, antidiversidade e anti-amor. Uma vida voltada para o

(re)encantamento.

128



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Os versos que abrem essa parte do texto sintetizam a perspectiva de
(re)encantamento de mundo com Oxum, na perspectiva do pensar-viver-agua. O axé de
Oxum ¢é aquele que, mesmo diante da escassez, afirma e potencializa a vida. Oxum é
aquela que faz brotar a vida mesmo diante da sequiddo. Estamos, hoje, atravessando
tempos de escassez, no meio de uma crise sanitéria, global, humanitaria, econémica,
ambiental e, mais que isso, vivemos uma crise do amor (SILVA & NASCIMENTO,
2019). “Nossa crise coletiva ¢ uma crise tanto emocional quanto material. Nao pode ser
solucionada simplesmente com dinheiro” (hooks, 2001, p. 07). Uma das consequéncias
dessas crises é a desvalorizacdo da vida (SILVA & NASCIMENTO, 2019) e a
banalizacdo da morte, sobretudo das pessoas negras. Em uma sociedade racista, como a
nossa, as mortes das pessoas negras sdo “menos choraveis”, 0 que revela o quanto
estamos ainda distantes de uma sociedade que se afirma plenamente no direito a vida.

Diante disso, Oxum € a nossa opcdo para superacdo dessa crise. Oxum como
fundamento maior do amor, no sentido mais amplo da palavra, peleja pela vida, e vida
com dignidade. Oxum, que € a propria agua, por onde flui serve vida; serve
fecundidade. Portanto, é ela a nossa opcdo para um projeto de (re)encantamento do
mundo, para a construcdo de uma outra gramatica anticolonial, um outro modo de ser-

viver em meio a escassez.

4 - Eu saudo quem rompe na guerra (ou algumas consideracoes)

Ao longo dessa reflexdo tratei de pensar Oxum desde uma perspectiva
afrocéntrica, descolada da norma colonial e nesse percurso encontramos uma poténcia
Unica para pensarmos um outro projeto de existéncia e de mundo. Uma experiéncia
fundada na légica do encantamento. Vimos que Oxum esté longe de ser apenas a deusa
do amor, da bondade, da docura e beleza. Oxum, além disso tudo, € a guerreira
obstinada que peleja pelo seu povo, pela sua comunidade e, em Gltima instancia, pela
vida. Por isso, “falamos do encantamento enquanto astucia de batalha e mandinga em
um mundo assombrado pelo terror” (SIMAS & RUFINO, 2020, s. p.) na figura dessa
Yaba.

A natureza matripotente de Oxum, encarnada na figura de lya, revela sentidos
outros sobre o0 mundo e sobre 0 modo de construirmos nossas existéncias, nossas com-
vivéncias em tempos de escassez. Oxum, como senhora da fecundidade, é aquela que

nos inscreve na peleja pela vida, na abundancia e nos inspira um outro modo de ser-

129



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

viver, por isso, como nos ensina Ordep Serra, “eu saudo quem rompe na guerra”. Dai a
afirmacdo de Oxum como esséncia, fundamento do pensar-viver-agua. Um projeto
ético-politico, fundado na comunidade, nos afro-sentidos que resistiram ao tempo, ao
racismo e a colonizacdo e que se apresentam como um caminho fértil para o
encantamento do mundo, para colorir (de novo) as nossas existéncias aqui no aye.
Oxum, portanto, representa a poténcia da fertilidade, da criacdo da vida, aquela
que pode nos oferecer um outro olhar sobre 0s nossos modos de vida desgastados pela
colonialidade, judiados pelo capitalismo selvagem e fundados no individuo. Com seu
abebé dourado, Oxum evoca a alteridade como fundamento de nossas existéncias e nos
convida a pensar-viver como a agua, uma outra ética construida como um contra projeto
a individualizacdo obsessiva forjada no capitalismo moderno. Uma ética que se constroi
na comunidade, no coletivo e na partilha. lyd Oxum é a senhora de sua comunidade, por
ela vive e luta, e, assim, nos ensina os valores do ser-em-comunidade para refundar

nossas existéncias.

Referéncias Bibliograficas

AKOTIRENE, Carla. “Osun e fundamento epistemologico: um dialogo com Oyéronké
Oyewumi”. Carta Capital, Sdo Paulo, Ed. Domingo, 27 de setembro de 2020.
Disponivel em: https://www.cartacapital.com.br/opiniao/osun-e-fundamento-
epistemologico-um-dialogo-com-oyeronke-oyewumi/. Acesso: 20/09/2020.

ALVES, Amanda Palomo; PELEGRINI, Sandra. A “Festa das Aguas de Oxala”: a
religiosidade e o patriménio afro-brasileiro. Departamento de Historia da Universidade
Estadual de Maringa, Ano Ill1, n. 8, p.1-10, set./2010.

BA, Amadou Hampaté. “A tradi¢do viva”. In: KI-ZERBO, Joseph. Historia Geral da
Africa |: metodologia e pré-historia da Africa. Brasilia: UNESCO, 2010, p. 167-212.

BASTIDE, Roger. O candomblé da Bahia. Sdo Paulo: Companhia Editora Nacional,
1961.

CABRERA, Lydia. lemanja & Oxum — Iniciacdes, lalorixas e Olorixas. Séo Paulo:
EdUSP, 2004.

CARNEIRO, Sueli. A Construcao do Outro como N&ao-Ser como fundamento do Ser.
2005. 339 f. Tese (Doutorado em Educacdo) — Faculdade de Educacédo, Universidade de
Séo Paulo, Séo Paulo, 2005.

hooks, bell. Salvation: black people and love. Nova lorque: Harper Collins Publishers,
2001.

130


https://www.cartacapital.com.br/opiniao/osun-e-fundamento-epistemologico-um-dialogo-com-oyeronke-oyewumi/
https://www.cartacapital.com.br/opiniao/osun-e-fundamento-epistemologico-um-dialogo-com-oyeronke-oyewumi/

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

KING, Sikiru Salami; RIBEIRO, Ronilda lyakemi. Exu e a ordem do universo. Sao
Paulo: Editora Oduduwa, 2015.

LIMA, Luis Filipe de. Oxum: a m&e da &gua doce. Rio de Janeiro: Pallas, 2012.

MANDARINO, Ana Cristina; GOMBERG, Estélio. “Agua e ancestralidade jeje-nago:
possibilidade de existéncias”. Textos de Historia, v. 17, n. 1, p. 143-162, 20009.

MBEMBE, Achille. Necropolitica. Sdo Paulo: n-1 edigdes. 2018.
MBEMBE, Achille. Politicas da inimizade. Lisboa: Antigona, 2017.

NASCIMENTO, Wanderson Flor do. “Sobre os candomblés como modo de vida:
imagens filosoficas entre Africas e Brasis”. Ensaios Filosoficos, vol. 13, p. 1-18,
ago./2016.

ORO, Ari Pedro; ANJOS, Jose Carlos Gomes dos. A Festa de Nossa Senhora dos
Navegantes em Porto Alegre: sincretismo entre Maria e lemanja. Porto Alegre: SMC,
2009.

OYEWUMI, Oyéronké. “Matripotency: Iya in philosophical concepts and sociopolitical
institutions”. In: What Gender is Motherhood? Nova lorque: Palgrave Macmillan, 2016,
p. 57-92. Tradugéo didatica de Wanderson Flor do Nascimento.

OYEWUMI, Oyéronké. “Visualizing the Body: Western Theories and African
Subjects”. In: COETZEE, P. H.; ROUX, A. P. J. (eds). The African Philosophy Reader.
New York: Routledge, 2002, p. 391-415. Traducéo didatica de Wanderson Flor do
Nascimento.

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixas. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2001.

QUIJANO, Anibal. “Colonialidad del poder, cultura y conocimiento en América
Latina”. Debate, n. 44, p. 227-238, agosto de 1998.

QUIJANO, Anibal. “Colonialidad del poder y clasificacion social. In: Cuestiones y
horizontes: de la dependencia historico-estructural a la colonialidad/descolonialidad del
poder”, s. n, p. 285-327, Buenos Aires: CLACSO (Coleccion Antologias), 2014.

RANGEL, Maria Cristina; GOMBERG, Estélio. “A agua no candomblé: a relacdo
homem-natureza e a geograficidade do espaco mitico”. Geoing4, v. 8, n. 1, p. 23-47,
2016.

RIBEIRO, Ronilda lyakemi. Alma Africana No Brasil — os iorubas. Séo Paulo: Editora
Oduduwa, 1996.

ROSARIO, Claudia Cerqueira. “Oxum e o feminino sagrado: algumas consideracdes
sobre mito, religido e cultura”. In: IV ENECULT — Encontro de Estudos
Multidisciplinares em Cultura, Salvador - BA, 2008.

SANTOS, Boaventura de Sousa. “Para além do pensamento abissal”. Novos Estudos -
CEBRAP, [S.I], n. 79, p. 71 -94, nov. 2007.

SILVA, Vinicius Rodrigues Costa da; NASCIMENTO, Wanderson Flor do. “Politicas
do amor e sociedades do amanha”. Voluntas, v. 10, p. 168-182, set. 2019.

131



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

SIMAS, Luiz Ant6nio; RUFINO, Luiz. Encantamento: sobre politica de vida. Rio de
Janeiro: Editora Morula, 2020. (Versdo E-book).

SIMAS, Luiz Anténio; RUFINO, Luiz. Fogo No Mato: a ciéncia encantada das
macumbas. Rio de Janeiro: Editora Morula, 2019. (Versdo E-book).

TEIXEIRA, Thiago. Inflexdes Eticas. Belo Horizonte: Editora Senso, 2019.

VERGER. Pierre Fatumbi. Orixas: deuses iorubas na Africa e no novo mundo.
Salvador: Editora Corrupio, 2002.

Recebido em: 27/09/2020
Aceito em: 07/10/2020

132



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

DAS AGUAS IYA OXUM: SABERES ANCESTRAIS
FEMININOS EM POESIAS NEGRAS DIASPORICAS

Cristian Sales?
DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.34575

Resumo

Neste artigo, investimos numa discussdo acerca dos saberes ancestrais femininos
articulados em poesias negras diasporicas. Dessa maneira, ao apresentar um estudo
critico dos poemas de Livia Natalia e Paula Melissa (Mel Adun), observamos como 0s
arquétipos de Tya Oxum sdo incorporados como tessituras e fundamentos epistémicos.
A partir de contribuicGes tedricas formuladas na filosofia africana, o texto explora como
0 orixa feminino Oxum se torna uma “categoria sdcio-espiritual” (Oyéwumi, 2016) de
abertura para uma transformacdo epistemologica para ver, sentir e compreender o
mundo, em contraposicao ao pensamento ocidental.

Palavras-chave: Poesia negra feminina. Oxum. Saberes ancestrais. Assentamentos de
resisténcia. Epistemologia negra.

DE LAS AGUAS IYA OXUM: CONOCIMIENTO
ANCESTRAL FEMENINO EN POESIA NEGRA
DIASPORIANA

Resumen

En este articulo, invertimos en una discusion sobre el conocimiento ancestral femenino
articulados en la poesia de la diaspora negra. De esta forma, al presentar un estudio
critico de los poemas de Livia Natalia y Paula Melissa (Mel Adun), observamos cémo
los arquetipos de lyd Oxum se incorporan como fabricaciones y fundamentos
epistémicos. A partir de aportes teoricos formulados en la filosofia africana, el texto
explora como la orisha Oxum se convierte en una “categoria socioespiritual”
(Oyéwumi, 2016) de apertura a una transformacion epistemologica para ver, sentir y
comprender el mundo a través de otras fuerzas y lentes en contraposicion al
pensamiento occidental.

Palabras clave: Poesia femenina negra. Oxum. Conocimiento ancestral. Asentamientos
de resistencia. Epistemologia negra.

! Possui graduacdo em Letras Vernaculas com Espanhol pelo Centro Universitario Jorge Amado (2003).
Graduacdo em Letras com Inglés pelo Centro Universitario Jorge Amado (2005). Especializacdo em
Estudos Linguisticos e Literarios pela Universidade Federal da Bahia (2006). E Mestra pelo Programa de
Pés-Graduacdo em Estudo de Linguagens-PPGEL/UNEB (2011). E Doutoranda pelo Programa de Pés-
Graduacgdo em Literatura e Cultura, na linha de pesquisa Estudos de Teorias e Representacfes Literarias e
Culturais, da Universidade Federal Da Bahia (UFBA). Email: crissaliessouza@gmail.com

133


mailto:crissaliessouza@gmail.com

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Rituais iniciaticos: saudar o Ori

Ori

Um rio ndo caminha so.

ele atravessa

rasga pedras e fere o chdo com sua correnteza
translicida.

A é&gua eu cabe apaziguada no copo.

danga macia nos corpos

e escapa sinuosa das mads

esta sempre caminhando.

Dentro do rio cabe um mais além das margens

[...]

Dentro desta 4gua doce cabe a violéncia das torrentes.
Dentro da dgua ha um espaco sempre preenchido
onde danca uma mulher castanha e bela.

No fundo, mais que limo e pedra,

Ha pulseiras vivas e perfumes feitos de puro mistério.
Quando a agua para

-aquietada na carne livida das lagoas-

dentro dela ha muita vida.

Uma luz dourada emana de seus limites

como de um ventre,

enquanto os peixes bebem de seu encanto silencioso.
(SOUZA, 2011, p.29)

Segundo a pesquisadora nigeriana Oyeronke Oyéwumi (2016, pp.3-4), “Ori
significa literalmente cabeca”. Ori ¢ elaborado como a sede do destino ou sina
individual. “Portanto, destino e sina sdo dois sindnimos para ori-int”’: (cabega interna) e
ori-ode (cabeca externa). Na cosmologia ioruba, “a tarefa mais importante que humanos
enfrentam em sua forma pré-terrena é escolher um ori no Orum (outra dimensdo do
mundo), antes de fazer a viagem para a Terra”.

Para Oyéwumi, talvez o conceito mais importante “na articulagdo da
cosmopercepgdo ioruba” seja ori. Em face disso, afirma que “[...] Ori ¢, assim, uma
divindade pessoal”. E o portador da individualidade de cada ser humano. O Ori atua
como um “mediador entre o individuo e outros orixas (divindades)”. Ori “é uma
divindade de pleno direito” em toda a sua forca e grandeza que rege nossas existéncias
no Aiyé (OYEWUMI, 2016, pp. 4-5, grifos da autora). Todavia, para 0 que aqui
interessa, Ori € o Unico orixa que acompanha seu/sua filho(a) desde o nascimento até a
morte.

Em outra compreensdo, o pensador nigeriano Wande Abimbola (2011, p. 10,)

confirma que Ori estd ligado as nossas “aspira¢fes individuais”. Ori é a esséncia da

134



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

personalidade humana. O Ori ¢ o elemento que “representa o destino humano”. Ori €
Odu! Nesse aspecto, o Ori [cabega] ¢ um “deus individual e pessoal” relacionado a
prosperidade e destino. Ademais, na visdo de mundo dos povos iorubés, o Ori [cabeca]
¢ reconhecido também “como um Orisa, tendo seu préprio culto individual”
(ABIMBOLA, 2011, p. 10).

Em outro desdobramento filos6fico, Muniz Sodré (2017, p. 107, grifos do autor)
enfatiza que Ori é reconhecido como “uma divindade pessoal com culto préprio”. “A
cabeca fisica (ori) corresponde no plano do orun a cabeca-destino” portadora de axé.
Isso significa que Ori oferece a cada individuo a possibilidade de “escolha de um
destino”, de caminho (SODRE, 2017, p. 109). “O destino é a escrita da travessia
imaginaria tracada do orun e aiyé”2. O destino aqui € revelado pela adivinhagio de if4,
onde a ancestralidade se assenta e define os Odus®. “Um rio ndo caminha s6!” (SOUZA,
2011, p.29).

Para Oyeéronké Oyéwumi, “o conceito de axé ¢ igualmente central para a
espiritualidade ioruba e tem sido analisado de diversas maneiras por quem estuda a
cultura ioruba”. Desse modo, segundo a pensadora africana, o “Axé se traduz como
poder, autoridade, comando”. No axé estdo 0S recursos misticos, poéticos e 0s saberes
ancestrais femininos (OYEWUMI, 2016, p.10). Ressaltar os vinculos entre o axé e
Oxum é fundamental para uma transformacdo epistemologica para ver, sentir e
compreender o mundo em contraposi¢cdo ao pensamento ocidental. O axé, enquanto
elemento que substancia a vida em didspora. O axé que circula e se assenta nas escritas
negras diasporicas.

Ao mesmo tempo, divindade U(nica e individualizada, devemos saudar,
reverenciar, alimentar e cultuar o nosso Ori (cabeca) (OYEWUMI, 2016, pp. 4-5).
Nesse sentido, tal constatacdo se torna de suma importancia, porque a saudacao inicial é

uma invocacdo ao Ori da lyd Oxum. Dessa forma, saudamos a Iya Oxum através da

2\V/ou utilizar a perspectiva filosofica de Wande Abimbola para explicar a relagdo entre Orun e Aiyé. Orun
e Aiyé ndo se limitam a céu e terra. Na visdo iorubana, no Aiyé, que é também algumas vezes conhecido
por isdlayé, é o dominio da existéncia humana, das bruxas, dos animais, passaros, insetos, rios,
montanhas, etc. (ABIMBOLA, 2011, p. 2, grifos do autor). Ainda segundo Abimbola, no Orun, que é
“outras vezes conhecido como isalorun, é o lugar de Olédumaré (O Deus Todo Poderoso), que é também
conhecido como Olérun significando literalmente o proprietario dos céus”. Logo, “o orun é também o
dominio dos Orisa (divindades), que sdo reconhecidas como representantes de Olodumare; e dos
ancestrais” (ABIMBOLA, 2011, p. 2).

SEm outra explicagdo importante assentada na/pela cosmovisio ioruba, “Orisanla (deus da criagio) era
responsavel pela modelagem dos seres humanos, enquanto que Orinmila, também conhecido como Ifa
(deus da divinacdo), foi encarregado com 0 uso da sabedoria para a interpretacdo do passado, presente e
futuro, assim como também para a “organizagio geral da terra” (ABIMBOLA, 2011, p.3).

135



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

poesia-oferenda a Ori. Ritual de poesia-oferenda a cabeca que traz o equilibrio
necessario aos caminhos (Odu). “[...] Quando a &gua para /-aquietada na carne livida
das lagoas/-dentro dela ha muita vida” (SOUZA, 2011, p. 29).

Da natureza de Ori, neste trabalho, estabelecemos os fundamentos de uma critica
literaria em dialogo com aspectos da religiosidade afro-brasileira, evidenciamos como
os “saberes ancestrais femininos” estio assentados nos arquétipos de lyd Oxum
(MACHADO, 2020, p. 27). A par disso, da palavra grafada aos sentidos das aguas com
seus elementos significantes (rio, mar, cachoeira, peixe, ventre etc.), a lyd Oxum se
torna uma “categoria socio-espiritual” que aciono para ler e interpretar as poesias de
Mel Adun e Livia Natalia (OYEWUMI, 2016, p.2). Cabe dizer que o significado de lya
estda muito ligado “ao poder metafisico inerente que lya” personificado por Oxum
(OYEWUMI, 2016, p. 29).

De acordo com Adilbénia Freire Machado (2020, p. 30), das aguas de Tya Oxum
nascem e se fertilizam os “saberes ancestrais femininos”. Saberes ancestrais de Abébé
Omin que assim sd@o tecidos e in(corpo)rados por “mulheres negras que bordam
experiéncias coletivas, irmanadas, ancestrais e encantadas desde com-partilhas de seus
dons, suas vivéncias, experiéncias”. Mulheres negras que, por meio da palavra-ritual,
assentam saberes ancestrais, saberes de terreiro e outros saberes historicamente
silenciados®.

Diante disso, a filosofa afro-brasileira afirma que “as mulheres negras carregam
em si o encantamento das sabedorias ancestrais”. Das aguas ancestrais! (MACHADO,
2020, p. 30). O encantamento de Tya Oxum: “[...] onde danga uma mulher castanha e
bela/ uma luz dourada emana de seus limites/como de um ventre/ enquanto 0s peixes
bebem de seu encanto silencioso” (SOUZA, 2011, p.29). Da mesma maneira que nada
se faz sem a autorizacdo de Ori, sdo as nossas mais velhas que nos ensinam a abrir 0s
caminhos louvando o Ori (cabe¢a). Aportando-se a definicdo, em uma dimensdo
ritualistica, Ori é poténcia da vida! Forca ancestral que irradia e extravasa. E poder do

transe litirgico em palavra®. Ago! Osun Ora yéyé O!

“Penso que esses saberes ancestrais e saberes de terreiro circulam e se assentam na critica, teoria e ficgao:
poesias, romances, ensaios, contos.

>Como tomo a palavra? Por que palavra-transe? “No rito-nag, a palavra €, assim, mais performativa do
que semantico-referencial”. Ou seja, “a palavra aqui ndo é puro signo linguistico com um significado”.
Numa dindmica regida de axé e ancestralidade, “a palavra em nago6 implica a unicidade corporal de uma
presenca indissociavel de seus gestos, dons e tons” com suas forgas visiveis e invisiveis. E incorporada de
sentido. Como “o axé se transmite através do contato, da comunicacédo, do hélito, da fala e da interacdo
ritual”. O ax¢é estd inscrito na palavra. A ancestralidade negro-africana esta assentada na palavra/na poesia
de mulheres negras. O axé se assenta na palavra. Palavra-transe. (SODRE, 2017, pp. 138-139).

136



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

De Abébé Omin: saberes ancestrais femininos

“O leito do rio, quase seco, sussurra que ja foi

correnteza”.
(Mel Adun, 2014, p. 149)

Primeiramente, é preciso apresentar por que é tdo importante entender a questéo
da ancestralidade ? Revela-se assim a importancia dos itans, no Candomblé e na
resisténcia diaspdrica negra, uma resisténcia na transmissdo oral. De acordo com
Eduardo Oliveira (2007, p. 128), a ancestralidade era uma categoria explicativa ligada
ao fazer/ existir do povo de santo, “considerada o principio fundamental de organizacao
dos cultos de candomblé”. Em seguida, torna-se “um termo em disputa [...] nos
movimentos negros organizados, nas religides de matriz africana, na academia e até
mesmo nas politicas de governo” (OLIVEIRA, 2007, p. 141). Nesse sentido, “a
ancestralidade € um territorio sobre o qual se ddo as trocas de experiéncias: signicas,
materiais, linguisticas” (OLIVEIRA, 2007, p. 141).

A partir desses pressupostos, Oliveira orienta que a ancestralidade nos permite
compreender a experiéncia e resisténcia negro-africana no Brasil. A ancestralidade se
converte em uma referéncia e fundamento da resisténcia de nossos antepassados. Em
linhas gerais, “a ancestralidade torna-se o signo da resisténcia afrodescendente” nas
escritas de mulheres negras diasporicas (OLIVEIRA, 2007, p.3). E a palavra numa
“dinamica regida pelo axé” em uma apreensao ritmica em “variadas modulacdes da
existéncia” (SODRE, 2017, p. 140, grifos do autor).

Diante disso, para falar de resisténcia, € necessario pensar em cosmovisoes,
formas de ser e estar no mundo, marcas, memarias, as quais sdo assentadas nas poesias
de Livia Natalia e Mel Adun. No assentamento de uma percep¢do do prolongamento da
existéncia, dos ritos, dos valores, dos principios, das praticas mitico-religiosas trazidas e
reinventadas na diaspora®. A poténcia de realizacdo em que consiste 0 axé de Tya Oxum
(SODRE, 2017, p. 151, grifos do autor).

Por essa Otica, a ancestralidade negro-africana nos possibilita reconectar a

memoria do corpo que, embora eivada de uma saudade da origem, torna-se territorio de

®Em minha tese de doutorado intitulada Assentamentos de resisténcia: intelectuais negras do Brasil e
Caribe em insurgéncias epistémicas (2020), busco tornar operatério o conceito de assentamento para ler,
interpretar e traduzir a producdo epistémica e de conhecimento de mulheres negras em diaspora. Os
assentamentos de resisténcia estdo fortemente ligados a ancestralidade negro-africana e as historias e aos
legados de resisténcia de las ancestras. Dessa forma, manifestam-se através dos saberes de ancestrais,
saberes de terreiros e saberes ancestrais femininos através das poesias, romances, contos e ensaios criticos
de autoria negra.

137



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

tanto de ressemantizacdo quanto de continuidade dessa lembrancga que tem no passado a
garantia de sua continuidade. Desse modo, é necessério se perceber dentro do proprio
fluxo de continuidade dessa linhagem negra e que a “[...] travessia nos ‘negreiros’ nunca
foi uma viagem solitaria” (OLIVEIRA, 2007, p. 103, grifos do autor).

Por outro lado, “a ancestralidade ¢ uma categoria de relacdo, ligacdo, incluséo,
diversidade, unidade e encantamento” (OLIVEIRA, 2007, p. 145). Nesse caso, 0
filosofo enfatiza que encantamento ¢ uma das funcdes da ancestralidade. “O
encantamento ¢ uma palavra “magica ¢ potente”. Encantar ¢ a finalidade da
ancestralidade” (OLIVEIRA, 2007, p. 146). Encantar e¢ ‘“reencantar” tornam-se
caminhos de poesia para lya Oxum (GARUBA, 2002). Caminhos trilhados por
mulheres negras em didspora.

Desta maneira, podemos perceber como as referéncias e defini¢cdes, em Oliveira
e Sodré, ajudam-nos a sentir a poténcia de Iya Oxum nas palavras de Paula Melissa
(Mel Adun): [...] “o leito do rio, quase seco, sussurra que ja foi correnteza”. Nestas
liturgias rituais, enquanto segue com seus mistérios, as palavras de encantamento e
reencantamento sdo dirigidas a orixa das aguas doces (OLIVEIRA, 2007, p. 146).

Sendo espaco de expressdo do sagrado, sobre a escrita, Machado nos orienta que
os textos de Mel Adun e Livia Natalia sdo saberes tecidos, fundamentalmente, “por
mulheres negras que bordam suas experiéncias coletivas, irmanadas, ancestrais e
encantadas” (MACHADO, 2020, p.30). Nesse caso, suas escritas poéticas se
transformam nas tessituras ancestrais que assentam saberes trazidos/herdados por nossas
mais velhas. Saberes ancestrais e saberes de terreiro que podemos chamar de
assentamentos de resisténcia.

Ainda em mencdo ao texto de Oliveira, o olhar encantado da poeta negra
diaspdrica constréi “um mundo encantado” (OLIVEIRA, 2007a, p. 146). “No territorio
do encantamento cabe tudo: o visivel, o invisivel”, o que sussurra e, a0 mesmo tempo,
torna-se correnteza. Sem duvida, nesse encantar e reencantar o mundo através da
palavra-sussurro, Mel Adun faz referéncia ao orixa feminino Oxum. Nesse caminho,
entre transe e muitos transitos, a ancestralidade negro-africana, por assim dizer,
manifesta-se através do espirito de intimidade com a natureza (OLIVEIRA, 2007, p.
149).

Para além da racionalidade ocidental, que privilegia o sentido da visdo como
simbolo da inteligéncia, compreendendo como apartado de corpo e materialidade dos

sentidos, ao escutar a episteme mesmo se revela com o som de aguas dos rios, revela-se,

138



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

entdo, essa ligagdo com a natureza e ao que 0s orixas nos convidam a sentir o mundo, o

cosmos, em outra dimensao:

[...] E preciso sentir. E preciso aprender a lidar com o mundo de uma
outra maneira que ndo aquela que nos circunda habitualmente. E
preciso re-ver o mundo de ponta cabeca. Precisa-se desconstruir o
corpo que se tem e o corpo das representagbes que carregamos. E
preciso re-ver a cultura que lhe tece a pele; necessario mergulhar
naquilo que Ihe é mais seu e despojar-se disso como uma serpente que
troca de pele, ou como a ave que troca de penas. Doravante viver sem
pele ou plumas. Ou melhor, viver com muitas. (OLIVEIRA, 2007, p.
103).

Nota-se, também, que a questdo abordada, partindo das poesias de Mel Adun e
Livia Natalia, tem uma forma de escrita para reverenciar Oxum, a presenca da
ancestralidade que carrega muitos oris (cabecgas). S&do poesias que brotam da terra,

avancam o céu, penetram nas profundezas dos rios, cachoeiras e marés. Inauguram um

ciclo de palavras imidas e unicas.

[.]

a minha alma escuta
14 longe,

do solo ancestral

um ijexa

(ADUN, 2011, p. 153)

Ao toque do ijexd, os “retratos conceituais” se tecem e sdo encomendados como
epistemologias (OYEWUMI, 2016, p.6). Sdo saberes “carregados de historias, de
filosofias e sentidos”. Logo, os versos colaboram para o ‘“fortalecimento da nossa
existéncia, que permite a resisténcia, a re-existéncia” e se assenta como uma praxis
negra (MACHADO, 2020, p. 32). A arte fornece “a metafora visual” que carrega uma
mensagem ancestral de nossas mais velhas. Em todo o caso, é importante ressaltar que
0S processos poéticos e criativos se banham e se fortalecem nos rios, lagos e em fontes

de &guas doces:

Omin

Sou enchente

Das aguas profundas,

Escuras

Poco sem fundo

Fatal para os desavisados
Farta para os que com cuidado

139



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Se agacham para pedir: “sua beng@o, minha mae!”
Orario Yé yé o, rio Ora yé yé 0, yalodé
Sou por vezes maré vazante

Com vontade de tirar tudo de dentro.

Os desatentos pensam que vou secar...
Mas é s6 o sol descer

Que volto a encher

Enchente, profunda, escura

Fatal e farta

Sou agua.

(ADUN, 2008, p. 91, grifos meus).

Oxum Oyé

“Oxum ¢ a Iya, a Fonte da vida” (OYEWUMI, 2016, p.22). Por esse motivo, a
lya fundamenta um dos saberes ancestrais femininos que “tém um axé [ase] especial
(poder da palavra)” (OYEWUMI, 2016, p.10, grifos da autora). De forma singular,
Oxum ¢ uma “categoria soOcio-espiritual” de abertura para “uma mudanca
epistemoldgica de uma cosmopercep¢io” (OYEWUMI, 2016, p.2). Na produgdo de
conhecimento, mobilizamos os poderes e os valores espirituais da Tya Oxum.

Ao apontar a centralidade em Oxum, Oyéwumi chama aten¢do para todos os
esforgos espirituais dessa Iya. Oxum ¢é a “Iya primordial” (OYEWUMI, 2016, p.23)".
Oxum ¢é a nossa “Iya soberana” (OYEWUMI, 2016, p.29). Com o titulo de Ialodé,
“ocupa a Unica posi¢io aberta para fémeas no sistema politico de Ibadan”®
(OYEWUMI, 2016, p.32). Oxum domina o0s espacos publicos, sendo uma grande
referéncia ao povo, aglomeracdes, espacos coletivos, como multiddes etc. Ela é a “lya
do povo, lya da humanidade” (OYEWUMI, 2016, p.33).

Vale ressaltar que Oxum, a lya primordial, é reconhecida como tendo trés
profissdes: divinadora, cabeleireira e vendedora de alimentos (OYEWUMI, 2016, p.24).
De acordo com Oy&wumi, as lya iorubas “valorizam sua autonomia e acreditam que é o
ctmulo do insulto para uma fémea adulta ter que pedir a alguém dinheiro para comprar
coisas como sal e variedades; seria um desrespeito” (OYEWUMI, 2016, p.24).

Dito de outra maneira, Oxum é uma divindade iorubana que representa a beleza,

a feminilidade, a fertilidade, o amor, a maternidade, a insubmissdo feminina, dentre

7 De acordo com Iya Oyéwumi (2016, pp.-23-24), os iorubas sio conhecides por sua produgéo e trabalho
em prol de sua progenitura. A base do seu engajamento ocupacional é prover seus filhos. “[...] As Iya
iorubés valorizam sua autonomia e acreditam no seu poder fémea. A preocupacio de lya era defender sua
prole” (Oyéwumi, 2016, p.26).

8 Em Ibadan do século XIX, a criacdo de um titulo de chefia apenas de mulheres assinalou a emergente
consciéncia de género em um estado militarista.

140



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

outros atributos o poder feminino em suma. Sua casa sdo as dguas, como mostra Oxum
que ‘“habita as aguas doces, condigdo indispensavel para a fertilidade da terra e
producdo de seus frutos, donde decorre sua profunda ligacao”, por exemplo, com “a
gestacdo” (CARNEIRO e CURY, 1993, p. 23).

Oxum significando o poder feminino, também rende homenagem & cor amarela
que espelha riqueza, como Oxum que “é o amarelo-ouro, e gosta de adornos dourados.
Quando danca, espalha o ouro e espelha-se no seu abébé”, sendo seus movimentos
muito exultantes (CARNEIRO e CURY, 1993, p. 24, grifos das autoras). Desse modo,
trazendo o culto dos orixas para o contexto brasileiro do Candomblé, Sueli Carneiro e
Cristiane Cury (2008, p. 102) afirmam que o Candomblé “nasce como um campo
possivel de resisténcia e sobrevivéncia cultural”.

No Brasil, o Candomblé se constituiu originalmente numa comunidade
eminentemente feminina. “O passado de luta, a determinagdo e a resisténcia da mulher
negra marcam profundamente o povo de santo” (CARNEIRO & CURY, 2008, p.123).
As yalorixas “sdo as grandes depositarias e transmissoras dos conhecimentos ancestrais
herdados: seus mistérios e segredos, de sua magia”. (CARNEIRO & CURY, 2008,
p.124).

Carla Akotirene (2019, fonte eletronica) aprofunda na resisténcia ao
epistemicidio que se vive no Brasil, ao afirmar que Oxum “faz parte da resisténcia dos
escravizados trazidos pelas aguas, das conexdes religiosas e da espiritualidade
cumpridoras da missdo de fazermo-nos viver belas, autonomas”. Nessa perspectiva, a
pensadora negra defende que somos “[...] fortes suficientemente para carregar o ouro
ndo somente por causa do brilho”. Por isso, estamos longe das “estereotipias da
dondoca, fragil, superficial”°.

Mais significativamente, Akotirene assevera que “a construgdo de poder
materno, por exemplo, remete a Osun” °. “Osun vive na oralidade e na escrita dispostas
a traduzirem a beleza das mulheres negras, a sabedoria, a inteligéncia, a habilidade na
administracdo das riquezas e dentro das ciéncias sociais”. Oxum estd distante “da
imagem da mae chorona, parideira, contraria aos direitos sexuais e reprodutivos das
mulheres” (AKOTIRENE, 2019, fonte eletr6nica).

® Disponivel em https://www.cartacapital.com.br/opiniao/osun-e-fundamento-epistemologico-um-
dialogo-com-oyeronke-oyewumi/acesso em 03 de outubro de 2020.

10 A grafia aqui se modifica de Oxum para Osun, porgue respeita o pensamento de Carla Akotirene. Mas,
em todo o trabalho, preferimos grafar Oxum como aparece no texto traduzido de Oyéronké Oyéwumi
(2016).

141


https://www.cartacapital.com.br/opiniao/osun-e-fundamento-epistemologico-um-dialogo-com-oyeronke-oyewumi/acesso
https://www.cartacapital.com.br/opiniao/osun-e-fundamento-epistemologico-um-dialogo-com-oyeronke-oyewumi/acesso

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Nas palavras de Eduardo Oliveira (2007, p. 60), “a histéria dos ancestrais
africanos permanece inscrita” e escrita nos “corpos dos afrodescendentes”. Por isso, ¢
preciso ler o texto do corpo € no corpo do texto para vislumbrar “a cosmovisao que da
sentido a historia dos africanos e afrodescendentes espalhados no planeta”. Segundo o
autor, a “ancestralidade ¢ um modo de interpretar, produzir a realidade” (OLIVEIRA,
2007, p. 145).

Nesse universo mitico-simbolico, os textos de Livia Natélia e Paula Melissa
(Mel Adun) se convertem num territério de assentamento de saberes ancestrais
femininos que circulam desde os terreiros de candomblé!?. Por outras lentes, Carla
Akoritene (2019) reflete que esses conhecimentos sdo utilizados como referéncia e
fundamento epistémico na elaboracdo de tessituras poéticas: de “[...] dentro da 4gua ha
um espaco sempre preenchido / onde danca uma mulher castanha e bela” (SOUZA,
2011, p.29).

Ao enfocar nas poesias negras diaspdricas, 0 assentamento, portanto, relaciona-
se intimamente com a ancestralidade negro-africana e os saberes ancestrais femininos.
Assentar tem relacdo com a nossa resisténcia diasporica. Os assentamentos sdo canais
diretos com o0s orixas e os ancestrais. E energia que circula e, a0 mesmo tempo,
simultaneamente, forca que pode ser fixada através da palavra-ritual para reverenciar
Oxum. Ao estabelecer os primeiros rituais e fundamentos epistémicos, os poemas de
Livia Natalia e Paula Melissa (Mel Adun) assentam a possibilidade de uma leitura de
mundo a partir da matriz africana. Em larga medida, as vozes poéticas encadeiam e
desencadeiam uma rede de significacdes que nos conecta a uma memaria ancestral em

diaspora'?,

Agd, Omi mimo!

“Escrever ¢, a0 mesmo tempo, abéb¢ e agada”. (ADUN,
2014, p. 167)

11 O assentamento possui uma relevancia importante, uma vez que esta ligado ao assentamento de orixa.
“O orixa individual é fixado numa pedra — 0 0t4 — que € guardada ao interior de um pote ou vasilha (iba),
de louca ou barro, a depender do orixa” (RABELO, 2011, p. 23).

12 Diaspora se baseia na etimologia muito citada do termo do grego dia que significa “através” e speirein
que significa “semear” ou “Dispersdo”. O termo ¢ encontrado no livro do Deuteronémio 28: 25. Em outra
perspectiva, os primeiros usos do conceito diaspora africana e atléntica estdo ligados aos chamados
Estudos Africanos surgidos também na década de 1960. Para além do sentido religioso, representa éxodo,
expatriacdo, deslocamentos e migracdo ndo voluntaria J4, nos termos de Stuart Hall (2003), o termo
didspora tem designado a dispersao forcada do povo africano pelo mundo atlantico.

142



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Na mitologia yoruba, Oxum é um orixa feminino que “habita as aguas doces,
condicdo indispensavel para a fertilidade da terra e producéo de seus frutos, donde
decorre sua profunda ligagdo”, por exemplo, com “a gestacdo”'® (CARNEIRO e CURY,
1993, p. 23). Entre os simbolos rituais dessa divindade feminina estd o abébé que
simboliza a sua relacdo com a beleza, a faceirice, qualidade que sdo préprias das filhas
de Oxum.

Tal fato é particularmente interessante em outro itan, produzido por uma cultura
oral que canta e danga com o corpo, experimenta o transe e da sua multiplicidade no
recontar. Perante isso, vemos, pois, que Oxum morava perto da lagoa, perto de ossa.
Todos os dias, Oxum se dirigia a lagoa e se banhava'®. L4, ela polia suas pulseiras, seus
indés.

Cotidianamente, Oxum, muito vaidosa e cuidadosa com a sua beleza, caminhava
junto as margens, sobre as pedras brutas para alisar seus pés. Oxum ia a lagoa “brunir os
seus indés, e, na lagoa, lavava seu punhal, seu id4”*®. Banhava o corpo arredondado,
lavava seus cabelos, lixava seus pés nas rochas asperas de ossa. “Dentro da lagoa,
Oxum dancava suas dangas e cuidava de suas ferramentas. [...] Quando as aguas
estavam altas na lagoa, Oxum, o peixe, nadava para as bordas da ossa” (PRANDI, 2011,
p. 317).

Abébé é uma expressdo yoruba que significa espelho de agua. E um espelho-
leque de forma circular que simboliza Oxum (quando de latdo e tendo uma estrela no
centro, batida ou vazada). O Abébé Omin integra um vasto campo lexical fecundado na
aquosa negrura de arquetipicos, orikis e saudacbes que desaguam um rio de palavras
para a mae das aguas doces. “No espelho-leque, vejo refletido um ato de comunicacao
que adquire valor politico-artistico, estético-politico e conduz as nossas praticas sociais
no interior das comunidades onde, nds, mulheres negras estamos inseridas” (SALES,
2018, p. 34).

E interessante notar que Oxum, “a Iya primordial, como nos diz o odu Oseetura,
é honrada pelas pessoas que lhe sdo devotas ndo apenas porque ela Ihes da a prole, mas

também porque a divindade as prové” (OYEWUMI, 2016, p.23). Esses sentimentos sdo

13 Extraidos do livro Mulher Negra, edicdo comemorativa, organizada pelo Geledés Instituto da Mulher
Negra, publicado originalmente em 1993. A série Cadernos Geledés consiste em um conjunto de
publica¢des resultado da acdo politica do Geledés — Instituto da Mulher Negra. Nele, refiro-me ao artigo
intitulado O Poder Feminino no Culto aos Orixas.

14 A palavra itan (nome singular e plural) é o termo de origem ioruba utilizado para representar um
conjunto de todos os mitos, cancdes, histdrias e outros. Os itan sdo transmitidos oralmente de geracéo a
geragdo.

15 Ver em Prandi, Reginaldo. Mitologia dos orixas. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2001, p. 318-345.

143



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

repetidos continuamente nos orikis de Oxum e nas cangdes dedicadas a divindade. Em
termos espirituais, a divindade Oxum preside o grupo de Iyami ou awon ly4, uma
“sociedade secreta de mulheres poderosas cujo poder, pensa-se, deriva do papel
procriador” (OYEWUMI, 2016, p.34).

Assim, podemos considerar que Oxum é o simbolo da Matripoténcia em que se
assentam “os poderes, espiritual e material, derivados do papel procriador de Iya”.
Oxum é o “ethos matripotente expressa o sistema de senioridade em que Iya ¢ a sénior
venerada em relagdo a suas crias”. Nesse caso, como filhas de Oxum, Livia e Mel Adun
cumprem esse ritual. Segundo Oydwumi, como todos os humanos tém uma Iy, todos
nascemos de uma Iy, ninguém é maior, mais antigo ou mais velho que lya
(OYEWUMI, 2016, p.3).

Em outro itan, apos desafiar o Rei Orixala, denunciando as injusticas contra
todas as mulheres, “os brados de Osun com as suas maldi¢cdes causaram um grande
alarido, uma confusa tamanha”. “Foi vencendo essas demandas que Oxum se tornou a
dona de todo ouro e de toda riqueza” (EVARISTO, 2013, fonte eletrénica). Deste modo,
Oxum protege todas as mulheres negras insubmissas e insurgentes. Aguas doces

bem(dizem) nossas poesias e saberes.

Abebé Omin

Danca bruta e verdadeira no chao de minha alma,
prepara meu corpo para ser sua morada:

vomito quizilas e fico de novo limpida e casta.
Lava meus pés com seus cabelos de &gua,

lava meu ventre,

minhas maos...

Se pde inteira ante mim

na proporgao exata e necessaria,

preenchendo tudo com seu castanho cristalino.

A mim tudo deu e tudo dara,

e entrego dourada e rubra minha cabeca a teus pés,
para que aqui caminhe,

habite,

deite

e viva,

agora e sempre,

dentro desta lagoa funda e branda,

neste rio que corre de mim a mim.

(SOUZA, 2011, p. 35)

144



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Sobre as autoras

Livia Natalia

Nascida em 25 de dezembro de 1979, baiana de Salvador, Livia Natélia ou Livia
Natalia Maria de Souza Santos, Omo orisa de Osun e de Odé'®, de fundamento Ketu,
além de ser poeta, possui mestrado (2005) e doutorado (2008) em Teorias e Critica da
Literatura e da Cultura, pela Universidade Federal da Bahia, onde também é professora
adjunta de teoria literéria (2010).

Para as mulheres negras, a relacdo com 0s orixas e 0s ancestrais esta inscrita no
Odu (destino). Refiro-me a espiritualidade nosso ser e existir. Livia Natalia narra que
suas conexdes com os Orixas eram profundas, pois, “desde a mais tenra idade”,
incorpora de Oxum. Mas, somente aos trinta anos, a escritora, finalmente, foi
consagrada ao Orixa, transformando suas percepgoes: “eixo do meu mundo se alterou

por completo” (SOUZA, 2018, p. 195). Esse evento permitiu re-existir e renascer.

Carrego comigo uma Djina, um Orunko, um nome que me plantou
dentro de mim e este nome me diz que sou parte da coroa que adorna
e empodera a bela cabeca de Osun, minha Mae. (SOUZA, 2018, p.
195). E este mesmo nome me promete a alegria. Como sabemos, 0
nome do nosso Orixa é um segredo de vida, portanto, revelo apenas o
que este orunko significa: “coroag¢do da alegria” (SOUZA, 2018, p.
195, grifos da autora).

Nas antologias Agua Negra e Correntezas e outros estudos marinhos, 0s versos
sdo feitos com muita dogura, elegancia na propor¢ao exata e necessaria: [...] “Sou a
Agua eternamente translicida. Precipicio denso de onde estes peixes bebem... um
siléncio delicado”, afirma a voz literaria (SOUZA, 2015, p.31). Poemas feitos em
transe...! “Danca violenta e bela na crista de minha alma. Uma voz de agua doce
sussurra” (SOUZA, 2011, p. 35).

Asé

Sou uma arvore de tronco grosso.
Minha raiz é forte,

nodosa,

originaria,

betumosa como a noite.

[.]

16_fvia Natalia ¢ uma das Egbomes do 11&é Axé Op6 Aganjl, ja tendo feito a sua obrigacdo de sete anos
(odu ejé). Segundo Mée Stella de Oxossi, eghbon “é o mais velho, mais maduro” (SANTOS, 2010, p. 172).
Ver o livro Meu tempo é agora.

145


https://pt.wikipedia.org/wiki/Odu_ej%C3%A9

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Minha fé é negra,

e minha alma enegrece a terra

no ila

gue minha boca escapa.

(Livia Natalia, 2011, p.33. grifos meus)

Livia Natalia com sua poesia traz uma fala, que aqui estrategicamente
posicionada reafirma que as poesias negras diaspdricas se tornam territérios de
assentamento da producdo epistémica negra, como quando ela afirma (2018, p. 198):
“para nos, representar Orixas e outros seres encantados constitui uma politica de
representacdo, ndo um artificio literario que constitui um universo representacional

fantastico”.

Mel Adan

Filha de Oxum, jornalista, fotografa, tradutora, contista e poeta, Mel Adun é o
pseudonimo da intelectual negra diasporica Paula Melissa Alves. Nascida em
Washington D.C, nos Estados Unidos, em 1978, em razdo do exilio dos pais que fugiam
da ditadura militar, veio para o Brasil ainda crianca em 1984. Em 1998, ja adulta,
regressa aos EUA para estudar, retornando ao Brasil em 2001, quando se naturaliza
brasileira, fixando residéncia em Salvador (BA).

Percorrendo outros meandros de sua trajetoria, Mel Adun participou de varias
edicOes dos Cadernos Negros e faz parte do Coletivo Literario Ogum’s Toques Negros.
E idealizadora do web TV Tobossis Virando a Mesa, um programa que aborda questoes
relacionadas ao género e a raca. Foi uma das diretoras do Dida Associacdo Cultural
Educativa de Mulheres fundada sem fins lucrativos em 1993. Ativista do Movimento
Negro e feminista negra, “acredita que a militancia como uma forma de ser, visivel na
postura, na escrita, no jeito de vestir, de agir e de discursar” (ADUN, 2016, p. 69).

Quanto a tematizacdo dos saberes ancestrais, revelando os muitos mistérios que
nos envolvem, Mel Adin compartilha: “[...] venho de uma familia de Candomblé da
Bahia e eu ndo teria como me desvincular disso ou me separar do meu ativismo mesmo
se quiser” (ADUN, 2016, p. 70). Nesse sentido, a escritora negra reconhece que nio
teve escolha. A ancestralidade nos ensina e nos prepara aberturas. E questio de caminho
(Odu)!

De abébé nas maos, Mel Adun (2011, p. 10) acredita que “toda vez uma mulher
negra fala por si mesma em uma obra” € um gesto de empoderamento de outras

mulheres. E uma escrita negra feminina que traz consigo e compartilha a experiéncia da

146



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

coletividade feita na comunhd de nossos afetos, crengas, memorias e historias
individuais, assim de nossas “dores dolorosas” que cicatrizam no molhado. Essa escrita
que da “voz a milhares de outras mulheres, negras ou ndo”. Nos versos, o eu poético

funde-se e confunde-se:

Aguada

Minhas dores dolorosas morrem comigo.

Sou das aguas e a cicatrizagcdo no molhado é mais dificil.
Por isso vide bula.

Nesse caso € melhor ndo agitar antes de usar.

(ADUN, 2011, p.151)

Guiada pelas &guas de seu Ori, Mel Adun costuma afirmar que “a sua escrita é
negra porque vem de uma realidade negra” (ADUN, 2016, p. 69). “Eu escrevo poesia
que tem muito a ver com a realidade da mulher negra” (ADUN, 2016, p. 72). Por isso, a
intelectual negra transfigura poeticamente suas experiéncias enquanto mulher negra em
didspora. A escrita abébé “das aguas profundas e escuras” que pede a bencédo e faz a
saudacdo a Omin: “[...] Ora rio Y& yé o, rio Ora yé yé 6, yalodé” (ADUN, 2008, p. 91).

Dessa maneira, as aguas se tornam um significante ancestral que integra as
poesias de Mel Adun. “E a espiritualidade entranhada em nosso viver/ser”
(MACHADO, 2020, p. 33). As aguas como simbolos do feminino, da vida, da
maternidade e da fertilidade, reencenam na poesia Iré!: “[...] Nas aguas de Oxum / sou
peixe de barriga cheia/ atingida pela flecha certeira/ Trago no ventre o poder de gerar,
explodirei 4gua explodirei /sorte Ominiré” (ADUN, 2012, fonte eletronica). “O poder
procriar é considerado um presente, um dom espiritual” (OYEWUMI, 2016, p.47).

Sob outra forma, a filosofia africana, portanto, territorializa a expresséo sensivel
na poesia de Mel Adun que anuncia outros significantes importantes de revelacdo nos
saberes femininos diasporicos, presentes em Oxum e no Candomblé, assentados
também na resisténcia da poesia negra. Os principios cosmoldgicos, ancestrais e a
dindmica ritualistica. “O transe mitico” (SODRE, 2017, pp. 122-123). Podemos dar
alguns exemplos como o prolongamento entre o que € visivel e o que € invisivel, as
simbologias no plano de uma espiritualidade, como também fundamentos epistémicos
que sdo principios coletivos de bem viver juntos, ou seja, principios de uma ética, de um
carater.

Estes fundamentos epistémicos podem ser reconhecidos na conexdo mitico-

religiosa e ancestral que se estabelece através da identificacdo com os arquétipos do

147



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

orixd feminino Oxum: o peixe simbolo da vida, da fecundidade, sedutora, fatal e
acolhedora. “Enchente, profunda, escura /Fatal e farta / Sou agua” (ADUN, 2008, p.
91). Na escrita feminina negra diasporica “vigora a atmosfera da ancestralidade”
(SODRE, 2017, p. 115).

Ao tomar “aguas de Oxum” como simbolo da vida, maternidade e fertilidade,
através da voz poética, Mel assenta “nossos saberes, nossos valores, nossos sentidos”
(MACHADO, 2020, p. 31). Saberes epistémicos, principios, sentidos tecidos pela
ancestralidade negro-africana que permitem o “fortalecimento da nossa existéncia”
(MACHADO, 2020, p.32). Sem ser exaustivo, de acordo com Machado, a “forga das
mulheres africanas, das mulheres negras, perpassa 0 tempo e 0 espago, uma forga
presente no cotidiano, no nosso falar, dancar, cantar, ouvir, fazer, em nosso paladar, nas
religibes de matriz africana, no nosso modo de acolher, de ser” (MACHADO, 2020,
p.42).

Segundo Machado, “a natureza ¢é a ancestralidade em nds, o feminino criando,
possibilitando a vida” (MACHADO, 2020, p. 40). Oxum representa a natureza e 0S
saberes ancestrais femininos. Oxum é, portanto, a nossa “yalodé” (mais importante das
mulheres, em iorubd) que controla as marés, os refluxos e influxos dos rios do mundo,

mas, especialmente, no estado de Oshogbo:

Vou-me embora pra Oshogbo

La sou filha de rainha

Me deitarei s6 com quem eu quiser
S0 se for vontade minha

Vou-me embora pra Oshogbo
Vou-me embora pra Oshogbo

1a vou ser feliz

ndo terei que me relacionar

com homens de qualquer lugar
espanha, estados unidos, paris

S6 se for vontade minha

[...]

(ADUN, 2014, p. 154, grifos meus)

Oshoghbo ¢é a capital do estado de Osun da Nigéria e localiza-se entre lbokun,
Ikirun, Ede e Akoda. Em Oshogbo, acontece, anualmente, um Festival de Oxum
(Festival sagrado de Oxum) onde sio feitas oferendas para reverenciar essa Rainhal’.

Como representa a beleza e a riqueza, as celebragbes séo sempre com dancgas, presentes,

17 Mel Aduln dialoga de maneira intertextual com a poesia Vou-me Embora pra Pasargada do poeta
modernista Manuel Bandeira.

148



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

joias e flores etc. No Brasil, em ritmo de ijexa, as festas para Oxum também se
destacam pela devocéo e rituais.

De forma amorosa, € um momento de renovagéo e fortalecimento com os lacos
ancestrais através da reconexdo com a divindade das &guas doces. Segundo Carla
Akoritene, em Osogbo ¢ nas demais cidades, “Osun encontra-se cultuada como
guerreira diplomatica”. Desse modo, instala-se “a soberania iyal6dé alimenta com agua
0 mundo nos seus fluxos de conhecimentos” (AKOTIRENE, 2019, fonte eletronica).

Associado a isso, a voz poética lembra que Oxum é uma orixa que defende
distintas pautas relacionadas ao feminino. Em Vou-me embora pra Oshogbo, 0 sujeito
lirico explora questdes afetivas, relacdes de género, emancipacdo e empoderamento
coletivo. Lembrando muitos orikis e itan que aprendi, a poeta negra diaspoérica enfatiza
que Oxum se torna uma das porta-vozes contra o patriarcado, o sexismo e a dominagéo
masculina etc.

La sou filha de rainha
Me deitarei s6 com quem eu quiser
S6 se for vontade minha

[...]

la vou ser feliz

ndo terei que me relacionar

com homens de qualquer lugar
espanha, estados unidos, paris

S0 se for vontade minha

(ADUN, 2014, p. 154, grifos meus)

Em Vou-me embora pra Oshogbo, o sujeito poético celebra a sua liberdade de
escolha para sentir e amar. Oxum representa o poder feminino através do arquétipo das
mulheres insubmissas e corajosas: donas de seu corpo, de seu desejo, de suas vontades.
Das terras de ljexa, Oxum transborda suas forcas espirituais. Aguas de um Rio que se
expandem e tomam muitos contornos, que se transformam, confundem-se e ampliam-se,
desaguando em insurgéncias negras epistémicas. As dguas aparentemente calmas que se
levantam sinuosas: um dia em passos miudos, outros insubmissos.

Em represalia aos homens, logo que o mundo foi criado, Oxum vingou-se dos
orixas masculinos, obrigando-os a buscar ajuda com Olodumare. Quando Olodumare
soube que Oxum havia sido excluida das reunifes, da divisdo dos cargos e da tomada de
decisdes, aconselhou os orixas a convida-la, e as outras mulheres. Como Oxum n&o se
conforma com a situacdo, condenou todas as mulheres a esterilidade. Dessa forma,
assim que pode participar do processo decisorio e ser ouvida, Oxum com seu poder de

fecundidade permitiu que as mulheres voltassem a gerar filhos.

149



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Para Machado, “o feminino estd em tudo, em todos os lugares, ele ¢ a
possibilidade de criar, de nascer, € escuta, sensibilidade, motor da existéncia, inclusive,
do proprio mundo” regido por Oxum. “O feminino ¢ a energia do encantamento” em
Oshogbo e na diaspora. O feminino negro das Aguas Iya Oxum “¢ o que da vida,
permite a vida...”. “Implicagdo, resisténcia, cuidado, encanto” (MACHADO, 2020, p.
44).

De maneira mais significativa, esses sentimentos e sentidos séo repetidos
continuamente nos orikis, itan de Oxum. Regida por essa forga mitico-ritual, com
passos middos e certeiros, o0 feminino negro dourado que danga e marca graciosamente
o significado de cada verso ao ritmo do ijexa, pois sabe 0 que espera evocar em sua

poesia:

ORISA DIDE

Arranca as percatas de seu cavalo

e nele galopa com os pés no chéo.

Solta um grito que se espeta no alto

€,

repetido,

sauda a terra com a majestade de sua presenca.

Danca sem a calma das horas,
pois seus bracos se erguem para fora do tempo.

Caminha com sua carne de mito
e, quando vai, ndo parte.
Apenas se banha em seu proprio mistério. (SOUZA, 2015, p. 41)

Na escrita negra diasporica, Oxum é poder e autoridade das fémeas. Nelas, as
4guas de lya Oxum serdo sempre abundantes. A poesia Orisa Didé faz referéncia ao
momento em que, no Candomblé, a divindade das aguas se manifesta e o orisa toma
posse de seu “cavalo”, do corpo da filha Omo-orisa de Oxum. O ori de Tya de Oxum.
Assim, menciona a lalodé, “lya da humanidade™, de mulheres poderosas, odu de Oxum,
a lya espiritual que nutre a vida. “lya suprema em suas cancdes, oracdes, rituais”, itan e
orikis (OYEWUMI, 2016, p.45).

Epistemologias negras das Aguas lya Oxum

Minha fé é negra

e minha alma enegrece a terra
noila

gue de minha boca escapa.

150



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Sou uma arvore negra de raiz nodosa.

Sou um rio de profundidade limosa e calma.
Sou a seta e seu alcance antes do grito.

E mais o fogo, o sal das aguas, a tempestade
e o ferro das armas.

E ainda luto em horas de sol obtuso

nas encruzilhadas

(SOUZA, 2011, p. 33, grifos meus)

E relevante notar, finalmente, que o gerar vida depende da gestdo/gestacdo da
forca de poténcia, em Yoruba, Axé. No poema-devogdo, Abébé omin é o elemento
religioso que alimenta a fé e axé nos orixas e, especial, na Orisa Osun'®. Nele, cultuam-
se outras formas de viver em sociedade, distanciadas dos padrdes hegemonicos
orientados por uma cultura ocidental judaico-cristé.

Por outro lado, situam-se na perspectiva da cosmovisao africana de valores e
crengas outras, conforme propde Eduardo Oliveira (2003). “Encantamento Ancestral!”
(MACHADO, 2020, p.35). Nos versos, “o encantamento por nossa ancestralidade
africana nos leva a seguirmos numa luta engajada por nosso direito a vida, a existéncia
em sua totalidade” (MACHADO, 2020, p.36). A relacdo entre ancestralidade e
espiritualidade € de corpo inteiro.

N&o obstante, no poema Abebé Omin, o verbo dangar simboliza acdo dos versos
feitos em transe. Imortalizam o momento da chegada do orisd e o transe da filha de
Oxum que desce no corpo ficticio da voz poética: “prepara meu corpo para ser sua
morada” e entrega “dourada e rubra minha cabega a teus pés”. Movimento de entrega
total a energia ancestral: “[...] para que aqui caminhe, habite, deite e viva, agora e
sempre” (SOUZA, 2011, p. 35).

Danca e movimento que se faz também com o leque ritual dourado nas méos. A
danga de Osun lembra “o comportamento de uma mulher vaidosa e sedutora que vai ao
rio se banhar, enfeita-se com colares, agita os bracos para fazer tilintar seus braceletes,
abana-se graciosamente e contempla-se com satisfacdo” em um abébé (VERGER, 1997,
p. 70). Com seus encantos, Oxum é capaz de gerar a vida ou secar tudo, da terra ao
ventre. Ela é a grande feiticeira. Ser feiticeira também embute uma relacdo de poder que

desperta, a0 mesmo tempo, prazer e medo, pois confunde, seduz e encanta os homens.

18 Deusa do amor, terceira esposa de Xang, quando vivia na terra, dizem ter sido sua preferida. Muito
vaidosa e de temperamento voluptuoso, Oxum usou de todas as artimanhas para prendé-lo, tanto que, por
meio de sutilezas, fez a sua rival, Ob4, cortar a orelha e cozinhé-la, dizendo-lhe que com isso o agradaria.
Sua cor é o0 amarelo-ouro, e gosta de adornos dourados.

151



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Por outro lado, a ira de Oxum “pode provocar o desencadeamento de contrarios a suas
qualidades” (CARNEIRO e CURY, 1993, p. 23).

Oriki para Osun

O rio se cala,

mas ha quem ndo saiba
que é ele fundo.
(SOUZA, 2011, p.73)

Dados os poderes misticos que Ihe estdo associados, 0s versos de Livia Natalia
possuem uma poténcia de multiplos afetos que se espraiam no aquoso e liquefeito
terreno/territorio de emogdes, sensacbes e devocdes a orisa Oxum. E extraordinaria a
qualidade de sua linguagem que desce as profundidades abissais dos rios, mares e
cachoeiras, traz a superficie a densidade de seus segredos sempre férteis em
significados. “Oxum, a lya primordial, como nos diz o odu Oseetura” (OYEWUMI,
2016, p.3). Assim, gota a gota... Eu bebo e encanto-me com as palavras-feiticeiras. No
movimento de vidas-moléculas, vidas-correntezas, a0 mesmo tempo... Neles, o eu lirico
é mulher e menina, deusa-rainha, mée e filha, donas de todos os dengos, segurando o
abebé.

Ainda nesse sentido, cabe dizer que Oxum é vida pulsante nas poesias de
escritoras negras brasileiras. Poesia negra como ila (grito) de orixa. Poesia negra feita
de abébé nas mdos. Nos versos de Mel Adun e Livia Natalia, os rios de adguas doces,
negras, lodosas e profundas nunca se calam (SALES, 2018, p. 48). Aguas de variadas
temperaturas que reviram tudo: passado, presente e futuro numa dimenséo de tempo nao
linear: ora sdo aguas calmas e pacientes... Ora sdo correntes oceanicas insurgentes,
assim como sdo as mulheres negras que escrevem. Rios que também escondem
correntezas perigosas e segredos milenares. “[...] E mais o fogo, 0 sal das aguas, a
tempestade” (SOUZA, 2011, p. 33).

Através do espelho-leque, reexistimos belas, sedutoras, vaidosas, bem como
produzimos conhecimento de outro lugar. No leque dourado de Oxum que o eu-lirico
segura com devocao, podemos exaltar os saberes femininos ancestrais, reverenciar as
nossas antepassadas, professar a nossa fé nos orixas e compartilhar as nuances de nossa
condicdo humana e espiritual enquanto mulheres negras. Ademais, aos rituais em
devocdo a essa divindade das aguas doces, intentamos, assim, assentar outras formas de

pensamento.

152



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Por meio de diferentes dinamicas, sdo territdrios de conhecimento assentados
por saberes ancestrais femininos do orixa feminino dos rios, e, particularmente, do rio
Oxum em Osogho. Com Oxum, celebramos as Iya com seus poderes extraordinarios. O
axé que é transmitido, potencializado, compartilhado e multiplicado através das lya. Em
Oseetura, odu de Oxum, os rios ndo se calam, “mas ha quem ndo saiba que ele ¢ fundo”
(SOUZA, 2011, p. 73).

Como um ila (grito/choro) de Tya Oxum, as poesias negras femininas de Mel e
Livia se tornam um territério simbdlico de assentamento do sagrado, dos saberes
ancestrais femininos, de itan, orikis e louvacdes ao Ori (cabeca). Das nossas feiticarias e
“assentamentos de resisténcia banhados nas/pelas aguas Iya Oxum” (SALES, 2020). De
aguas criando correntezas nas fendas das rochas do pensamento ocidental e
racionalizante. De expressdo dessa fé negra que sobreviveu ao cativeiro colonial e se

ressignificou na diaspora africana.

Referéncias

ABIMBOLA, Wande. A concepcdo ioruba da personalidade humana. Centre National
de La Recherche Scientifique, Paris, Traducdo Luiz L. Marin: 2011 [1981].

ADUN, Guellwaar; ADUN, Mel; RATTS, Alex (Org.). Ogum’s toques negros:
coletanea poética. Salvador: Ogum’s Toques Negros, 2014.

ADUN, Mel. “Apresentacdo”. In: SOUZA, Livia Maria Natalia de. Agua
negra. Salvador: EPP Publicacdes e Publicidade, 2011.

ADUN, Mel. “Ir&”. In: Ogum’s Toques Negros. 2012. Disponivel em: Acesso em: 19
jun. 2017.

ADUN, Mel. Cadernos Negros, volume 37: poemas afro-brasileiros/organizadores
Esmeralda Ribeiro, Méarcio Barbosa. Sdo Paulo: Quilombhoje, 2014.

ADUN, Mel. “Vou-me embora pra Oshogbo ”. In: Ogum’s Toques Negros. Organizago
de Guellwaar Addn, Mel Adun e Alex Ratts. Salvador: Ogum’s Toques Negros, 2014,
146-156.

AKOTIRENE, Carla. “Osun é fundamento epistemologico: um didlogo com Oyeronké
Oyewdami”. Disponivel em https://www.cartacapital.com.br/opiniao/osun-e-
fundamento-epistemologico-um-dialogo-com-oyeronke-oyewumi/acesso em 03 de
outubro de 2019.

CARNEIRO, Sueli e CURY, Cristiane Abdon. “O poder feminino no culto aos orixas”.
In: Mulher Negra. Caderno IV. Edicdo comemorativa Instituto Geledés da mulher
negra, Sao Paulo: Instituto Geledés, 1993, 19-35.

153


https://www.cartacapital.com.br/opiniao/osun-e-fundamento-epistemologico-um-dialogo-com-oyeronke-oyewumi/acesso
https://www.cartacapital.com.br/opiniao/osun-e-fundamento-epistemologico-um-dialogo-com-oyeronke-oyewumi/acesso

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

EVARISTO, Conceicdo. “Nos gritos d’Oxum quero entrelagar minha escrevivéncia”.
In: DUARTE, Constancia Lima et al. (Org.). Arquivos femininos: literatura, valores,
sentidos. Floriandpolis: Mulheres, 2014, p. 25-33.

GARUBA, Harry TRADUCAO. “Exploragdes no realismo animista: notas sobre a
leitura e a escrita da literatura, cultura e sociedade africana”. Nonada: Letras em
Revista, vol. 2, nim. 19, octubre, 2012, pp. 235-256.

GILROY, Paul. O Atlantico negro: modernidade de dupla consciéncia. Trad. Cid
Knipel Moreira. Sdo Paulo: Editora 34; Rio de Janeiro: Universidade Candido Mendes,
2001.

GUIMARAES, Geny Ferreira & CORDEIRO Hildalia Fernandes Cunha. “Campo belo:
narrativa insubmissa e insurgente”. Anu. Lit., Florianépolis, v. 24, n. 1, p. 131-148,
2019.

HALL, Stuart. Da Diaspora: identidades e mediagdes culturais. Belo horizonte: Editora
UFMG, 2009.

MACHADO, Adilbénia Freire. “Filosofia africana desde saberes ancestrais femininos:
bordando perspectivas de descolonizacdo do ser-tao que ha em nés”. Revista da
Associacdo Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as (ABPN), [S.l.], v. 12, n. 31, fev.
2020. ISSN 2177-2770. Disponivel em:
<http://abpnrevista.org.br/revista/index.php/revistaabpnl/article/view/835>. Acesso em:
17 jun. 2020.

OLIVEIRA, David Eduardo de. Filosofia da ancestralidade: corpo e mito na filosofia
da educacao brasileira. Curitiba: Editora Grafica Popular, 2007.

OLIVEIRA, David Eduardo de. Ancestralidade na Encruzilhada. Curitiba: Editora
Grafica Popular, 2007a.

OLIVEIRA, David Eduardo de. Cosmovisado africana no Brasil: elementos para uma
filosofia afrodescendente. Curitiba: Editora Grafica Popular, 2006.

OYEWUMI, Oyeérénké. “Matripoténcia: iya nos conceitos filosoficos e instituicdes
sociopoliticas [iorubas]” Tradugdo para uso didatico de OYEWUMI, Oyeronké.
Matripotency: Iya in philosophical concepts and sociopolitical institutions. What
Gender is Motherhood? Nova lorque: Palgrave Macmillan, 2016, capitulo 3, p. 57-92,
por  Nascimento, = Wanderson  Flor  do. Disponivel: https://filosofia-
africana.weebly.com/textos-africanos.html.cAcesso: abril de 2020.

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixas. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2001.

RABELO, Miriam C. M. “Estudar a religido a partir do corpo: algumas questdes
tedrico-metodoldgicas”. Caderno CRH, Salvador, v. 24, n. 61, p. 15-28, Jan./Abr. 2011.

SALES, Cristian Souza de. Da persisténcia de um esquecimento... a resisténcia de

nossa escrita. http://correionago.com.br/portal/da-persistencia-de-um-esquecimento-a-
resistencia-de-nossa-escrita/acessado em de abril de 2017.

154


http://abpnrevista.org.br/revista/index.php/revistaabpn1/article/view/835
http://correionago.com.br/portal/da-persistencia-de-um-esquecimento-a-resistencia-de-nossa-escrita/acessado
http://correionago.com.br/portal/da-persistencia-de-um-esquecimento-a-resistencia-de-nossa-escrita/acessado

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

SALES, Cristian Souza de. “Livia Natalia: poesia negra feminina de abebé nas
maos”. In.  AUGUSTO, Jorge (Org.). Contemporaneidades periféricas. Salvador:
Segundo Selo, 2018, p. 389-415.

SALES, Cristian Souza de. “Livia Natalia: abébé omin poesia e religiosidade afro-

brasileira banhada nas aguas de Oxum”. Sankofa. Revista de Historia da Africa e de
Estudos da Diaspora Africana Ano XI, N°XXI, setembro/2018.

SALES, Cristian Souza de. Assentamentos de resisténcia: intelectuais negras do Brasil
e Caribe em insurgéncias epistémicas (tese de doutorado). Salvador: UFBA, 2020.

SANTOS, Maria Stella de Azevedo. Meu tempo é agora. Assembleia Legislativa do
Estado da Bahia, 2010.

SIMAS, Luiz Antonio; RUFINO, Luiz. Fogo no mato: a ciéncia encantada das
macumbas. Rio de Janeiro: Morula, 2018.

SODRE, Muniz. Pensar Nago. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2017.

SOUZA, Livia Maria Natalia de. Agua Negra e outras aguas. Salvador: Caramureé,
2016.

SOUZA, Livia Maria Natalia de. “Literatura adoxada: as formas de escrita poética da
negritude na cosmogonia afro-brasileira”. Félio — Revista de Letras Vitéria da
Conquista v. 10, n. 2 p. 193-204 jul./dez. 2018.

SOUZA, Livia Maria Natalia de. Agua negra. Salvador: EPP Publicaces e Publicidade,
2011.

SOUZA, Livia Maria Natalia de. Correntezas e outros estudos marinhos. Salvador:
Ogum's Toques Negros, 2015.

VERGER, Pierre Fatumbi. Orixas: deuses lorubas na Africa e no Novo Mundo. 5?
edicdo. Traducdo Maria Aparecida Nébrega. Salvador: Corrupio, 1997.

VILMA, Angela. Orelha do livro Agua Negra. In: NATALIA, Livia. Agua negra.
Salvador: EPP Publica¢es e Publicidade, 2011.

Recebido em: 04/10/2020
Aceito em: 07/10/2020

155



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

ASPECTOS BASICOS SOBRE O SUJEITO INDIVIDUAL E
A COLETIVIDADE NAS RELIGIOES DE MATRIZES
AFRICANAS

Joelcio Jackson Lima Silval
Thayna da Silva Felix?
DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.31306

Resumo

Este trabalho apresenta os resultados da sintese entre as vivéncias e a pesquisa
bibliogréafica desenvolvida durante o processo de ensino-aprendizagem proporcionado
pela disciplina Antropologia, que consta no Projeto Pedagdgico (2007) do Curso de
Servigo Social, da Universidade Federal de Alagoas (Ufal). O objetivo deste artigo
descritivo é situar de forma generalizada os aspectos basicos e a configuracdo do sujeito
individual e da coletividade comumente observados nas religides de matrizes africanas,
em especifico as que se organizam de acordo com a ancestralidade do Povo Nagbé/loruba.
Para isso, foi necessario sistematiza-lo em dois itens: 1) situando quem € o Povo Nago e
0s seus principios na formacdo das religides de matrizes africanas; 2) situando, de fato,
0S aspectos basicos e necessarios para entender os principios de individuo e de
coletividade herdados por religides de matrizes africanas.

Palavras-chave: Religides de Matrizes Africanas. Individualidade. Coletividade.
Nagb/loruba.

ASPECTOS BASICOS SOBRE EL SUJETO INDIVIDUAL
Y LA COLECTIVIDAD EN LAS RELIGIONES DE
MATRICES AFRICANAS

Resumen

Este trabajo presenta los resultados de la sintesis entre las experiencias y la investigacion
bibliografica desarrollada durante el proceso de ensefianza-aprendizaje brindado por la
disciplina Antropologia, la cual forma parte del Proyecto Pedagdgico (2007) del Curso
de Servicio Social, en la Universidad Federal de Alagoas (Ufal). El objetivo de este
articulo descriptivo es generalizar los aspectos basicos y la configuracién del sujeto
individual y de la colectividad cominmente observada en las religiones de matrices
africanas, especificamente aquellas que se organizan segun la ascendencia del Pueblo
Nago/Yoruba. Para eso, fue necesario sistematizarlo en dos items: 1) ubicar quien es el
Pueblo Nago y sus principios en la formacion de religiones de base africana; 2) situar, de
hecho, los aspectos béasicos y necesarios para comprender los principios de individual y
colectividad heredados por las religiones de origen africano.

Palabras clave: Religiones de matriz africana. Individualidad; Colectividad
Nago/Yoruba.

! Universidade Federal de Alagoas. Email: joelcio.silva@fsso.ufal.br
2 Universidade Federal de Alagoas. Email: thayfxx@gmail.com

156


mailto:joelcio.silva@fsso.ufal.br
mailto:thayfxx@gmail.com

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Introducéo

As religides de matrizes africanas sdo as diversas formas de cultos e celebragGes
que ocorrem no Brasil decorrentes dos processos a que foram submetidos os/as
africanos/as escravizados/as sequestrados/as para a América Portuguesa e dos multiplos
encontros entre povos e etnias distintos que se deram nesse contexto e nessas condi¢des
(VASCONCELOQS, 2010). Destacamos, entéo, que, em conformidade com esse processo
de desumanizacao, as religides de matrizes africanas foram e continuam sendo alvo do
6dio e do preconceito enraizado na sociedade com o processo de alienacdo de si e para
com o coletivo, o que anteriormente fez com que os rituais fossem possiveis apenas de
maneira secreta e travestida de catolicismo.

Essas religides sofreram alteragbes no decorrer da historia, sendo uma das mais
preocupantes a introdugdo dos mecanismos mercadoldgicos® advindos dos colonizadores,
que tornaram essa religiosidade um produto exotico a ser comercializado, caminhando,
dessa maneira, para um processo de perda da sua prépria esséncia. Porém, € no processo
continuo de tentar manter essas religibes norteadas pelos principios éticos africanos, e
contra a légica mercadoldgica da sociedade moderna, que elas vém se constituindo como
uma forma de resisténcia, conceito aqui entendido segundo a definicdo de Bosi (1996, p.

11), para quem

resisténcia € um conceito originariamente ético e ndo estético. O seu
sentido mais profundo apela para a forca da vontade que resiste a outra
forca, exterior ao sujeito. Resistir é opor a for¢a prépria a forca alheia.

A justificativa para a utilizagdo do termo “religides de matrizes africanas”, no
plural, advém da existéncia de multiplas identidades coletivas ou metaétnicas que foram
atribuidas aos/as negros/as africanos/as escravizados/as de acordo com interesses
coloniais escravagistas, que substituiram as reais identificacfes étnicas dos grupos por
identidades baseadas nas semelhancas geralmente territoriais, linguisticas ou politicas.
Essas identidades perpassam a organizagdo das religiGes de matrizes africanas ou afro-

brasileiras*, dando origem a um conceito chamado “nagdo”, que, embora tenha sido criado

3 Essas introdugdes dos mecanismos mercadolégicos também entram em consonancia com um processo de
folclorizagdo das diversas culturas africanas.

4 Termo utilizado para n&o deixarmos velado que este foi um processo cultural e histérico, que ndo garantiu
a preservacao de todos os elementos étnicos originarios do continente africano, aculturando-se, inclusive,
a religiosidade dos/as nativos/as e dos colonizadores.

157



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

pelos colonizadores como uma forma cruel de apagamento das diversas identidades
étnicas, é atualmente uma questdo que possibilita a analise das diferentes configuracdes
de cultos afro-brasileiros. A utilizacdo do termo também tem o intuito de entendermos a
Africa como o tdo grandioso continente que se constitui, e ndo cairmos no erro que Braga
(1988) bem aponta:

De maneira geral, fala-se do continente africano com tanta falta de
cerimdnia, pelo menos com pouco cuidado epistemoldgico, usando de
uma estranha logica que considera uma parte, um pedago, as vezes
minusculo, representativo de um mundo ainda ndo de todo conhecido e
pouco estudado. Em alguns textos e em alguns raciocinios, a Africa
mais parece uma espécie de viela, uma rua estreita, um beco sem saida.
Esta deformacdo, que as vezes, alcanga os umbrais académicos e neles
faz morada, ocorre quase sempre em razdo das digressoes
interpretativas desatentas que deixam de considerar, pela necessidade
de sintese, a dimensdo continental africana, territério do talvez mais
fantastico caldeirdo cultural em todo o mundo (BRAGA, 1988, p. 49).

Entdo, é partindo dessa atribuicdo identitaria que este artigo descritivo se propde
a situar de forma generalizada os aspectos basicos e a configuracdo do sujeito individual
e da coletividade comumente observados nas religibes de matrizes africanas, em
especifico as que se organizam de acordo com a ancestralidade do Povo Nagd/loruba®,
proveniente das regides falantes do loruba, “que hoje compdem a Nigéria, 0 Benin e Togo
(iorubalandia)” (ARAUJO, 2013, p. 6). Porém, isso ndo significa que tais aspectos
estejam limitados aos cultos de matriz Nagd, podendo, inclusive, estar ausentes desses
cultos, pois as religides de matrizes africanas, na sua constituicdo e resisténcia, vém
aglutinando diversos saberes, apresentando, na atualidade, uma vasta pluralidade.

Este artigo apresenta os resultados da sintese entre as vivéncias e a pesquisa
bibliografica desenvolvida durante o processo de ensino-aprendizagem proporcionado
pela disciplina de Antropologia, que consta no Projeto Pedagdgico (2007) do Curso de
Servico Social, da Universidade Federal de Alagoas (Ufal). A partir da exposicdo em aula

do documentario 1912: Quebra de Xangd®, produzido pelo Prof. Dr. Siloé Soares de

5> A escolha por realizar esta analise a partir do grupo Nagd/loruba ndo tem o intuito de seguir o que foi
nomeado de “purismo Nagd”, mas tem, sim, 0 intuito de entender as caracteristicas especificas de um grupo
especifico, que se manifesta de forma heterogénea nas configuragdes atuais das religides de matrizes
africanas. Seguimos, assim, o principio de que essas religides ndo sdo apenas parte da cultura negra, mas
sdo constituidas por culturas diversas (inclusive, dentro de uma diversidade africana), que passaram por um
processo de sincretismo e transculturagao.

& O documentario apresenta a histéria dos ataques e perseguic@es sofridas pelos/as adeptos/as das religides
de matrizes africanas, legalmente iniciadas no dia 2 de fevereiro de 1912, em Macei6-AL, como resultado
da intolerancia religiosa desenvolvida pela politica do Estado, episddio historico conhecido como Quebra
de Xango.

158



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Amorim, docente da referida disciplina, planejou-se como atividade avaliativa
desenvolver um artigo com base em pesquisa bibliografica sobre uma temaética de
interesse comum as duplas de discentes. Dessa forma, esta tematica foi escolhida por se
tratar de um assunto referente as religides das quais os autores sdo adeptos. Para isso,
sistematizou-se metodologicamente este artigo em dois itens: 1) situando quem é o Povo
Nagb e os seus principios na formagao das religides de matrizes africanas; 2) situando, de
fato, os aspectos bésicos e necessarios para entender os principios de individuo e de
coletividade herdados pelas religides de matrizes africanas.

1 Povo Nago e a sua Contribuicdo Cultural

Foram designados pelos colonizadores como Nagd, ou Anagd, os/as negros/as
africanos/as escravizados/as que tinham em comum o idioma lorubd (datado como
existente ha pelo menos 6 mil anos), em sua maioria, originarios do sudoeste da Nigéria.
Sendo assim, Nagd é uma identidade etnolinguistica designada pelo trafico negreiro,
considerando o idioma como fator de identificagdo de um povo, independente de seus
costumes e segmentos diferenciados. O trafico do Povo Nago foi registrado durante todo
0 periodo de trafico transatlantico para a America, principalmente durante o século XVI
e o inicio do XIX. No Brasil, o Povo Nag6 foi o Gltimo a se estabelecer e ficou centrado,
em sua maioria, em Salvador (BA) e Recife (PE).

Segundo Santos (2008), os grupos da iorubalandia (sul e centro do Daomé e
sudoeste da Nigéria) sdo conhecidos no Brasil pelo nome Nagd, aplicado coletivamente
aos grupos falantes do loruba, que tém territorios préximos e que, por regionalizacéo,
consideram cultural e mitologicamente Oduduwa de 11 Ifé” como seu progenitor. Ainda

segu ndo a autora:

Os Ketu, Sabe, Oyo, Egba, Egbado, ljesa, ljebu [que sdo grupos étnicos
Nag6/loruba] importaram para o Brasil seus costumes, suas estruturas
hierarquicas, seus conceitos filosoficos e estéticos, sua lingua, sua
masica, sua literatura oral e mitoldgica. E, sobretudo, trouxeram para o
Brasil sua Religido (SANTOS, 2008, p. 29).

7 A cidade de llé-Ifé (11é-1fe) é considerada pelos yortiba o lugar de origem de seus primeiros grupos. Ifé é
0 berco de toda religido tradicional yorubé (a religi&o dos Orisa, o Candomblé do Brasil), um lugar sagrado,
onde os deuses ali chegaram, criaram e povoaram o0 mundo e depois ensinaram aos mortais como 0s
cultuarem, nos primordios da civilizaco. 118-1fé é o ‘Bergo da Terra’ (BARRETTI FILHO, 1984).

159



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

A religiosidade como uma das influéncias do Povo Nagd, que hoje é organizada e
agrupada em religibes de matrizes africanas ou religides afro-brasileiras, é facilmente
identificada por caracteristicas comuns que vdo além da sua configuracéo litargica/ritual,
ultrapassando principalmente o &mbito filosofico. Dado o processo historico,

[c]om a abolicdo da escravatura, em 1888, houve uma proliferacdo de
terreiros em Salvador e em cidades do Reconcavo Baiano [...]. Mesmo
libertos, os negros ainda ndo podiam exercer uma cidadania real.
Continuavam as margens da sociedade. Nesse contexto, os terreiros de
candomblé passaram a se constituirem [sic] em espacos de construcao
de identidade cultural negra, que se afirmava remetendo ao passado
africano. Os rituais, naquela época, ja eram realizados por descendentes
de africanos que passaram a ter a Africa como um ideal. Era ao antigo
continente que eles recorreriam para a constituicdo da africanidade,
assim como para reforgar e dar autenticidade a seus conhecimentos
rituais. Nesse processo, os terreiros de tradicdo nagé ganharam uma
posicdo privilegiada, se comparados aos terreiros de tradicdo jeje e
angola. Talvez esse privilégio se devesse a uma ideia de Africa
relacionada a crescente visibilidade da identidade nagd (MORAIS,
2010, p. 29).

As religides de matriz africana Nagb geralmente se consideram religides
monoteistas substanciais®, em que existe um deus criador, identificado como Olodumaré
ou Olorum® (senhor ou senhora'® do Orum, mundo espiritual ou mundo das energias),
também existindo 0s orixas, que sdo energias da natureza divinizadas e com
caracteristicas do antropoformismo*!, que, na mitologia, sdo criadas por Olorum e as
quais os/as adeptos/as prestam cultos como uma forma de conexdo com sua particula
energética ancestral e divina; outro ponto em comum € o culto aos ancestrais, sendo eles
consanguineos, energeticos (o proprio culto aos orixas) ou sociais.

Para algumas pessoas, 0s orixas sao considerados antepassados que viveram na
Terra e foram divinizados. O culto aos orixas na Africa lorubana é dividido por cidades
que cultuam apenas um orixa ou um pequeno grupo de orixas, de quem a comunidade

considera-se descendente, o que se configura de forma diferente no Brasil devido ao

8 Devido a vasta quantidade de relatos e discussdes nas quais adeptos afirmaram o entendimento da criagéo
do mundo e dos orixas a partir de Olorum, identificou-se que, em sua maioria, as religides de matriz africana
Nagd se consideram como monoteista substancial, que seria a crenca em inimeros deuses diferentes,
provenientes de uma substancia subjacente.

°Olorum é utilizado principalmente quando utilizamos a comunicagéo oral, pois ao falar o nome Olodumare
os adeptos das religides devem fazer reveréncia a este.

1F mais comum a identificagdo de Olodumaré como uma divindade masculina, porém, existem afirmacdes
advindas das religides, que afirmam néo ter ao certo um género a ser tratado.

110 antropomorfismo é uma forma de pensamento que atribui caracteristicas ou aspectos humanos a
animais, deuses, elementos da natureza e constituintes da realidade em geral.

160



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

processo de desumanizacdo e também a constituicdo da tradicdo fundamentada na
oralidade e na hereditariedade, surgindo a necessidade da transculturagédo dos cultos para
que eles continuassem existindo, o que foi consolidado em diversas religibes afro-
brasileiras, por exemplo, o candomblé. Outras formas mais conhecidas de culto aos
ancestrais, que também sio heranca do Povo Nagd, s&o o Lese-Egun, ou culto a égun, que
caracteriza, de fato, o culto aos ancestrais consanguineos, e o culto as sociedades de
Gelédé e Eleekod, que simbolizam aspectos coletivos do poder ancestral feminino
(SANTQOS, 2008).

Para as religides de matrizes africanas com a influéncia Nagd, o “terreiro” —
expressao que designa o espaco sagrado dos orixas, o espaco das festividades, cozinha e
demais cdmodos — é comumente entendido como 0 espaco onde vive, transitoria ou
fixamente, uma comunidade e suas representacdes materiais e simbdlicas do sagrado no
Ayé'? (plano material), que se liga a0 Orum (plano espiritual e divino), através do orixa
Exu, que é o responsavel pela comunicagéo entre os dois planos. O terreiro também é o
espaco onde sdo desenvolvidas as diversas atividades, como canto, danga, arte, cozinha,
ensinamentos orais dos valores, das historias e demais instrucdes, e € por meio desse
sistema que a comunidade cria vinculos socioculturais que ultrapassam a religiosidade,

estabelecendo uma reconexdo com a ancestralidade africana.

1.2 Hierarquia e Tempo Dentro dos Terreiros

No vasto leque de contribui¢bes culturais do Povo Nagd, mesmo que sob as
condicGes em que se deu esse processo, destaca-se, em especifico nas religides afro-
brasileiras, a concepcdo de hierarquia e tempo, que foi de certa forma incorporada ao dia
a dia das comunidades de terreiros e & individualidade de seus membros.

A hierarquia dentro do terreiro fundamenta-se no processo de aprendizagem e
reconexdo do individuo e do coletivo, ou seja, desenvolvem-se fungdes dentro do terreiro
baseadas nos principios da religido que enriquecera seu individual e espiritual,
contribuindo para o fortalecimento da comunidade religiosa e para o repasse do
ensinamento obtido. Dessa forma, todos os postos/cargos ocupados dentro dos terreiros

sdo importantes para o bem-estar da comunidade e do individuo, por isso, cada processo

2 Em relacdo a grafia das palavras em loruba: ndo estamos certos de que a grafia esta correta e
correspondente ao lorubd, mas utilizamos a grafia que é comumente utilizada por comunidades de terreiros
e pesquisadores do assunto.

161



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

deve ser respeitado e apreendido ao méximo, prezando pelo ensinamento adquirido em
cada ciclo. Para as religibes de matrizes africanas, “as nog¢des de tempo, saber,
aprendizagem e autoridade, que s&o as bases do poder sacerdotal no candomblé, de caréater
iniciatico, podem ser lidas em uma mesma chave” (PRANDI, 2001b, p.44).

Nas religibes afro-brasileiras com a heranca Nag6, é comum que a noc¢ao de tempo
tenha uma definicdo diferente, sendo definido pelo orixa e pela comunidade que, sob
consulta aos oraculos, define o tempo ideal para os atos religiosos. O mesmo acontece
com o cargo sacerdotal, que é apontado por vezes até antes do nascimento, quando o
individuo vem ao mundo e 0 tem como seu “destino”. A reconexdo com a ancestralidade
também se d& em funcdo do respeito e comprometimento relativo ao tempo, ao orixa, ao

terreiro/comunidade e as hierarquias dentro da religido, conforme afirma Prandi (2001b):

Num terreiro de candomblé, praticamente todos os membros da casa
participam dos preparativos, sendo que muitos desempenham tarefas
especificas de seus postos sacerdotais. Todos comem no terreiro, ali se
banham e se vestem. As vezes, dorme-se nos terreiros noites seguidas,
muitas mulheres fazendo-se acompanhar de filhos pequenos. E uma
enormidade de coisas a fazer e de gente as fazendo. H&4 uma pauta a ser
cumprida e horarios mais ou menos previstos para cada atividade, como
“ao nascer do sol”, “depois do almog¢o”, “de tarde”, “quando o sol
esfriar”, “de tardinha”, “de noite” (PRANDI, 2001b, p. 45).

Dessa forma, sdo definidas diversas funcbes dentro dos terreiros. Dentre elas,
destacam-se as funcBes de alguns cargos comumente encontrados nas religibes afro-
brasileiras, porém, devido ao processo historico brasileiro, nem todas tém sua
correspondéncia no continente africano, tendo sido criadas aqui mesmo no Brasil, diante
das necessidades apresentadas ao longo da historia. Os cargos mais comuns sdo: 1)
lyalorixd ou Babalorixa, que se encontra no posto mais elevado dentro do terreiro, é
popularmente conhecido como Mae ou Pai de Santo; 2) Ogan, cargo masculino que
desempenha vérias tarefas espirituais e ndo entra em transe; 3) lyaeghé ou Babaeghg,
responsavel por manter a ordem, tradicao e hierarquia, considerada a segunda pessoa na
hierarquia do terreiro; 4) lyalaxé, quem zela pela distribuicdo da energia fundante e cuida
do ritual; 5) lyakekeré, mée pequena da casa, segunda sacerdotisa que esta a disposicao
para ajudar e ensinar as pessoas iniciadas; 6) Babakekeré, pai pequeno da casa, segundo
sacerdote, também esté a disposicdo para ajudar e ensinar; 7) Ojubond ou Agibond, quem
supervisiona e auxilia na inicia¢do, € a “mae criadeira”; 8) Axogun, cargo masculino que

é responsavel pelo sacrificio dos animais; 9) lyabassé, cargo feminino responsavel pelo

162



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

preparo dos alimentos sagrados, comida de santo; 10) Egbomi, toda pessoa iniciada que
entra em transe e que ja cumpriu os ritos de sete anos de iniciacdo; 11) Ekedi, cargo
feminino®® semelhante ao de Ogan, que é responsavel por cuidar dos sujeitos iniciados
quando eles estdo em transe; 12) lyawd, filho de santo iniciado que entra em transe com
0 orixa; e 13) Abian, neofito/a que ainda ndo foi apontado/a como Ogan ou Ekedi, nem
foi iniciado/a como lyawd (PRANDI, 2001a).

2 Individualidade, Coletividade e suas Conexdes

As religides afro-brasileiras que de alguma forma absorveram elementos da
cultura Nagb expressam-se em um sistema individuo-coletivo baseado na concepgao de
mundo Ayé-Orum®® (ou mundo fisico—mundo espiritual), envoltos e conectados pelo axé,
que é o elemento fundamental, energia viva ou componente dindmico presente na
natureza e em diversos atos realizados pelos/as adeptos/as dessas religides, no sentido de
desperta-lo para redistribui-lo entre a comunidade, entrando, assim, em comunhao com o
coletivo ancestral, seja ele divino (orixas) ou familiar e social (culto a Eguns e outras
comunidades) (SANTOS, 2008). Partindo desse conceito macro, explica-se em seguida,
a partir das vivéncias e observacdes dos autores'®, os itens: 1) Egbé: a maior representacio
da coletividade Nag0; 2) Ori, Ara e o sujeito individual; e 3) Exu e Axé: dois elementos

fundamentais para as religides afro-brasileiras e seus/suas adeptos/as.

2.1 Egbé: a maior representacdo da coletividade Nago

Anteriormente, foi situado o terreiro (egbhé ayé, comunidade fisica) enquanto um
espaco além do material. Destrinchando isso, primeiramente, € necessario entender que o
terreiro € um espaco coletivo ou a maior representacdo de uma egbé (comunidade), pois,

“na diaspora, o espago geografico da Africa genitora e seus conteudos culturais foram

13 Verifica-se também que os cargos tém um forte recorte de género, apontando uma boa tematica para
discussdo.

140s cargos citados sdo mais comuns no candomblé.

15 Vale ressaltar que ndo podemos fazer uma leitura de Orum como o Paraiso cristdo. Na verdade, o Orum
constitui um plano coexistente e horizontal ao Ayé. Segundo Santos (2008), em lorubé, as palavras que
designam literalmente Céu—Terra sdo llé-Sanmao.

16 E importante ressaltar que, por ser uma descricéo feita a partir de vivéncias e pesquisa bibliografica, pode
haver discordancias em relacéo as formas de manifestagdes e sentidos dos elementos abordados, tanto no
Brasil como na iorubalandia. Ressalta-se essa questdo dando énfase a existéncia da pluralidade.

163



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

transferidos e restituidos no ‘terreiro’” (SANTOS, 2008, p. 33). Porém, além do espaco
geografico e dos contetdos culturais ndo materiais, os terreiros também séo 0s espagos
onde estdo localizados os objetos dos cultos, em especifico, pode-se destacar 0s ighas ou
assentamentos, que eram apenas coletivos em forma de &jobo (assentamento coletivo), os
quais, com o processo histérico, além de ter seus elementos fundamentais modificados,
passam a ser constituidos também individualmente para cada sujeito iniciado da
comunidade, expressando um elemento da coletividade e da individualidade dentro do
préprio terreiro. Segundo Santos (2008):

O vinculo que se estabelece entre 0s membros da comunidade ndo esta
em fungdo de que eles habitem num espago preciso: os limites da
sociedade egbé ndo coincidem com os limites fisicos do ‘terreiro’. O
‘terreiro’ ultrapassa os limites materiais (por assim dizer polo de
irradiacdo) para se projetar e permear a sociedade global. Os membros
do egbé circulam, deslocam-se, trabalham, tém vinculos com a
sociedade global, mas constituem uma comunidade “flutuante”, que
concentra e expressa sua propria estrutura nos “terreiros” (SANTOS,
2008, p. 33).

Além das egbés ayé, também existem as egbé orum (comunidades do plano
espiritual/energético), as quais ja foram citadas anteriormente e que também representam
uma coletividade ancestral que tem conex@o com os terreiros através do axé dos rituais
de iniciacao, rituais de passagens e rituais de morte, assim como dos objetos, atos, crencas

e cultos.

2.2 Ori, Aré e o Sujeito Individual

Ori é traduzido literalmente como ‘“cabeca”, porém, existe toda uma crenca
envolta nesse elemento, visto que, sobretudo, este também é uma divindade. Ori é a
particula divina individual de cada ser. Para o Povo Nag6, cada pessoa, antes de vir ao
ayé, tem o seu destino modelado junto ao seu ori-orum (duplo do Ori no mundo espiritual)
pelo orixa Ajala, enquanto tem o seu ori-ara (cabeca fisica) e ori-inG*’ (interior da cabeca)
desenvolvidos no ventre de sua mae. No momento do nascimento, os pulmdes recebem o
eleemi (sopro divino ou ar-massa), que faz com que desperte o iponri (energia espiritual
individual carregada de axé), responsavel pela ligacdo desse Ori individuo com seu duplo

espiritual. O Ori, simbolo da individualidade de cada ser, também é o0 meio de conexao

17 Alguns estudiosos e estudiosas falam sobre a sua correspondéncia com as glandulas hipdfise e pineal.

164



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

com o éleda (senhor ou senhora dos seres viventes), orixa que rege tal Ori, conectando-
se assim a uma coletividade energética natural. Sobre as culturas africanas e a simbologia

da cabeca, Braga (1988) aponta que:

Diferentes culturas africanas associam a cabeca a ideia de poder, de
comando, de superioridade. Pesquisas tém sido realizadas com
proposito bem definido de compreensédo da preeminéncia da cabega em
relacdo as outras partes componentes do corpo humano enguanto
geradora de cultura ou comportamento cultural. Analises dessa natureza
sdo capazes de detectar as razdes profundas que definem a agéo corporal
como um todo, seu significado profundo e delineador da projecao do
homem no seu universo cultural. Compreende-se, entdo, a importancia,
primazia hieratica da cabeca. Tais afirmativas sdo particularmente
verdadeiras para o conjunto das etnias africanas comprometidas com o
processo civilizatorio, de onde flui todo um ideario explicativo do
sentido sagrado da cabega, veiculado, no Brasil, pelas diferentes formas
de organizacdes religiosas de que os candomblés servem de exemplo
mais tipico (BRAGA, 1988, p. 63).

Aré é o corpo fisico, regido pelo orixad Exu Bara, senhor da comunicacéo e do
inicio, senhor do corpo. Ara junto a Ori formam as duas representacfes do sujeito
individual, pois cada um tem um corpo e um Bara ao qual prestam culto. Ori e Bara sdo
as duas divindades que formam o ser em seus aspectos espiritual e individual,
representado principalmente pelo corpo propriamente dito, que, para os Nago, é algo
sagrado, pois € o que possibilita a comunicacdo com as divindades, entidades e energias,

e, consequentemente, com a egbé.

2.3 Exu e Axé: dois elementos fundamentais

Como ja citado anteriormente, o axé € a energia dindmica e o principal
fundamento e principio vital para as religides afro-brasileiras Nag6, assim como, para as
religibes tradicionais africanas, 0 axé € algo plantado e transmitido através das relacdes

sociais e com a natureza. Santos (2008) afirma que o axé

[é] a forga que assegura a existéncia dindmica, que permite o acontecer
e 0 devir. Sem ase, a existéncia estaria paralisada, desprovida de toda
possibilidade de realizagio. E o principio que torna possivel o processo
vital. Como toda forca, 0 ase € transmissivel; é conduzido por meios
materiais e simbdlicos e acumulavel. E uma forca que s6 pode ser
adquirida pela introjecdo ou por contato. Pode ser transmitida a objetos
ou seres humanos (SANTOS, 2008, p. 39).

165



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Em todo esse processo de conexdo e troca de energia hé a presenca do orixa Exu,
pois esse é o sentido de sua propria existéncia enquanto energia: conectar, ligar,
transportar, comunicar. Exu tem suas multiplas formas de se manifestar, mas o importante
nesse processo € entender que todos precisam de Exu, pois ele é quem transporta o axé
coletivo, assim como € responsavel pelo axé individual, o iponri e 0 ard em seu aspecto
Bara (senhor do corpo).

Por meio de todo esse sistema, identifica-se que, para o Povo Nagé, o individuo e
a coletividade estdo em constante conexdo, mesmo dentro de suas definigdes diferentes,
0 que leva a pensar as religides afro-brasileiras como resisténcia também contra a logica
da individualidade egoista e a alienacdo para com o coletivo, tendo como parametro um

outro sistema de moral e ética.

Considerag6es Finais

O desenvolvimento do presente estudo possibilitou uma andlise inicial a partir da
reflexdo de como costuma se configurar as relaces individuais e coletivas dos/as
adeptos/as das religibes de matrizes africanas com a influéncia do Povo Nag6, que
constitui um dos povos negros escravizados, diante dos aparatos religiosos e da relacdo
entre representatividade e reciprocidade no culto e nas crencas. Este estudo despertou
ainda o interesse sobre a influéncia do Povo Nag6 na concepcao brasileira de comunidade,
para além da comunidade de terreiro, a comunidade das favelas e dos sujeitos
historicamente marginalizados.

A construcdo e reconexdo da identidade a partir da ancestralidade do Povo Nagd
contribuem para manter viva a diaspora africana dentro do Brasil, apesar dos diversos
ataques sofridos por estes desde a escraviddo até os tempos atuais. A construcdo dessa
identidade, dentro do pais com a maior populacio negra fora da Africa, nos faz questionar
como os/as negros/as no Brasil ainda sofrem diferentes formas de racismo, entre elas, a
intolerancia religiosa. Nesse contexto, as religides afro-brasileiras e 0s seus terreiros
podem se tornar um ambiente de reconexao com os seus; lugar que possibilita a sensacao
de liberdade perante o racismo fora dos muros dos terreiros; lugar que fortalece a
identidade da populacdo negra; lugar este que o racismo tentou e tenta apagar

cotidianamente.

166



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Assim, no que se refere as comunidades de terreiros, percebe-se como marca
essencial a forte resisténcia, seja pelas diferentes formas de preservagdo do culto ou
através da tentativa constante de ruptura com a visdo exdtica criada pela sociedade
moderna, que transpassa o terreiro e atinge também seus/suas adeptos/as. Dessa forma, é
extenso o contraste entre a construcao das relaces na sociedade brasileira e como se déo
as relagdes nos terreiros, ora pelo esteredtipo racista criado sobre o que € ser negro/a,
desmistificado dentro do terreiro, visto que o0s orixds sdo tidos como guerreiros e
guerreiras negros/as que possuem diferentes caracteristicas; ora pela dindmica de vivéncia
distinta, em que o tempo é enriquecedor e possui uma interpretacdo diferente daquela
vivenciada na sociedade capitalista.

Essas relacBes no interior dos terreiros trazem outra perspectiva do que é
hierarquia. Indo aléem da subordinacdo, o poder obtido assume o papel de orientacao,
passagem do conhecimento, com o objetivo de transmitir ao individuo adepto da religidao
toda a sua historia ancestral, saberes espirituais e naturais, relativos as propriedades das
plantas e a energia vital que influencia o ser. Por isso, o tempo é um fator determinante,
pois é ele que ira fomentar no individuo o saber, a reconexao espiritual que ira aproximar
esses sujeitos da ancestralidade e da comunidade, sendo este um processo indefinido.

Nesse sentido, a busca da conexdo com a ancestralidade através das religides afro-
brasileiras contribui para o fortalecimento desses corpos e mentes, bem como para a
ligacdo com as comunidades dos terreiros, suas crencgas, e para a resisténcia a fim de
manter viva a diaspora. A unido com o coletivo e o ancestral é imensuravelmente
enriquecedora, tendo em vista que esse € um processo reciproco em que o individuo

sustenta o coletivo e o coletivo sustenta o individuo.

Referéncias

1912: O quebra de Xangd. Direcdo: Siloé Amorim. Maceid: Instituo Zumbi dos Palmares;
Governo de Alagoas; Staff Video Productes, 2006. 1 video (53 min.). Disponivel em:
https://www.youtube.com/watch?v=gnpy-dJSmkc&t=2s. Acesso em: 18 fev. 2018.

ARAUJO, Patricio Carneiro. Trajetoria das Religides Afro-Brasileiras ou: ‘como
chegaram até aqui?’. [2013]. Disponivel em: https://silo.tips/download/trajetoria-das-
religioes-afro-brasileiras-ou-como-chegamos-ate-aqui-1. Acesso em: 1 ago. 2019.

BARRETTI FILHO, Aulo. I1é-1fé: o berco religioso dos Yoruba, de Oduduwa a Sango.
Junho, 1984. Disponivel em: https://aulobarretti.wordpress.com/revista-ebano-ile-ife/ile-
ife/. Acesso em: 1 ago. 2019.

167


https://www.youtube.com/watch?v=gnpy-dJSmkc&t=2s
https://silo.tips/download/trajetoria-das-religioes-afro-brasileiras-ou-como-chegamos-ate-aqui-1
https://silo.tips/download/trajetoria-das-religioes-afro-brasileiras-ou-como-chegamos-ate-aqui-1
https://aulobarretti.wordpress.com/revista-ebano-ile-ife/ile-ife/
https://aulobarretti.wordpress.com/revista-ebano-ile-ife/ile-ife/

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

BELO, Rafael Alexandre. Rastros do “Xango” Alagoano: contribuicBes para a historia
da educacdo. Maceid: Fapeal: Imprensa Oficial Graciliano Ramos, 2018.

BOSI, Alfredo. Narrativa e resisténcia. Itinerarios — Revista de Literatura, n. 10, 1996.
Disponivel em: https://periodicos.fclar.unesp.br/itinerarios/article/view/ 2577/2207.
Acesso em: 1 ago. 2019.

BRAGA, Julio. Fuxico de Candomblé: estudos afro-brasileiros. Feira de Santana, BA:
UEFS Editora, 1988.

MORAIS, Mariana Ramos de. Nas Teias do Sagrado: registros da religiosidade afro-
brasileira em Belo horizonte. Belo horizonte: Espago Ampliar, 2010.

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixas. Sdo Paulo: Companhia de Letras, 2001a.

PRANDI, Reginaldo. O candomblé e o tempo: concep¢des de tempo, saber e autoridade
da Africa para as religiGes afro-brasileiras. Revista Brasileira de Ciéncias Sociais, vol.
16, n. 47 - outubro, 2001b. Disponivel em:
http://www.scielo.br/pdf/rbcsoc/v16n47/7719.pdf. Acesso em: 1 ago. 2019.

SANTOS, Joana Elbein dos. Os Nagb e a Morte: pade, asésé e o culto Egun na Bahia. 13.
ed. Petropolis, RJ: Vozes, 2008.

VASCONCELOS, Jorge Luiz Ribeiro de. Axe, Orixa, Xiré e Musica: estudo de musica e
performance no candomblé queto da Baixada Santista. 2010. 242p. Tese (Doutorado em
Musica) — Instituto de Artes, Universidade Estadual de Campinas — Unicamp. Campinas,
2010.

Recebido em: 02/05/2020

Aceito em: 07/10/2020

168


https://periodicos.fclar.unesp.br/itinerarios/article/view/%202577/2207
http://www.scielo.br/pdf/rbcsoc/v16n47/7719.pdf

Revista Calundu —\ol.4, N.2, Jul-Dez 2020

RITUALIDADES DO MISTERIO PESSOAL: O SEGREDO
DE ORIXA NO BATUQUE AFRO-SUL

Marcus Vinicius de Souza Nunes?
DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.31960

Resumo

Nesta pesquisa, apresentamos algumas caracteristicas teoldgicas e rituais proprias do
Batuque, uma religido afro-brasileira tipica do sul do Brasil, motivo pelo qual também é
referido como Batuque afro-sul. Colocamos esta tradigdo em perspectiva, olhando-a no
contraste com outras tradi¢oes religiosas afro-brasileiras, bem como introduzimos a sua
caracteristica teologica mais prépria, chamada segredo de Orixa, dando seu conceito,
sua finalidade ritual e as possiveis origens desta tradicdo peculiar ao Batuque.

Palavras-chave: Batuque. Orixa. Ritual. Pessoa.

RITUALIDADES DEL MISTERIO PERSONAL:
EL “SECRETO DE ORIXA” EN EL BATUQUE AFRO-SUR

Resumen

En esta pesquisa presentamos algunas caracteristicas teologicas y rituales propias de
Batuque, una religion afrobrasilefa, tipica del sur de Brasil, por lo cual también es
Ilamada como Batuque afro-sur. Esta tradicion la ponemos en perspectiva, mirandola en
contraste con otras tradiciones religiosas afrobrasilefias, bien como introducimos su
caracteristica teoldgica mas propia, llamada secreto de Orixa. Presentamos su concepto,
su finalidad ritual y posibles origenes de esta tradicion peculiar de Batuque.

Palabras-clave: Batuque. Orixa. Ritual. Persona.

1. Introducéo

Nossa pesquisa pretende apresentar a tradicdo religiosa afro-brasileira chamada
Batuque no contexto das demais tradicdes presentes no Brasil. Nosso fim ultimo,
todavia, ndo se restringe a um apanhado geral do estado dessa tradi¢do no Brasil. Aqui
nos limitaremos a analise de uma de suas dimensdes litlrgicas e rituais mais
desconcertantes, conhecida como segredo de Orixa. Apresentaremos 0 seu conceito, a
sua importancia dentro do ritual, bem como possiveis causas para sua origem.

Nosso método remonta a leitura de bibliografia especializada, também a

experiéncia junto a casas de religido afro no Rio Grande do Sul e em Santa Catarina.

! Universidade Federal de Santa Catarina. Email: mvinicius.snunes@gmail.com

169



Revista Calundu —\ol.4, N.2, Jul-Dez 2020

N&o se trata, contudo, de uma andlise de dados etnograficos. Partimos dos dados
desenvolvidos nas ciéncias sociais, que sao indispensaveis em direcdo a uma reflexao
que lé existencialmente o fendmeno afrorreligioso e que desdgua no campo de uma
possivel teologia afrorreligiosa, ou ainda, afroteologia, buscando compreender seu
sentido e seus contributos para uma reflexdo mais ampla para as ciéncias da religido.

Em primeiro lugar, trataremos de apresentar um amplo escopo das religifes afro-
brasileiras. De que modo podem ser agrupadas, quais sdo as caracteristicas minimas
comuns que nos permitem classifica-las de tal ou qual modo e seus tragos teoldgicos
fundamentais, em especial a nog¢éo de possessao.

Em seguida apresentamos o Batuque. Suas principais nacdes, seus tracos
litdrgicos e teoldgicos peculiares. Em especial trataremos do segredo de Orixa, fato
litrgico e teoldgico que, segundo nossas pesquisas, & exclusivo dessa tradi¢do
afrorreligiosa. Aventaremos possiveis causas para tal peculiaridade, tanto de ordem

material — econdmica, social, politica — quanto de ordem teoldgica intrinseca.

2. As religides afro-brasileiras

O campo das religibes afro-brasileiras &€ complexo e diversificado. Mesmo o
termo religides afro-brasileiras é passivel de questionamento. Haveria diferenca entre
estas e um conceito mais genérico, de religides de matriz africana. O que faz uma
religido ser afro-brasileira ou de matriz africana?

Alguns julgam possivel fazer uma ampla distingdo entre religibes de matriz
africana aculturadas e ndo aculturadas. Esta classificacdo aparece em importantes
textos da etnologia (SANTQOS, 2012), e inclusive € a divisdo adotada pelo IBGE na
realizacdo. NOs a adotamos em parte. Questionamos a possibilidade de falarmos em
religibes ndo aculturadas. Circula fortemente entre os afro-religiosos o mito da pureza
teoldgica e litdrgica. Alguns cultos teriam guardado, quase que intacta, a pureza das
tradicGes africanas enquanto outros, no extremo oposto, teriam a tal ponto se afastado
de tais tradi¢c6es que mesmo o termo afro ndo lhes poderia ser facilmente aplicado.

Contudo, ceder a esta divisao tao clara seria, a nosso ver, ceder as reelaboracées
identitarias proprias, sem ddvida validas, feitas em contexto cultual, que expressam uma
legitima construcdo teoldgica préopria de determinados grupos religiosos, mas que

dentro de nossas perspectivas conceituais ndo corresponde plenamente aos fatos

170



Revista Calundu —\ol.4, N.2, Jul-Dez 2020

culturais que aqui apresentamos. Por isso apresentamos nesta introducdo uma
classificacdo das religides afro? em dois grandes grupos, um menos aculturado e outro
mais aculturado, pois levamos em conta que no primeiro também ha evidentes tracos de
aculturacdo e no outro também evidente busca de tradicGes e matrizes culturais
tradicionais.

Dentro do grande grupo das religides afro menos aculturadas situam-se o sem
nimero de Candomblés, Batuques, Xangds, que genericamente sdo chamados Nacoes.
Trés grandes grupos étnicos estdo na origem dessas nacgdes, o jeje, proveniente da regido
do atual Benin, o nagd ou yorubd, vindos da atual Nigéria e parte do Benin e o bantu,
da costa ocidental sul da Africa, principalmente da Angola e Congo. A cada um desses
grupos étnicos corresponde uma lingua, ainda usada liturgicamente: O fon para os jejes,
0 yoruba para 0s nag6s e o kimbundo para o0s bantus. A conservacao da lingua litdrgica é
uma das marcas dessas religides menos aculturadas. Ademais, cultuam prioritariamente,
se bem que nem sempre exclusivamente, as divindades dos pantedes de seus lugares de
origem: Vodun, para os jejes, Orixas, para os nagoés, Inkices para os bantus. Quando
dizemos, por exemplo, candomblé, sob esta rubrica abrigam-se uma variedade
gigantesca de tradicdes teoldgicas, liturgicas, filosoficas, linguisticas. Por exemplo,
mesmo um candomblé de origem nag6 pode ser Candomblé Ketu, Candomblé ljexa,
pode ser ainda um culto de nacdo Nag6-Egba, ou mesmo mesclada com o culto jeje,
como Nago-Efon.

No grande grupo das religides mais aculturadas se encontram as umbandas,
juremas, quimbandas, que mesclam muitos elementos da cultura popular, do
cristianismo, da cultura indigena com elementos afros, especialmente nagds e bantus.
Sua lingua litargica é o portugués e seu pantedo inclui o culto de arquétipos da cultura
popular, como o preto-velho, o indigena, o marinheiro, a crian¢a. Sdo ritualmente
menos complexas, apesar de gozarem de patrimonio litrgico e teoldgico préprio.

Entretanto, a separacdo entre esses dois grandes grupos ndo € tdo rigida quanto a
primeira vista pode nos parecer. HA muitos transitos simbolicos que ocorrem em
diversas areas, seja em divindades que se incorporam de um lado para outro, na lingua,
nas roupas, na compreensdo teoldgica. Ao fim, talvez pudéssemos falar de um Unico

grande grupo que varia em uma grande escala de aculturacéo.

2 Seguindo a nossa classificagdo, uma possivel disjuncdo entre religiGes afro-brasileiras e religides de
matriz africana ndo se justifica. Assim, muitas vezes usamos apenas a expressdo religides afro para
amplamente conter 0 maior nimero possivel de nuances de sentido.

171



Revista Calundu —\ol.4, N.2, Jul-Dez 2020

O nosso trabalho se restringe a uma especifica tradigdo dentro do grande grupo
menos aculturado, a saber, do Batuque afro-sul. Dentro do grande escopo de pesquisas e
estudos, desde tantas perspectivas teoricas, o grupo nagb tal como mantém suas
tradigOes, especialmente na Bahia e no sudeste, se tornou o grande padrdo normativo, 0
canon da pesquisa e também do culto. Outras tradi¢des, como o Batuque, acabam por
serem menos consideradas. Aqui trataremos da tradicdo religiosa afro-sul a partir de
determinados pontos de divergéncia em relagdo a outros grupos contemplados em tantas
pesquisas feitas no Brasil e no exterior.

2.1 Religido de possesséo

E, até certo ponto, lugar-comum dizer que as religides afro-brasileiras sdo
religibes de possessdo. Mas o que significa isto de fato? O substantivo parece sugerir-
nos que algo, ou alguém, possui, toma posse de outro algo ou alguém. Assim entendido,
a maioria das pessoas € levada a crer que um espirito toma posse do corpo dos seus
“médiuns”.

Até certo ponto esta opinido ndo esta equivocada. Mas € preciso distinguir ao
menos dois contextos teoldgicos diversos. No contexto umbandista o termo
incorporacdo de fato se aplica com mais precisdo. Influenciada por elementos da
doutrina espirita, a Umbanda cré que nos seus rituais um espirito de alguem
desencarnado volta. Esta volta tem dois motivos. O primeiro € ajudar as pessoas que
buscam seu auxilio, com curas espirituais, aconselhamentos, energiza¢fes. O segundo
motivo € que através desse trabalho espiritual o espirito desencarnado alcanca meritos

para sua evolucao.

O fato é que as entidades que incorporam ndo sdo deuses como no
Candomblé africano, mas espiritos organizados em legides ou
grupamentos colocados sob os auspicios dos Orixas. Na concepc¢do
césmica, os Orixds correspondem aos reinos da natureza. Temos,
entdo, legides do mar (lemanja), do vento (lansd), das matas (Oxdssi),
etc. Além dessa correspondéncia cosmica, as entidades pertencem a
grupos que encontram sua ressonancia na sociedade e na formagao do
povo brasileiro: os indios (Caboclos), os negros (Preto-Velhos), as
prostitutas (Pombagiras), os malandros (Exus), criangas, orientais,
ciganos, marinheiros, boiadeiros, baianos, cangaceiros, juremeiros,
turcos, etc. (DRAVET, 2016, p. 297)

172



Revista Calundu —\ol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Deste modo, a complexa hierarquia espiritual da Umbanda reflete um quadro de
evolugdo espiritual no plano césmico, justificando que a pessoa desencarnada “volte
como” uma pombagira, um preto-velho, um caboclo. Pode ainda voltar como um
capangueiro de Orixa, um espirito que se apresenta com um nome de Orixa, como Ogun,
ou Oxo6ssi, Yemanja, porque seu trabalho se da na vibragdo desse Orixa.

As coisas se ddo de modo diferente nos grupos menos aculturados. Pelo menor
ou nulo sincretismo com o espiritismo europeu, seus cultos ndo sdo, em sua grande
maioria, culto de espiritos desencarnados®. Parte da teologia dos Orixas expressa a ideia
de que os Orixas sdo antepassados ndo meramente desencarnados, mas divinizados. Sdo
chamados frunmalé?. Mas a teologia nagd, por exemplo, também fala dos oOrisa em
sentido estrito, criados diretamente por Olérun como dinamizadores do seu ase.
(SANTOS, 2012).

Bastide (2001) ciente dessa diferenga usa indistintamente 0s termos possessao e
transe para o fendmeno que ocorre nos cultos de Orixa, mas ndo incorporagdo. No
transe fica evidenciado o fendmeno litargico e social, uma espécie de “Opera mitica”
(BASTIDE, 2001) que de forma alguma pode ser tratada como um fendémeno individual.
O canto e a danca, 0 som dos atabaques e as oracdes ndo tém por finalidade apenas
invocar a divindade, mas representam um ciclo cdsmico, uma itan, isto €, uma historia
especifica de uma divindade. Enquanto na Umbanda uma mesma pessoa pode
incorporar varias entidades diferentes, as vezes durante o tempo de um mesmo culto,
nas tradicGes menos aculturadas apenas o Orixa da pessoa se manifesta. Os religiosos de
Candomblé, por tal, preferem a expresséo virar ou bolar no Orixa.

Com esses termos fica indicado, mas ndo explicitado, uma outra dimensao do
transe de Orixa. Trata-se da manifestacdo de uma dimensdo da personalidade, ou ao
menos como uma “metamorfose da personalidade” (BASTIDE, 2001). A seguir
apresentaremos 0 Batuque e a sua compreenséao de transe de Orixa. Parece-nos possivel
ver no transe a possibilidade de uma compreensdo existencial de si como mistério, que

tem na manifestacdo litirgica do Orixa o seu ponto mais alto.

3 Excecdo deve ser feita ao culto de egun ou egungun, o culto dos antepassados da comunidade. Este,
todavia, ndo é praticado em muitas casas, sendo realizado apenas por sacerdotes inteiramente consagrados
a ele. No Batuque, especialmente em algumas de suas nagdes, o culto de antepassados é mais difundido,
sendo o seu sacerdote 0 mesmo do culto dos Orixas. O que é mais importante ressaltar é que em nenhum
momento se confundem culto de antepassados e de Orixds, como acontecem nas tradi¢des mais
aculturadas, como a Umbanda

4 A lingua dos cultos afro de origem nagd é o yoruba. Na medida do possivel usamos os termos ja
aculturados, aportuguesados. Quando mantivemos 0 termo em yorubd, citamos em italico e conforme a
ortografia do yoruba moderno.

173



Revista Calundu —\ol.4, N.2, Jul-Dez 2020

3. O Batuque afro-sul

Aqui ndo apresentamos uma introducdo pormenorizada da teologia do Batuque.
Antes, nos restringimos a algumas caracteristicas da manifestagéo litdrgica de Orixas na
tradicdo de matriz africana chamada Batuque, tipica do Rio Grande do Sul. A
centralidade dos ritos de origem yorub& (entre o territério da Nigéria e Benin) se
encontra no culto ao Orixa, que na pluralidade de suas teologias é apresentado ora como
antepassado divinizado, ora como forca da natureza, ou mesmo como uma espécie de
arquétipo da personalidade.

Ainda que néo precisemos de justificativas estatisticas para deduzir a relevancia
das particularidades litargicas de alguma religido particular, como é o caso do Batuque
afro-gaucho (ou batuque afro-sul), vale a pena conhecermos alguns dados apresentados
pelo IBGE (2000; 2010).

No censo de 2000, o Rio Grande do Sul aparece com 1,62% da populacéo que se
declarava adepto de religido de matriz afro, contra 1,31% no Rio de Janeiro, que
ocupava o segundo lugar nacional e contra apenas 0,08% da Bahia. O censo de 2010,
apesar de referir um decréscimo percentual, ainda confirma essa lideranca.

Estima-se a existéncia no estado de mais de 30.000 templos religiosos afro
(tradicionalmente chamados “terreiras”), com grande concentragdo na regido
metropolitana de Porto Alegre. Com todos esses dados, hoje o Rio Grande do Sul
sozinho concentra 23% do total de adeptos de religides afro de todo o Brasil (ORO,
2012). Sem falarmos ainda na expansdo do batuque para outras regides do Cone Sul,
como a Argentina e o Uruguai (ORO, 2009).

O nome Batuque (assim como o nome “umbanda” ou “candomblé”) inclui
grande namero de tradigdes heterogéneas. As nagdes ou “lados” do Batuque sao o nago
(de menor expressdao e mais proximo as expressdes dos candomblés das regides
nordeste e sudeste do pais), 0 Oyo (Igbhomina e Bangan), a Kambina (ou Cabinda), o
Jeje e 0 ljexa. E muito dificil definir, com precisdo, as especificidades de cada nacao,
suas origens e desenvolvimento. H4 uma mescla historica e explicita dos “lados” onde
se formam nagdes “hibridas” como a nagao Jeje-1jexd, caso mais tradicional de hibridez.
Em menor medida, mas igualmente expressivas, se fala em nagdo Oyo-ljexa, ou mesmo

Jeje-Kambina. O elemento predominante em todas essas nacfes € o yoruba, seja na

174



Revista Calundu —\ol.4, N.2, Jul-Dez 2020

lingua litargica, seja nas divindades cultuadas, seja na elaboracéo teoldgica e filosofica
(SILVEIRA, 2014). A presenca do elemento Jeje se verifica pelo culto a algumas
divindades, ou que ao menos sdo mencionadas em algumas cantigas (Legba, Sogh0);
por similaridades com o culto de Vodun que podem ser observadas (ABIOU, 2016); seja
pela presenca do principe Osuanlele Erupé, de origem jeje, no Rio Grande do Sul, que
influenciou em boa medida a organizacdo dos cultos de nagdo (SILVEIRA, 2014,
SILVA, 1999). Entretanto, a extensdo real da influéncia do Jeje é passivel de discussdo.
Por exemplo, sua lingua litdrgica, o Fon, ndo é utilizada no Batuque®.

Quanto a presenca da religido bantu nos encontramos em terreno ainda mais
dificil de averiguar. Uns pretendem ligar a nacdo Cabinda a uma origem bantu
(SILVEIRA 2014). Reconhecem no patrono desta nacdo, Kamuké, associado ao culto de
Xang06, um nome bantu, assim como seria bantu a importancia que se da ao culto dos
antepassados, que nesta nacdo, ordinariamente, precede na ordem litdrgica o culto aos
Orixas. Ainda poder-se-ia reconhecer no fundador mitico dessa na¢édo no Rio Grande do
Sul, certo africano chamado Gululu, um nome bantu. Entretanto, sua liturgia € yoruba,
sua lingua de culto é yoruba (inclusive as dedicadas ao seu patrono Kamuka), e mesmo
seu nome seria mais corretamente lido Kambina em referéncia ao antepassado mitico de
Xang6 Okambi, e ndo Cabinda, nome de uma provincia da moderna Angola. Fora as ja
mencionadas e algumas outras poucas especificidades prdprias suas, € no mais em tudo

similar as outras na¢6es do Batuque afro-sul.

4. Segredo de Orixa

Uma marca, entretanto, perpassa todas as na¢fes do Batuque (com excecao,
talvez, da chamada nagb, apesar de todas serem nagds, que conforma um todo
teologico-ritual bem diverso). Nelas o transe constitui um tabu, em geral chamado
segredo de Orixa. Constitui, segundo nossa pesquisa, caracteristica exclusiva de tais
nacOes. Consiste na proibicdo expressa tanto ao cavalo-de-Santo (elegun) quanto aos
membros de sua familia religiosa, como a qualquer assistente dos rituais de falar

qualquer coisa sobre a manifestacdo ocorrida.

® Talvez ndo tenham ido para o Rio Grande do Sul jejes “verdadeiramente” fon, mas habitantes do antigo
Daomé de origem yorubd, que os jeje chamavam anagénu. N&o passa, todavia, de uma hipétese de dificil
comprovacéo.

175



Revista Calundu —\ol.4, N.2, Jul-Dez 2020

O transe recebe na tradicdo do Batuque o nome de ocupar-se do Orixa. Um
cavalo-de-santo ndo vira no santo, ndo bola, ndo manifesta, muito menos incorpora, mas
“se ocupa do seu Orixa”. Este fato, contudo, jamais podera ser-lhe dito diretamente. Isto
feito, o culpado de “descobrir o segredo” de outrem recebe pesadas sangdes rituais,
como o pagamento de multas com animais e objetos liturgicos para os sacrificios
necessarios para “cobrir” de novo o segredo. Em praticamente todas as casas corre a
tradicdo de quem “descobre que se ocupa” pode sofrer varios males espirituais,
emocionais e fisicos, inclusive a loucura.

A nossa pesquisa se interessa em pensar algumas indicagdes que possam lancar
luz sobre essa peculiaridade do Batuque afro-sul. Quais seriam suas origens? A
finalidade é meramente ritual? Mas, 0 que seria nesse caso meramente ritual? Haveria ai
uma historia de protecédo de vinculos sociais através da protecéo dos vinculos litdrgicos?
Em nossa presenca junto a muitas casas de Batugque percebemos que, em algumas delas,
mais em umas nacGes e menos em outras, esse tabu € um pouco mais relaxado. Em
algumas, por evidente influéncia de outras tradi¢des afros, como o Candomblé. Qutras,
pelo regime litdrgico proprio da mesma nacdo, menos rigido em tal questdo. Em outros

casos, percebemos uma rigida observancia de tal preceito.

4.1 Origens do segredo

A origem dessa tradicdo é muito dificil de avaliar. Certo que no Rio Grande do
Sul, apesar da presenca de uma corte africana (a de Osuanlele Okizi Erupé) e as boas
relacBes politicas que esta mantinha com o poder politico local, ndo se pode dizer que o
Batuque tenha encontrado um ambiente favordvel ao seu desenvolvimento. As
condicBes econdmicas eram bem diversas daquelas encontradas no nordeste brasileiro
de entdo (final do século XIX e inicio do XX). Os rituais se tornaram muito mais
econémicos, barateados. Pouco a pouco os tempos de iniciacdo foram se reduzindo.
Rituais mais dispendiosos foram sendo abandonados. A terreira, como € chamado
tradicionalmente no Batuque o conjunto dos espagos sagrados dedicado ao culto dos

Orixas, equivalia a casa do babaléo e da babal6a®. O quarto-de-santo, onde ficam os

® Tradicionalmente o pai e a mée de santo eram chamados na tradigdo batuqueira, respectivamente, de
babaléo e babalda, provavelmente corruptelas de babalawo, pai-do-segredo, sacerdote iniciado no culto
de If4, divindade da advinhagdo. Do inicio da década de 1990, pelo contato com outras tradi¢des de
matriz africana e pelo despertar da pesquisa sobre as origens, comecou a aparecer o0 uso dos termos
babalorixa e yalorixa, com o quase total desaparecimento dos usos anteriores. Também a expressao

176



Revista Calundu —\ol.4, N.2, Jul-Dez 2020

objetos liturgicos dos orixas, muitas vezes ndo passava de uma prateleira coberta com
cortinas na sala da casa do babal&o, sala que funcionava como sal&@o para as dangas dos
orixas. Os assentamentos externos, altares (0s peji, ajubo e ojubo) ddo lugar a minimas
credéncias, armarios ou casinhas no exterior da casa onde se abrigam 0s assentamentos
de Bard Lodé, Bara Land, Ogun Avagan, Oya Dira e Oya Timbo4, assim como outros
Orixas menos cultuados, proprios de apenas uma ou outra entre as varias tradigdes,
como Leghba, Zina, Gama.

As condigBes econdmicas muito limitadas se deve somar a pouca aceitabilidade
social do batuque. Apesar do dado de 23% da populacéo brasileira adepta de religides
de matriz africana, mais ou menos aculturadas, se encontrar no Rio Grande do Sul, isto
garantiu pouca visibilidade identitaria de grande expressdo até finais do século XX,
onde se reconhece uma organizacdo mais consistente em busca de direitos. A nossa
grande pergunta é se é possivel vincular o segredo de Orixa a repressdo exercida sobre
as casas de Batuque. Nao haveria ai uma saida litargica para uma sanc¢do sociologica
que seria miticamente mediada? Poderia haver maior sancdo que a loucura, isto &, a
exclusdo total da comunidade de fala? A necessidade de protecdo da comunidade
poderia ter gerado essa artimanha.

Contudo, parece-nos dificil explicar tal acontecimento apenas pela via
socioldgica extrinseca. E preciso buscar as raizes dos proprios ritos dentro da propria
religido yoruba. Parece indiscutivel que os rituais do Batuque tém parte de suas raizes
no culto de Xangd realizado na cidade de Oyd. Primeiro, reconhecemos uma nacéo do
Batugue homdnima da cidade onde o Orixa Xangd € rei e onde é cultuado. Segundo,
percebe-se o0 papel de patrono principal de Xangd nas na¢des Oy6 (Igbomina e Bangan)
e na Kambina, onde é cultuado como Xangé Kamuka. E o mais importante, o papel que
o0 culto de Xang6 tem em todo o batuque.

A principal danca do Batugue so é executada nas festas grandes, ou batuques de
quatro-pés. Para serem realizadas, tais festas sdo antecedidas pelo sacrificio de varios
animais, em especial quadrupedes, como cabritos, porcos, ovelhas, donde seu nome. E
também nessas festas que o0s babalorixas e yalorixas sao feitos, isto €, consagrados como
babalorixas. Para confirmar que os Orixas receberam os sacrificios se realiza essa danca

dedicada a Xangd chamada balanca de Xangd, ou kasun. Nesta participam apenas 0s

terreira tem cedido espaco para ile, ile ase, terreiro. Mas ao contrério do caso anterior, a expressdo
terreira parece fazer parte mais constante do vocabulario diario das casas de religido, como também séo
chamadas.

177



Revista Calundu —\ol.4, N.2, Jul-Dez 2020

prontos, isto é, que ja deram obrigacdes maiores aos seus Orixas, que ja sdo babalorixas
e yalorixas. Dao-se as mdos, voltados para o centro da roda que se encontra vazio, numa
danga que comeca em marcha bem lenta e vai acelerando. E nesta danca que se
manifestam os Orixas ditos secos, a saber: Bara, Ogun, Oya, Xang6, Odé, Oba, Ossanha
e Xapana.

A balanca ndo pode ser rompida, isto €, os que dela participam ndo podem de
maneira alguma soltar suas méos antes do momento ritual prescrito, quando ocorre uma
mudanca no toque da danca. As penas para 0 rompimento s80 as mesmas para a
revelacdo do segredo de Orixa. Desfeita a balanca, os Orixads manifestados dangam
alegremente, em frente aos tambores, os Alujas de Xangd e Oya e o jeje de Xango. E
um ritual de maxima importancia, realizado com méxima solenidade, que ndo pode ser
de forma alguma fotografado ou filmado. E a mais sagrada das dancas no Batuque,
apesar de serem conhecidas outras balancas, como a de Xapana ou a de Oba, menos
solenes e menos rigidas em suas san¢@es. Ou dancas como a do Ala, realizada para
Oxala, que sdo tratadas com uma reveréncia especial.

Segundo Verger (1997), nos rituais para Xango realizados em Oyd, na Nigéria, a
manifestacdo do Orixa acontece com violentas convulsdes. Apds isso, 0 corpo do elegun
relaxa e Xangd mantém-se durante o ritual, manifestado no elegun, de forma serena e
cerimonial. Entretanto, o fim da manifestacdo ndo é tdo brusco quanto o seu inicio. O
elegun passa do estagio de manifestagcdo do Orixa a um segundo estagio onde “O se bi
asiwere” (literalmente, age como um louco) com comportamento infantil, tresloucado.
Apos ainda esse estagio, passa para um outro de sonoléncia e fraqueza onde ndo se
lembra do que aconteceu. Ora, nesta palavra asiwere reconhecemos uma possivel
origem do termo axero, muito usado no Batuque. Nas nacGes do Batuque, o Orixa,
ordinariamente, ndo abandona seu cavalo-de-santo repentinamente. Quando termina a
manifestacdo, o filho-de-santo permanece num estdgio chamado intermediario entre o
Orixa e a consciéncia plena, que é o axero. Comporta-se também infantilmente, usa uma
gramatica prépria e incompreensivel para quem nao conhece o ritual. Quando o filho sai
do estado de axero ndo se recorda de nada do que lhe aconteceu. Parece possivel
reconhecer ai elementos do culto realizado em Oyd tal como de descrito por Verger,

embora ndo possamos fechar a questao.

178



Revista Calundu —\ol.4, N.2, Jul-Dez 2020

4.2 A rigidez da norma

J& que a manifestagdo do Orixa no Batuque é envolta em todo esse segredo,
pode-se imaginar 0 que representa a primeira vez em que se manifesta em seu filho, ou
como se diz em linguagem batuqueira, quando nasce o Orixa. Ndo se pode provocar a
manifestacdo de forma que o iniciado a perceba. Tampouco o filho de santo no Batuque
da sinais de sentir vibragdes, energias (ou mesmo “dar eké”, expressdo que funciona as
vezes pejorativamente) como é comum em outras tradicdes afro, como no Candomblé.
A primeira manifestacdo em geral é repentina e violenta, dentro de rituais de iniciacéo
ndo publicos, ou em momentos publicos importantes, como em uma festa grande,
durante alguma danca. As manifestacfes seguintes também seguem o mesmo padrao:
sem apresentar sinais visiveis o Orixa manifesta-se abruptamente, as vezes de maneira
mais violenta, com movimentos bruscos do corpo, em siléncio (sem gritar ou falar, o
que so lhe serd permitido em ritual posterior), ou mesmo alguns gritando. Isto depende
do Orix4, da casa, da nacéo.

O que pudemos perceber é que em algumas casas 0 segredo de Orixa nao é
tratado tdo rigidamente. Segundo nosso parecer podemos atribuir essa variagdo a trés
causas distintas. Algumas na¢des observam mais estritamente o segredo, outras menos,
como caracteristica liturgica propria. Pudemos perceber, em geral, uma observancia
mais rigorosa em casas de Jeje-ljexa, casas de Kambina que vao da rigidez a uma
conduta bem frouxa, e casas de Oy6 que parecem nem o observar. A independéncia das
nacOes entre si e das casas dentro de uma mesma nacao deriva nessa relativa liberdade
frente a tradicdo que impede a existéncia de normas gerais e absolutas para todos.

A segunda causa cremos poder atribuir ao fato de haver algumas yalorixas e
alguns babalorixas que fizeram a passagem por outros rituais antes do Batuque, como o
Candomblé. Para esses, a questdo do segredo lhes parece de menor importancia ou, ao
menos, encarada de forma menos rigida, sem preocupagdes com as sangdes ou com a
possivel loucura impingida pelos Orixas a quem tem seu segredo descoberto.

Em terceiro lugar, ndo podemos deixar de ressaltar o fato que muitos babalorixas
e yalorixas tém se aprofundado em estudos, tém se aproximado de outras tradi¢oes, tém
feito verdadeiras experiéncias teoldgicas e litargicas, mais dificeis em outras épocas,

que lhes tém levado a relativizar tal aspecto de suas préprias tradigbes. Sdo novas

179



Revista Calundu —\ol.4, N.2, Jul-Dez 2020

formas de apropriacdo da propria tradicdo e novas maneiras de transmissédo que levam a
reflexdo sobre as origens histdricas de sua ritualidade e teologia.

N&o obstante todas essas transformacdes, a maior parte dos batuqueiros
considera o segredo de Orixa parte essencial do ritual e por conseguinte nédo
negligencidvel ou passivel de ser relativizada. Algumas narrativas sdo elaboradas sobre
essa essencialidade: uma maneira de preservar os sacerdotes do orgulho e da soberba
por terem um contato tdo intimo com o Orixa, uma maneira de manter uma respeitosa
diferenca e distancia em relacdo a divindade, o que ajudaria a impedir o uso do transe
para a promogao prépria.

Talvez devéssemos simplesmente tomar o segredo de Orixa como um dogma do
Batuque. A expressao pode ndo parecer boa, mas € capaz de explicar
antropologicamente esse aspecto de sua tradicdo. De fato, do ponto de vista da historia
da religido, € comum encontrarmos proibigdes que nédo se justificam prima facie, isto é,
que ndo sdo tdo evidentes como outras sanc¢des, por exemplo, como as de tipo moral que
proibem matar um membro do grupo sem justa causa, ou que imponha o cuidado dos
membros mais frageis da comunidade. Os ritos religiosos de um grupo, com suas
proibicbes e recomendacfes, suas normas mais oOu menos estritas, apresenta
performativamente as relacfes que se entravam a partir de uma visdo de mundo, de uma
compreensdo do todo, da prépria realidade, da propria historia.

O segredo de Orixa pode propor-nos uma maneira de ver a vida humana que
ainda ndo tenhamos acolhido: de respeitar o mistério da pessoa em sua esséncia divina.
O divino no humano ¢ intocavel, inalienavel, e o inalienavel no humano, o que constitui
a dignidade humana é algo em si divino. Mas isso ja é extrapolar os limites desta

pesquisa.

5. Conclusao

O nosso trabalho apresentou a similaridade do Batuque com as outras religiGes
afro-brasileiras do campo menos aculturado. Guarda com essas muitas semelhancas
teoldgicas rituais. Todavia, a sua peculiaridade constituinte, o segredo do Orixa, nos
coloca muitas questdes.

Aventamos muitas possiveis causas. Mas ndo ha como assegurar-nos que um ou

outro fator determinante tenha originado essa tradi¢do exclusiva do Batuque. Duas teses

180



Revista Calundu —\ol.4, N.2, Jul-Dez 2020

conjugadas podem apresentar uma resposta interessante. Parece provavel que as causas
sociologicas acima apresentadas, as condigdes econdmicas, a perseguicdo policial,
tenham contribuido para que se realizasse um culto mais econdémico, ndo apenas quanto
ao espaco sagrado reduzido ou ao uso de certos materiais. O culto do Orixa se tornou
ritual e teologicamente mais econdmico. A possivel reminiscéncia simbdlica do culto
realizado em Oyd, que envolvia um estado de consciéncia alterado mais longo,
provocando esquecimentos e letargias depois do transe, pode ter sido recuperada ainda
que inconscientemente nessa pratica litdrgica.

Ir além da descricdo do fato e perguntar-se por suas origens pode ser, relativo a
matéria por nos tratada, um pesado fardo sem resultados préaticos. Entretanto, no
horizonte simbélico das religiGes afro-brasileiras, o segredo de Orixa do Batuque abre
uma possibilidade inaudita. Encara-se a relagdo com a divindade como um mistério em
que a propria integridade da personalidade é posta em jogo.

O transe € um acontecimento de tal maneira precioso a ponto da lembranca da
fusdo extatica com o eu divino ser objeto de um cuidado extremo. Ninguém se pode
valer da manifestacdo do Orixa. Nem o préprio elegun. Se por um lado o Orixa se
apresenta como uma dimensdo do eu da qual o elegun se ocupa, também é uma
dimensdo transcendente que ndo pode ser aprisionada por nada, por nenhuma

discursividade, ndo pode ser dita.

Referéncias

ABIOU, Sena Annick Laetitia. Religido Além da Vida: estudo comparativo de préaticas
religiosas entre os Vodunsi do litoral sudeste do Benin, na Africa subsaariana, e o
Batuque do Rio Grande do Sul, no Brasil. Tese (Doutorado em Antropologia) — Instituto
de Filosofia e Ciéncias Humanas, Universidade Federal do Rio Grande do Sul. Porto
Alegre, p. 202, 2016.

BASTIDE, Roger. Candomblé da Bahia: rito nagd. Séo Paulo: Companhia das Letras,
2001.

CORREA, Norton Figueiredo. O Batuque do Rio Grande do Sul: antropologia de uma
religido afro-rio-grandense. Porto Alegre: Cultura & Arte, 2006.

DEMOGRAFICO, IBGE Censo. Disponivel em: http://www. ibge. gov. br. Acesso em
12.06.2018, v. 3, 2010.

181



Revista Calundu —\ol.4, N.2, Jul-Dez 2020

DRAVET, Florence. “O imaginario ou a comunicacdo entre corpo e linguagem.
Problematizacdo do fendmeno da incorporagéo no Brasil”. In: Conexado — Comunicagao
e Cultura. Caxias do Sul. Vol. 15, n. 30 (jul/dez 2016), p. 287-306, 2016.

ORO, Ari Pedro. “O atual campo afro-religioso gatucho”. Civitas: revista de ciéncias
sociais. Porto Alegre, RS. \ol. 12, n. 3 (set./dez. 2012), p. 556-565, 2012.

ORO, Ari Pedro. “Transnacionalizag¢do religiosa no Cone-Sul: uma comparagdo entre
pentecostais e afro-religiosos”. Debates do NER. Porto Alegre. Vol. 10, n. 16 (jul./dez.
2009), p. 225-245, 2009.

SANTOS, Juana Elbein dos. Os Nag6 e a Morte. Petropolis: Editora Vozes, 2012.

SILVA, Maria Helena Nunes da. O Principe Custodio e a Religido Afro-Gaucha.
Dissertacdo (Mestrado em Antropologia) — Centro de Filosofia e Ciéncias Humanas,
Universidade Federal do Pernambuco, p. 226, 1999.

SILVEIRA, Hendrix Alessandro Anzorena et al. Ndo Somos Filhos Sem Pais: histéria e
teologia do batuque do Rio Grande do Sul. Dissertacdo (Mestrado em Teologia) —
Programa de P0s-Graduacdo em Teologia, Escola Superior de Teologia. Sdo Leopoldo,
p.136, 2014.

VERGER, Pierre. Orixas: deuses iorubas na Africa e Novo Mundo. Salvador: Corrupio,
1997.

Recebido em: 07/06/2020
Aceito em: 07/10/2020

182



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

VOLTANDO PARA A “ORIGEM”? CONSIDERACOES
SOBRE O CAMPO ENTRE PARENTES E OS “SEGREDOS
DE FAMILIA”

Ana Clara Sousa Damasio dos Santos®

DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.34576

Resumo

O presente artigo busca refletir, através da pesquisa realizada para a elaboracdo da
dissertacdo do mestrado, 0s impactos de voltar para a origem e como essa volta é
respaldada, resguardada e constituida por eventos que nos precedem. Entretanto, como o
campo ocorreu entre minhas parentes-interlocutoras, a mudanga subjetiva ndo aconteceu
apenas na parente-pesquisadora, mas também em todo grupo de parentesco e ajudou a
construir e reconstruir novas paisagens narrativas sobre nossa origem.

Palavras-chave: Etnografia. Parentes. Antropologia. Migragéo.

¢ VOLVER A "ORIGEN"? CONSIDERACIONES SOBRE
EL CAMPO ENTRE LOS FAMILIARES Y LOS
"SECRETOS FAMILIARES"

Resumen

Este articulo busca reflejar, a través de la investigacion realizada para la elaboracion de
la tesis de maestria, los impactos del regreso al origen y cOmo este regreso es
sustentado, protegido y constituido por hechos que nos preceden. Sin embargo, como el
campo se dio entre mis parientes-interlocutores, el cambio subjetivo ocurrié no solo en
el investigador-pariente, sino también en todo el grupo de parentesco y ayudd a
construir y reconstruir nuevos paisajes narrativos sobre nuestro origen.

Palabras Clave: Etnografia. Familiares. Antropologia. Migracion.

Maria-Nova olhou novamente a professora e a turma. Era
uma histéria muito grande! Uma histéria viva que nascia
das pessoas, do hoje, do agora. Era diferente de ler aquele
texto. Assentou-se e, pela primeira vez, veio-lhe um
pensamento: quem sabe escreveria esta histéria um dia?
Quem sabe passaria para o papel o que estava escrito,

! Graduada em Ciéncias Sociais com habilitacdo em Antropologia pela Universidade de Brasilia (UnB). E
Mestranda em Antropologia pelo PPGAS (Programa de Pds-Graduacdo em Antropologia Social) da
Universidade Federal de Goias (UFG). Membra do Ser-T&o / Nucleo de Ensino, Extensdo e Pesquisa em
Género e Sexualidade — Faculdade de Ciéncias Sociais (FCS/UFG). E-mail para contato:
anaclarasousadamasio@gmail.com

183



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

cravado e gravado no seu corpo, na sua alma, na sua
mente. (EVARISTO, 2006, p. 138)

A posicéao

Pensei em diferentes formas de comecar esse artigo. Nenhuma cabia ou parecia
certa para 0 que eu queria contar. Eram coisas que se mesclavam, se atravessavam,
precisaram ser amadurecidas, precisavam de tempo e experiéncias para que pudessem
ganhar corpo e virar o presente artigo. Nem sei ainda se tive todo esse tempo ou toda
essa experiéncia, mas alguma vez terei? Por que digo isso? Porque considero que falo
aqui a partir, inicialmente, de n&o-lugar, ou melhor, a partir de um lugar de transitos,
relacionais e contextuais.

Meu corpo é “territério contextual”, no sentido de que é pensado e apropriado
por diferentes pessoas de acordo com o local em que estiver e de como estiver. E ndo
ha, nesse sentido, um controle que eu possa exercer para que ele seja lido de uma
determinada forma e ndo de outra. As reflexdes aqui presentes surgiram em conjunto
com o campo etnografico que resvalou na minha dissertagdo de mestrado intitulada:
“Fazer-Familia e Fazer-Antropologia: Uma etnografia sobre ‘cair pra idade’, ‘tomar de
conta’ e posicionalidades em Canto do Buriti-PI” (DAMASIO, 2020).

O campo foi realizado em 2019 durante trés meses no municipio de Canto do
Buriti-P1. Esse Gltimo € local de origem? da minha familia materna. A regido onde esta
localizada a area que é compreendida como Canto do Buriti surgiu com a ascensao e
exploracdo da borracha. Apos a chegada de algumas familias oriundas de Séo Jodo do
Piaui, o local virou o intitulado Povoado de Guaribas. Apenas em 1915 o povoado
ganhou status de municipio e foi nominado como Vila Canto do Buriti. Com o declinio
da producdo da borracha o municipio perdeu autonomia e voltou a ser territério de Sdo
Jodo do Piaui.®

Apenas em 1938 a regido conquistou autonomia e foi elevada novamente ao
status de municipio, com o nome de Canto do Buriti, e assim permaneceu. Atualmente a
economia gira em torno da agricultura de cana-de-actcar, milho, meldo, manga,
apicultura e comércios locais. Canto do Buriti fica localizada no sudeste piauiense e tem

como bioma a caatinga. De acordo com o Gltimo censo, a cidade tinha 20.020

2 Todas as palavras em italico sdo categorias émicas.
% Dados acessados na pagina do IBGE (Instituto Brasileiro de Geografia e estatistica). Acesso a pagina no
dia 19/07/2020. https://cidades.ibge.gov.br/brasil/pi/canto-do-buriti/historico

184


https://cidades.ibge.gov.br/brasil/pi/canto-do-buriti/historico

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

habitantes, sendo que apenas 8,8 % da populacdo possuia alguma ocupacdo formal (um
total de 1.854 pessoas)*.

Ao ir para o campo, acabei levando minha avd Anita para sua casa, que estava
fechada em Canto do Buriti. Minha avé Anita foi para o mundo, pois depois que caiu
pra idade precisou que suas filhas-mulher tomassem de conta. O mundo é tudo aquilo
que ndo € a origem (Canto do Buriti), mas é categoria émica atrelada principalmente a
Séo Paulo e Brasilia. Tomar de conta é um fendmeno que envolve multiplas questdes,
como disputa de poder. Ao mesmo tempo o fenémeno trabalha para a construcdo e
manutencéo da hierarquia entre os sujeitos envolvidos nesse processo. De um lado, um
sujeito que toma de conta e, do outro, 0 sujeito que é tomado de conta. Nisso, quem
toma de conta passa a ser encarregado de policiar, cuidar, tomar decisfes, em suma, ele
impacta na agéncia do sujeito de quem toma de conta (DAMASIO, 2020).

Entretanto, no desenho inicial da pesquisa de campo eu ndo tomava minhas
parentes como interlocutoras. Minha avé e minhas tias, tios, primas e primos que
estavam em Canto do Buriti seriam apenas minha entrada em campo, me apresentariam
para outras familias e ndo seriam o local em que eu permaneceria com 0 intuito
investigativo. Mas eis que, durante o campo, acabei ficando restrita ao ambiente
doméstico. Isso ocorreu justamente porque tive que tomar de conta da minha avo. Esse
processo de tomar de conta acabou fazendo com que eu passasse a perceber que minhas
parentes eram também interlocutoras, ou melhor, como passei a chamar, parentes-
interlocutoras.

Minha vo, que teve oito filhos, acabou mandando todos muito mininos para o
mundo (S&o Paulo). A migracdo para o sul e sudeste é atrelada a possibilidade de
realizar alguma acumulacdo que auxilie nos processos de troca para com toda a familia
que ficou no contexto rural e crie novas oportunidades de melhoria de vida (GARCIA,
1989). A decisdo de migrar pode ser tomada por individuos que tentam escapar de
situacOes extremas, mas geralmente é uma decisdo tomada em conjunto com o grupo de
parentesco. E a rede de relagbes que decide quem pode migrar, quem deve migrar, para
onde, sob qual circunstancia e tempo. A migracao pode ser apresentada entdo como um
projeto familiar ordenado pelo parentesco, género e geracdo (ASSIS, 2007).

Com minha mée indo muito minina para o mundo, acabei nascendo na periferia

de Sao Paulo. Quando eu estava com dois anos de idade, meus pais acabaram migrando

4 Dados do Censo 2010. Acesso a pagina dia 10/07/2020. https://cidades.ibge.gov.br/brasil/pi/canto-do-
buriti/panorama

185


https://cidades.ibge.gov.br/brasil/pi/canto-do-buriti/panorama
https://cidades.ibge.gov.br/brasil/pi/canto-do-buriti/panorama

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

para o interior em busca de melhores oportunidades de vida. Quando eu estava com 12
anos, fomos para o Distrito Federal - DF. Essa migragdo foi feita com intuito de me
oferecer melhores condicdes de estudo. Apenas aos 24 anos voltei para Canto do Buriti
com o intuito de fazer uma pesquisa etnografica, mas eu havia visitado a cidade
anteriormente com minha mée para passar férias enquanto minha avo ainda morava na
cidade. Esses episddios ocorreram em 1998 e 2012.

A ida para Canto do Buriti para realizar a pesquisa foi decidida principalmente
por eu viver em um contexto de incerteza acerca do corte das bolsas de pds-graduacao.
Era como um fantasma que rondava a cabeca de todos 0s estudantes que precisavam
daquela bolsa para fazer, dar continuidade ou iniciar uma pesquisa. Assim, um contexto
onde eu ja tivesse onde morar diminuiria os custos do campo e ndo me prejudicaria
tanto, caso eu perdesse a bolsa que eu tinha. Minha familia nuclear ficou muito tempo
no mundo e nele fui socializada. O que a origem poderia oferecer, além de um campo,

uma dissertacdo, uma pesquisa, artigos, desenhos e fotografias?

Um lugar do N&o-Lugar

Marc Augé (1994) afirma que contemporaneamente precisamos de novas
categorias analiticas que possam dar conta das complexidades espaciais que vivemos.
Nesse sentido, segundo o autor, um lugar antropoldgico congrega (embora possa
concretiza-lo em graus diferentes) as seguintes caracteristicas: ele é identitario,
relacional e histérico. O ndo- lugar (Ibidem) ndo cumpre as caracteristicas do lugar
antropoldgico e, portanto, ndo é identitario, relacional ou historico®. Se eu me considero
um nao-lugar, quer dizer que leio meu corpo como territorio de passagem e transicao.

Como levanta Angela Davis (2019) na sua autobiografia, que escreveu ainda aos
28 anos, depois de passar pelo sistema prisional americano, a nossa escrita s6 faz
sentido se coletivizada, pois nossas historias sdo coletivas, elas ndo sdo apenas nossas.
Essas historias s6 fazem sentido quando contadas ndo apenas pelo prisma de uma
experiéncia individual. Pois nossas historias, como nossos corpos, ndo sdo individuais.
E a partir de onde eu falo? Falo a partir de tantas outras que estdo nesse ndo-lugar, ou
que ficaram no meio, na passagem, em um nao-lugar do processo de politico, historico e

colonial de embranquecimento.

5> Exemplos de nédo-lugares dados pelo autor: aeroportos, autoestradas, lugares de passagem.

186



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Falo como uma mulher? Falo como periférica? Falo como pertencente de classe
trabalhadora? Falo como a “Clara”? Como apontei, algumas coisas demoram a fazer

sentido e ganhar corpo efetivamente. Angela Davis (Ibidem) conta que:

Quando familias negras tinham se mudado para o alto da colina em
namero suficiente para que eu tivesse um grupo de amigos e amigas,
nos desenvolvemos meios proprios de defesa do nosso ego. Nossa
arma era a palavra. N6s nos reuniamos no gramado em frente de casa,
esperavamos que um carro com pessoas brancas passasse e gritdvamos
0s piores xingamentos que conheciamos para elas: jeca, caipira!
Entdo, riamos de modo histérico diante da sua expressao de espanto.
Eu escondia esse passatempo da minha mde e meu pai, que podiam
ndo entender o quanto era importante para nos, que tinhamos acabado
de descaobrir o racismo, encontrar maneiras de manter nossa dignidade
(DAVIS, 2019, p.91).

Angela Davis mostrava que, ao longo da nossa vida, vamos descobrindo
maneiras de manter nossa dignidade, criamos estratégias para sobreviver ao racismo,
machismo, capitalismo, enfim, ao mundo. No momento de escrever sobre minhas
parentes em campo questdes emergiriam ao tentar contar a historias dessas mulheres,
majoritariamente negras e analfabetas. O que eu, a “Clara” da familia poderia falar?
Como eu poderia falar? A partir de onde? Para quem? Bom, foi com Conceicdo Evaristo
(2006) que aprendi que minha “escrevivéncia” era a unido de tudo que me compunha
como pessoa, filha, neta, bisneta, antropologa e filha de santo. Todos esses processos
eram separados. Eram papéis que se sobrepunham e criavam o processo de estar-em-
processo-de-vida. Esses papéis e multiplos atravessamentos dele através do meu corpo
inevitavelmente comporiam minha forma de escrever, mas também de ver o mundo.

Perguntei-me por muito tempo por que eu tinha tanto 6dio ao escrever. Descobri
que, ao falar com minhas parentes, tanto ao longo da dissertacdo, como a partir de tudo
que eu escreveria a partir do campo com elas, nossas palavras eram de muita dor, 6dio e
fraturas de tudo que estruturavam nossas vidas no mundo. Com isso, descobri com elas
que nossas palavras ndo precisavam ser contidas ao serem transpostas para uma
dissertacdo ou um artigo. Elas deveriam existir, mesmo que nos lugares mais indspitos e
frios e brancos.

Vivendo no mundo e dentro da classe popular e periférica, sempre fui a “Clara!”.
Essa foi minha posigdo até os 17 anos. Para os meus, eu era a “Clarinha”. Isso queria
dizer o mesmo que ser branca? Ao entrar na Universidade de Brasilia aos 17 anos

descobri que, para muitas pessoas, eu nao era a “Clara!”, no sentido de ser uma pessoa

187



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

“Branca”. Entretanto, as pessoas realmente presentes nesse novo contexto e que eram
“Brancas”, ndo me viam como ‘“Branca”, me viam como “Clara”. Era um longo e
doloroso processo de entender o que consistia ser a “Clara”. Ou como era viver em uma
posicdo de “mestiza” para 0 mundo (ANZALDUA, 2005), assumindo meu lugar de
alguém que esté entre-mundos, entre passagens, em territérios sem nome.

Sueli Carneiro (2004) narra o registro da sua filha, pelo seu entdo companheiro,
um homem branco. No momento do registro, o escrivdo colocou que a crianca era
“branca”, mas o pai corrigiu 0 escrivdo. Esse ultimo mudou a nominagdo para “parda”.
O pai corrigiu mais vez e afirmou que a crianca era “negra”. Bem, para ele, enquanto
um homem branco, era Obvio que sua filha era negra, mas 0s processos de
embranquecimento sdo ainda operantes e eficazes e geram propositalmente maltiplos
desencontros. Como a autora coloca, por que a branquitude é encarada como plural e
complexa (loiros, ruivos, descendentes de espanhdis, italianos, portugueses, entre
outros)? Por que ha uma complexidade de fenotipos na branquitude, mas a negritude

entra em todas as ordens dos desencontros? E onde estou no meio disso?

Demorei muito tempo para me ver como uma mulher negra de pele “Clara”.
Esse € um espaco dificil de ocupar, pois € como se eu tivesse ficado no meio do
caminho de um processo de embrangquecimento. Escutei durante minha infancia que eu
era muito bonita, que eu tinha uma pele de “porcelana”, mas que eu ficaria mais bonita
ainda se ao crescer fizesse uma “cirurgia para corrigir seu nariz”. Essa ultima frase,
escutei do meu pai. Afinal, qual o problema do meu nariz? O que mais eu teria que
corrigir em mim para chegar la? Quais os privilégios da minha pele? Escutei a infancia
toda que meu cabelo era de “Bombril” e isso gerou uma ojeriza minha para com ele.

Foram anos de alisamento e clareamento.

Na Il RAM — Reunido de Antropologia do Mercosul, que foi realizada entre os
dias 22 a 25/07/2019 na UFRGS, em Porto Alegre — RS, um homem branco me
interpelou e pediu para tirar uma foto minha pois, segundo ele, “vocé tem nariz de preto,
cabelo de preto, mas tem a pele clara”. Mais uma vez o lugar do exotico, do meio do
caminho. Entretanto, nesse mesmo evento, mais especificamente no dia 25/07/2019, em
gue eu me encontrava entre outras antrop6logas, uma pesquisadora negra chegou em
meio a suas conhecidas distribuindo felicitacdes pelo dia Dia da Mulher Negra, Latina e

Caribenha. Ela veio até mim, também me felicitou e me deu um abraco. Naquele dia ela

188



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

me deu um lugar. Como Munanga (2008) aponta, as dificuldades na lida em relacdo a
raca estdo conectadas

[...] nos fundamentos da ideologia racial elaborada a partir do fim do
século XIX e meados do século XX pela elite brasileira. Essa
ideologia, caracterizada, entre outros pelo ideario do branqueamento,
roubou dos movimentos negros o ditado ‘a unido faz a for¢a’ ao
dividir negros e mesticos e ao alienar o processo de identidade de
ambos (MUNANGA, 2008, p. 15).

Os “segredos de familia”

Quando entrei na Universidade de Brasilia em 2012 para cursar Ciéncias
Sociais, meus encontros e desencontros com a realidade que encontrei ali eram
multiplos. Dividia a sala com filhos de diplomatas, empreséarios, governadores. O dia de
fazer minha inscrigdo foi também a primeira vez que pisei em uma universidade. Eu
estava indo para algum lugar. Foi |4 também que tive com tato com minha atual mais-
velha. Essa ingressou no mesmo semestre e curso que eu. Foi com ela, uma mulher
nascida e criada em um terreiro de candomblé (DAMASIO; AHUALLLI, 2018), que tive
meu primeiro contato com o mesmo. O candomblé era algo até entdo alienigena a mim.
Em 2013, fui @ minha primeira festa de candomblé em sua casa (hoje também minha
casa), I1é Axé Ida Wura, localizado em Sobradinho 11 — DF.

Minha primeira reacdo ao ver uma festa de candomblé foi de completo
assombro. Tudo ali escapava a minha compreensdo. Entretanto, desde aquele dia passei
a ir a outras festas. Tudo isso escondido da minha familia e grupo de parentesco. Eles
ndo entenderiam. Eis que, sem mais delongas, essa trajetéria culminou na minha
iniciacdo em 2018. Esse também foi meu primeiro ano no mestrado. Se por um lado
meu pai disse, “Nao aceito! A gente tenta tirar o pé da senzala, mas olha vocé voltando
pra ela. Vocé sabe que as pessoas vao falar, n¢”’; minha mée que afirmou, “Nao entendo
porque voce ta fazendo isso, mas respeito”. Com isso, come¢ou minha trajetoria como a
primeira candomblecista da familia.

Em 2019 eis que chegou o momento de voltar para a origem, como ja elucidei
no inicio desse artigo. Entretanto, a casa da minha avé tinha sido assaltada pouco tempo
antes de irmos para I4. Por isso eu cultivava certa inseguranca e receio quanto a voltar

apenas nos duas para morar naquela casa. Resolvi pedir para minha lyalaxé Méae Lidia

189



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

de Oxum jogar buzios para mim antes de ir ao campo e assim fomos para a mesa de
jogo. No momento do jogo ela disse que tudo ocorreria bem e isso me acalentou.
Entretanto ela comentou: “Vocé vai achar o que estd procurando indo para 14”. No
momento em que Mé&e Lidia disse isso, a frase ndo fez sentido nenhum para mim e
prossegui com outras questdes. Afinal, o que eu estaria procurando ao voltar? Eu estava
procurando algo? Estava. Eu queria compreender os processos de periodizacdo da vida e
do curso de vida em uma cidade pequena. Foi apenas a decisdo quanto ao medo do corte
de bolsas que me arrastou para minha origem? O que mais haveria ali?

Eu estava a vida toda no mundo e ao voltar foi um momento de compreender
que, de maltiplas formas, eu era composta por um grupo de parentesco, por
ancestralidade, por uma familia. Entretanto, ao resolver tomar minhas parentes como
interlocutoras, comecei a revolver o lago dos “segredos de familia”. Era também um
processo de recuperar a historia da minha familia materna, mas eu ndo percebia, num
primeiro momento, que eu me recuperava por conseguinte.

Em um desses dias em campo uma prima minha veio visitar minha avé e a mim.
No final da conversa resolvi acompanhar a mesma até a esquina. Nessa conversa,
resolvemos comentar sobre meu falecido avo Luis. Ela havia acompanhado o0 mesmo no
seu leito de morte. Disse que apos o falecimento dele minha avo chorava muito e um dia
ela (minha prima) encontrou a mesma (minha avd) perambulando pela cidade a noite.
Ela entdo levou minha avo para casa e perguntou o que havia ocorrido. Minha avd
afirmou que meu avd havia ido visitd-la e pedido para que ela ndo chorasse mais
daquele jeito, pois ele estava inquieto e precisava ir embora. Eu, mobilizada, perguntei o
que ela achava dessa historia, ela apontou que: “Ah, é comum né. Rebinha tocava
Terecd, tambor, essas coisas, né”. Ela logo se despediu e seguiu caminho. Como assim
minha bisavé Rebinha tocava Terec6®? Por que ninguém havia me contado isso?

Em uma conversa de varanda com tia Itamar, filha da minha bisa Rebinha e irma
da minha avd, resolvi perguntar sobre esse comentario que minha prima havia feito. Tia
Itamar entdo disse: “E verdade! Rebinha tinha saldo. Fechou porque nenhum filho quis
continuar e ela ficou véia. Ai parou de mexer com essas coisas”. Por que passei tanto
tempo achando que era a primeira pessoa atrelada a uma religido de matriz afro-

amerindia? Ou melhor, por que isso estava sendo enterrado e colocado na zona dos

6 “Terecd é a denominagdo dada a religido afro-brasileira tradicional de Codo [...]. E também conhecido
por Encantaria de Barba Soéra (ou Santa Barbara Soeira), por Tambor da Mata, ou simplesmente Mata
(possivelmente em alusdo a sua origem rural)” (FERRETTI, 2012, p.296). Ver também SARAIVA
(2017).

190



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

“segredos da familia” ¢ do que ndo vai sendo mais narrado (BENJAMIN, 1994) e
consequentemente a ser esquecido? Como Quijano (2005) coloca:

[...] a colonialidade do poder faz da América Latina um cenario de
des/encontros entre nossa experiéncia, nosso conhecimento e nossa
memoria histdrica. Nao é surpreendente, por isso, que nossa historia
ndo tenha podido ter um movimento autbnomo e coerente, e mais
exatamente tenha se configurado como um longo e tortuoso labirinto
em que nossos problemas ndo resolvidos nos habitam como fantasmas
historicos. E ndo se poderia reconhecer e entender esse labirinto, ou
seja, debater nossa histéria e identificar nossos problemas, se ndo se
conseguisse primeiro identificar nossos fantasmas, convoca-los e
contender com eles (p.15).

A colonialidade atravessada pelo capitalismo e racismo nos afasta das nossas
origens em muitos sentidos e faz com que fiqguemos em um labirinto nos
desencontrando de ndés mesmos. Por eu estar no mundo, ndo conseguia vislumbrar o que
me compunha como ancestralidade e isso me colocava no constante ndo-lugar apontado
no inicio desse artigo. Era preciso levantar que esses processos de apagamentos
narrativos acabavam trabalhando para o apagamento de uma familiar atrelada a
experiéncia de povos negros e escravizados e tudo isso desaguava, em ultima instancia
(ou primeira), no meu desconhecimento da historia da minha familia de origem.
Entretanto, percebi que ndo era apenas eu que passava por esse processo de
desencontros.

ApOs 0 campo, perguntei para minha mae qual era 0 nome da bisavo dela. Ela
me confessou ndo saber. Perguntei as minhas outras tias e elas ndo sabiam também.
Descobri, com tia Itamar, minha tia-avd, que o nome da avo dela era Regina. E de onde
havia vindo a Regina? Ninguém sabia. Perguntei para minha bisavo Rebinha, que estava
a época da pesquisa com 94 anos, de onde a mae dela havia vindo. Ela ndo sabia dizer.
Perguntei entdo onde elas moravam quando e minha bisa me disse apenas que “no
mato”.

Nossa historia comecava e terminava na minha tataravdé Regina. Tudo que eu
sabia (e que a familia passou a saber) era que ela era uma mulher negra e que teve cinco
filhos. Todo o restante é nublado, impreciso, incerto, desencontrado, ndo acabado. Tudo
comecava e terminava em uma mulher que morava “no mato”. N&o era por acaso, por
exemplo, que minha tia Regina (irmd da minha mae) tinha esse nome. Eram historias

que minhas tias maternas ndo sabiam e que “descobri” ao voltar e perguntar com o

191



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

intuito de realizar uma pesquisa e se desbobraram em reconfigurar a paisagem narrativa
de toda minha familia.

Nesse sentido, eu acabei de muitas formas mudando as narrativas de origem e
reconfigando a narrativa de outras pessoas que compunham 0 nosso grupo de
parentesco. Minhas parentes-interlocutoras ndo eram apenas dados de uma pesquisa.
Eram delas também essas histdrias que emergiam com a pesquisa. De varias maneiras,
estdvamos envolvidas e constituidas pelas mesmas malhas de parentesco e isso produzia
uma relacdo especifica entre 0s jogos de objetividade/subjetividade na minha relacdo
com minhas parentes em campo. A minha etnografia e o campo estavam em algum
nivel reconfigurando a minha familia, reconstruindo nossas perspectivas histdricas, me
reconfigurando e me reposicionando no mundo. Nesse sentido, trabalhar com o plano
objetividade/subjetividade ndo fazia mais tanto sentido assim ap0s 0 campo, pois eu
estava imersa no universo da vida em familia que extrapolava em muitos niveis essa
dicotomia e gerava um imbroglio que me mobilizava para além dos entendimentos
académicos desses mesmos fendmenos.

Por conseguinte, eu fui “aproximada” da minha ancestralidade com a
etnografia? Penso agora que a etnografia foi um meio ndo para “descobrir” 0 que
sempre esteve |4, mas como um mecanismo que foi decisivo para que eu fosse
“aproximada” do que sempre me pertenceu? N&do had como me expropriar do que eu
nunca perdi. E nesse sentido, objetividade/subjetividade ndo eram balangas analiticas
suficientes para trabalhar um mundo povoado para além de pessoas e coisas.

Esses “segredos de familia” viriam & tona sem minha pesquisa? E uma pergunta
boba de se fazer, pois apenas conjecturas podem ser feitas e nenhuma resposta fechada
pode ser dada. O fato € que eu realmente escontrei as respostas que eu nem sabia que
estava indo buscar e que ndo eram relacionadas apenas a pesquisa, mas que tinham
relacdo intima com a constitucdo da minha ancestralidade e de toda minha familia.
Como bem colocou a antropdloga Kelly Silva (2007, p. 252) a atuacdo do campo ndo
ocorre apenas sobre “nossos conhecimentos antropoldgicos, mas também sobre nossa

propria subjetividade”.

192



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Notas nunca conclusivas

A prética migratdria em contextos nordestinos pode ser vista entre as familias
camponesas enquanto migracdo pré-matrimonial do filho, a do chefe de familia e a
migracdo definitiva (WOORTMANN, 1990), onde o0s homens surgem como O0S
protagonistas migrantes. Entretanto, as narrativas de Canto do Buriti contam de um
fluxo migratério onde as mulheres foram as primeiras a migrar e s6 posteriormente
levaram os homens. Esses diferentes arranjos migratorios incorriam em uma carreira
migratoria por parte dos individuos que organizam a familia, a divisdo do trabalho e o
nacleo doméstico em torno da migracao.

E é justamente a migracdo como um processo de saber-fazer (FOUCAULT,
1972) que acabou introduzindo inovagdes para a minha familia através de quem
participava dessa migracdo ao mesmo tempo em que balangou os moldes tradicionais de
saber-fazer. Por meio dessa experiéncia do ser migrante é que inovagOes foram
introduzidas ao grupo de parentesco e paralelamente reforcou tradigdes locais (da
origem) que também foram levadas para o contexto urbano e la tencionadas. Ao mesmo
tempo em que poderia fazer com que a origem de certa forma fosse esquecida e que
alguns familiares ficassem soltos no mundo.

Pergunto-me se, caso eu ndo houvesse voltado para realizar uma pesquisa, esse
seria 0 meu destino, ser alguém solto no mundo, como diria minha avé Anita. Como
Certeau (1994) salienta, os individuos modificam um lugar através das suas
experiéncias prévias, historias, mas é entre sua relacdo sujeito e mundo que acabam
fazendo de um lugar um "lugar praticado™. Perguntaram-me se minha origem estava la o
tempo todo ou se apenas a partir do momento que a tomei como origem foi que ela
assim fez sentido para mim. Minha resposta € que volto para a mesa de jogo com minha
Mée Lidia. O caminho estava dado antes mesmo de eu saber qual era. O que eu estava
indo buscar era 0 meu lugar, antes mesmo de saber qual era. O que eu estava indo
buscar eram minhas parentes, era minha origem, era ndo virar alguém sem origem.

Como lgor Kopytoff, (2012) afirma, “O mundo ¢ um lugar perigoso para se
viver, quando a pessoa ndo esta ligada a um grupo de parentesco” (p. 236) e 0 mundo
tinha sido o meu espago por muito tempo. De certa forma, duas coisas me deram
novamente uma origem. A primeira foi minha casa de santo e minha iniciacdo. A

segunda minha volta para Canto do Buriti. Esses dois processos ndo estdo, assim,

193



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

separados. Quando comentei com minha mae a intencdo de escrever esse texto, ela me
perguntou se eu sabia 0 nome inteiro da minha bisa Rebinha e eu disse que n&o. Ela
disse: “Nome de Rebinha é Maria da Concei¢do. SO isso. Nao tem outra coisa depois.

Vi esses dias que Conceigdo é como chamam, como é 0 nome mesmo? Oxum, né!”.

Passamos a dar novos direcionamentos para a vida, a pesquisa, para nossa
familia, para nossa origem, para nossa estadia no mundo. Assim como pensei em
diversas maneiras de comecar esse artigo, pensei em inimeras alternativas para termina-
lo. Nada seria assertivo ou conclusivo, pois meu campo entre minhas parentes nao se
encerrava, ele é um campo em-processo-de-vida. E de que vidas estamos falando aqui?
Estou falando de todo meu grupo de parentesco, que foi mobilizado e transformado pela
pesquisa, mas ao falar dele, falo de histérias de desencontros que nos antecedem em
muito. Por mais que ndo saibamos o0 que vem antes da tataravo Regina, sabemos muito
mais do que sabiamos antes da pesquisa ocorrer. E tudo foi por acaso? Bom, nao
acredito em acasos ou desencontros para com esse processo de fazer-campo e fazer-
familia e, nisso, fazer-ancestralidade. Para mim ndo sdo processos mais desconectados.
Eles se retroalimentam e me ajudam (e ajudam minhas parentes) a compor um novo
caminho.

Se alguns tentam criar fronteiras artificiais para dividir o mundo de forma
cartesiana e assim buscar compreender suas existéncias, essa forma de organizar a vida
ndo contemplou minha pesquisa com parentes. Era preciso me aproximar de muitas
formas para compreender. Era preciso me aproximar como filha de santo; como
antropologa; como mulher negra de pele “Clara”; como tataraneta de uma mulher de
guem sei apenas 0 primeiro nome; de um avd que morreu tdo cedo abrindo estradas no
Nordeste e do qual ndo lembro nem mesmo a voz; de uma bisavo ainda viva que eu nao
conhecia; da minha casa de santo; da universidade. Era preciso, enfim, voltar-ir para
muitos lugares. Era preciso considerar que viver, fazer, escrever, pesquisar e recuperar
minhas origens ndo eram processos separados, muito pelo contréario.

Se na perspectiva de Ingold (2018) a antropologia é capaz de comparar e colocar
sob perspectiva critica as formas de viver, isso resvala em levar as pessoas a sério. Ndo
pesquisamos apenas as pessoas, mas pesquisamos com as pessoas. 1sso ndo quer dizer
apenas colocar o pesquisador na condicdo de aprendiz em campo, mas fazer com o que
0 que ele aprende em campo também modifique sua compreensdo filos6fica sobre o

mundo. A antropologia pode ser colocada entd&o como disciplina que abre margem para

194



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

pensar a condicdo de aprender e ensinar em grandes escalas. Nesse sentido, afirmo que
eu ndo pesquisava e escrevia apenas as minhas parentes-interlocutoras, mas também
com minhas parentes-interlocutoras e nossas ancestralidades. Era preciso que esse
processo reanimasse 0 meu mundo e minha forma de fazer antropologia. Como coloca
Ailton Krenak (2019)
Nosso tempo é especialista em criar auséncias: do sentido de viver em
sociedade, do préprio sentido da experiéncia da vida. Isso gera uma
intolerancia muito grande com relacdo a quem ainda é capaz de
experimentar o prazer de estar vivo, de dangar, de cantar. E esta cheio
de pequenas constelacGes de gente espalhada pelo mundo que danga,
canta, faz chover. O tipo de humanidade zumbi que estamos sendo
convocados a integrar ndo tolera tanto prazer, tanta fruicdo de vida.

Entdo, pregam o fim do mundo como possibilidade de fazer a gente
desistir dos nossos préprios sonhos. (p.27)

E é justamente a partir dessas auséncias criadas pelo nosso tempo que busquei
tratar e considerar que negociacdes e apagamentos fazemos de nds mesmos dentro dos
textos e teorias que construimos para entrar no “clube da humanidade” (Ibidem), dos
processos civilizatérios e englobantes de uma grande humanidade homogénea e sem
rosto (ou melhor, com o rosto de um “Ocidente” branco e masculino).

Penso isso, pois essas discussdes em relacdo a familia e & minha recuperacéo
como uma pessoa composta por ancestralidades ndo foi tdo bem trabalho na dissertacao.
Esses incomodos ndo pareciam caber naquele formato e tampouco tenho certeza de que
cabe nesse. Talvez ele ndo caiba num texto. Talvez ele extrapole, inclusive, minha
carne. E importante, entretanto, que ndo deixemos de falar desses processos que por
vezes nem nds compreendemos ou trazemos com sentido pronto. As vezes, é preciso ter
mais dvida, do que certeza. E preciso ter mais ancestralidade, do que cientificidade. E
preciso deixar que essas duvidas corroam, adentrem, facam casa e ganhem corpo (ou

texto).

Referéncias Bibliograficas

ANZALDUA, Gloria. “La conciencia de la mestiza / rumo a uma nova consciéncia”.
Revista Estudos Feministas. vol.13 no.3 Florianopolis Sept./Dec. 2005

ASSIS, Glaucia de Oliveira. “Mulheres migrantes no passado e Mulheres migrantes no
passado e no presente: género, redes sociais e migracao internacional”. Revista Estudos
Feministas, Florianopolis, 15(3): 336, setembro-dezembro. 2007.

195



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

AUGE, Marc. Nao-Lugares: Introducio a uma antropologia da supermodernidade. Sdo
Paulo: Papirus, 1994.

BENJAMIN, Walter. “O narrador: consideracbes sobre a obra de Nikolai Leskov”.
Magia e técnica, arte e politica: ensaios sobre literatura e histéria da cultura. S&o
Paulo: Brasiliense, p. 197-221. 1994.

CARNEIRO, Sueli. Negros de pele clara por Sueli Carneiro. Portal Geledés. 2004.
Acessado em: https://www.geledes.org.br/negros-de-pele-clara-por-sueli-carneiro/

CERTEAU, Michael. A invencdo do cotidiano: 1. Artes de fazer. Petrdpolis: Vozes,
1994.

DAMASIO, Ana Clara. Fazer-Familia e Fazer-Antropologia: Uma etnografia sobre
‘cair pra idade’, ‘tomar de conta’ e posicionalidades em Canto do Buriti-Pl.
Dissertacdo. Universidade Federal de Goids — UFG. 2020.

DAMASIO, Ana Clara; AHUALLLI, lyaromi. “As mais velhas”. Revista Calundu, 2(2),
6. 2018.

DAVIS, Angela. Uma autobiografia. S&o Paulo: Boitempo, 2019.
EVARISTO, Conceicéo. Becos da Memdria. Belo Horizonte: Mazza, 2006.

FERRETTI, Sérgio Figueiredo. Tambor de Crioula e espetaculo. S&do Luis: Comissao
Maranhense de folclore, 2002

FOUCAULT, Michel. A Arqueologia do Saber. Traducdo de Luiz Felipe Baeta Neves,
revisdo de Ligia Vassalo. Petrépolis: Vozes, Lisboa: Centro do Livro Brasileiro, 260p.
1972.

GARCIA, Afranio. O Sul: caminho do rocado; estratégias de reproducdo camponesa e
transformacdo social. Sdo Paulo, Marco Zero; Brasilia; Editora Universidade de
Brasilia; MCf-CNPq, 286p, 1989.

INGOLD, Tim. Antropologia para que serve? Petropolis: Editora VVozes, 2019.

KOPYTOFF, Igor. “Ancestrais enquanto pessoas mais velhas do grupo de parentesco na
Africa”. Cadernos de Campo, Sao Paulo, n. 21, p. 1-360, 2012.

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. S&o Paulo: Companhia da Letras,
2019.

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a Mesticagem no Brasil: identidade nacional
versus identidade negra. Belo Horizonte: Auténtica, 2008.

QUIJANO, Anibal. “Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina”. In:
LANDER, E. (ed.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciéncias sociais. Clacso,
pp. 227-278, Buenos Aires, 2005.

196



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

SARAIVA, Luis. “De vodum a caboclo: Trajetoria de legba no terreiro de Tambor de
Mina e Terec6”. Revista Calundu, 1(1), 2017.

SILVA, Kelly Cristiane. “O poder do campo e 0 seu campo de poder”. In: BONETTI,
Alinne. FLEISCHER, Soraya (Org.). Entre saias justas e jogos de cintura.
Floriandpolis: Ed. Mulheres; Santa Cruz do Sul : EDUNISC, 2007.

WOORTMANN, Kilass. “Migracéo, familia e campesinato”. Revista Brasileira De
Estudos De Populacéo, 7(1), 35-53, 1990.

Recebido em: 04/10/2020
Aceito em: 07/10/2020

197



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

200 ANOS NAO SAO 200 DIAS: HISTORIA,
PROTAGONISMO E ESTRATEGIA DE MULHERES
NEGRAS NA IRMANDADE DA BOA MORTE (1820 — 2020)

Mariana Fernandes Rodrigues Barreto Regis?!
DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.34574

Resumo

A Irmandade da Nossa Senhora da Boa Morte de Cachoeira — BA, completou 200 anos
no ano de 2020 e sua trajetoria é essencial para a preservacdo das tradicdes provenientes
da diaspora africana. A Irmandade é um simbolo de resisténcia e exemplo de estratégias
para a criacdo e a manutencdo de praticas sociais e culturais que combateram a ordem
colonial na Bahia e no Brasil. Alem sua importancia para as religides de matriz africana
e para a luta antiescravista, a influéncia da Irmandade se disseminou em diversos
simbolos sociais e culturais da populagdo negra, porém muitos nuances dessa historia
ainda sdo desconhecidos ou ignorados pela historiografia tradicional devido a um
problema de “falta de fontes”. Esses e outros “problemas” de estudos das tradi¢des afro-
brasileiras devem ser questionados para que possamos compreender até que ponto
interferem em trabalhos sobre tais organizagdes e qual a importéncia da oralidade na
transmissdo, perpetuacao e estudos destas tradicdes.

Palavras-chave: Irmandade da Boa Morte. Mulheres da Boa Morte. Histdria Oral.
Oralidade. Religides de Matriz Africana. Candomblé.

200 ANOS NO SON 200 DIAS: HISTORIA,
PROTAGONISMO Y ESTRATEGIA DE LAS MUJERES
NEGRAS EM LA IRMANDADE DA BOA MORTE (1820 —
2020)

Resumen

La Irmandade da Nossa Senhora da Boa Morte de Cachoeira (Bahia) cumplié 200 afios
en 2020 y su trayectoria es fundamental para la preservacion de las tradiciones de la
diaspora africana. La Irmandade es simbolo de resistencia y ejemplo de estrategias para
la creacion y mantenimiento de practicas sociales y culturales que combatieron el orden
colonial en Bahia y Brasil. Ademas de su importancia para las religiones de base africana
y para la lucha contra la esclavitud, la influencia de la Irmandade se ha extendido a varios
simbolos sociales y culturales de la poblacion negra, sin embargo muchos matices de esta
historia ain son desconocidos o ignorados por la historiografia tradicional debido a un
problema de “ausencia de fuentes”. Estos y otros “problemas” de los estudios de las
tradiciones afrobrasilefias deben ser cuestionados para que podamos entender hasta qué

! Possui mestrado em Histdria pela Universidade de Brasilia (2016), na linha de pesquisa: Histdria Social e
suas multiplas formas. Trabalha com Irmandades Negras na América Portuguesa e Metodologia da Histdria.
Graduacdo em Historia pela Universidade de Brasilia (2013). Pesquisadora Associada do Observatorio da
Salde da Populacdo Negra NESP/CEAM/UnB. Email: marianaregis@gmail.com

198


mailto:marianaregis@gmail.com

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

punto interfieren en el trabajo de tales organizaciones y la importancia de la oralidad en
la transmisidn, perpetuacion y estudios de estas tradiciones.

Palabras clave: Irmandade da Nossa Senhora da Boa Morte. Mujeres de la Boa Morte.
Historia oral. Oralidad. Religiones matriciales africanas. Candomblé.

200 anos nao sao 200 dias

“Nossos antepassados, as nossas irmas eram intituladas
“as mulheres do partido alto”, entdo elas trabalhavam em
prol dos préprios irmaos... de liberdade, trabalharam para
conseguir as cartas de alforria ou as vezes até fuga para os
irmdos que eram necessitados e precisavam de ajuda.
Entdo, elas fizeram um movimento feminino pra poder
ajudar as irmds... as outras irmds a ter sua liberdade,
porque nem so a carta de alforria dava liberdade como até
hoje: Eles dizem que nds somos libertos mas a gente
continua embaixo do poder aquisitivo, sempre temos que
pagar tudo, tem que pedir licenca pra tudo, entdo a
escravidao continua “por debaixo dos panos”, mas a gente
continua ainda naquele regime escravocrata ali. Entdo elas
faziam esse movimento pra fazer essa ajuda pros nossos
irméos serem libertados, terem mais seus direitos, porque
a liberdade mesmo dos irmdos escravos ¢ estar com deus
quando morrer. A liberdade da alma, do corpo é estar com
mamae 14 em cima quando a gente partir desse pra outro
mundo.” - Dona Nilza Prado de Carvalho — Irma da Boa
Morte. (TVE Bahia, 2019)

No meio do Reconcavo baiano, entre muito samba de roda, mani¢oba e a bela
vista do rio Paraguacgu, se encontra a Irmandade da Nossa Senhora da Boa Morte,
localizada na rua Treze de maio, coracdo de Cachoeira. Inevitavelmente essas duas
historias, a da cidade de Cachoeira e a da Boa Morte estdo entrelagadas e contam muito
sobre a trajetoria de mulheres pretas no Brasil.

O legado da Irmandade da Nossa Senhora da Boa Morte de Cachoeira ¢
incontestdvel, mesmo que seu valor e sua historia sejam, em alguns momentos,
negligenciadas pela historiografia tradicional e ndo sejam o foco de interesse de
pesquisadores de varias areas do conhecimento. Através de seus 200 anos, recém
completados e comemorados no ano de 2020, a Irmandade da Boa Morte atravessou
varios dos periodos historicos brasileiros, trazendo para os afrodescendentes da didspora,
um marco referencial e representando uma institui¢@o social, religiosa e politica poderosa,
capaz de sobreviver ao sistema colonial escravista e seu periodo subsequente. Além de

lutarem contra a escravidao, comprarem alforrias e possibilitarem um novo horizonte para

199



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

cativos, ndo podemos esquecer de um ponto crucial na constitui¢cdo da Irmandade: ela era
e ainda ¢ constituida exclusivamente por mulheres negras.

Paralelamente, na contramdo das instituicdes tradicionais portuguesas, a
Irmandade da Boa Morte transmitiu seus ensinamentos € perpetuou suas tradi¢des e sua
organizacdo de maneira exclusivamente oral, possibilitando desta maneira, a perpetuagao
das tradi¢des espirituais experienciadas em Africa, possibilitando a criagdo do
Candomblé e de outras religides de matriz africana. A Boa Morte, além de tudo, representa

mais profundamente: estratégia e existéncia de mulheres negras.

O que sao as irmandades negras?

A historia do Brasil ¢ atravessada pela histéria da escravizagdao de africanos.
Levando em consideragdo que a maior parcela da populacao brasileira ¢ afrodescendente
declarada, (IBGE, 2010) assim sendo, a contribui¢do da populacdo negra para a
constituicdo do que conhecemos hoje como Brasil foi e ¢ essencial desde o periodo
colonial. O legado afro-brasileiro se faz presente em todos os ambitos da vida social
brasileira, nas manifestagdes culturais, intelectuais, musicais, religiosas, culindrias,
econOmicas, sociais entre outras. Neste sentido, alguns temas ou objetos, manifestacdes
e formas de expressdes negras sao essenciais para a compreensao e valorizagao da cultura
e da populacdo negra brasileira. As historias das organizagdes negras ao longo da
formacao do Brasil sdo extremamente importantes para a continuidade da construgdo de
narrativas antirracistas, contribuindo para a compreensao da importancia desses objetos
na nossa formagao cultural e da nossa sociedade. Mesmo que pessoas negras sejam as
maiores vitimas dos problemas advindos da questdo racial nos dias de hoje, compreender
a colaboracdo e o legado do povo preto no Brasil ¢ uma necessidade importante para toda
a sociedade.

As Irmandades Negras representaram no Brasil escravista, uma das instituicdes
responsaveis pela transformacdo e sobrevivéncia das tradigdes religiosas e espirituais
africanas ao passo que foram essenciais para a criacdo destas novas praticas afro-
brasileiras. Assim sendo, a Irmandade da Nossa Senhora da Boa Morte, fundada
aproximadamente no ano de 1810 em Salvador - Bahia e transferida para a cidade de
Cachoeira — Bahia, no ano de 1820 e em funcionamento até os dias atuais, representa de

maneira emblematica esse passado de transformagao vivida pelos africanos e africanas da

200



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

didspora, além de recriar em terras brasileiras, suas praticas culturais tdo importantes para
a sobrevivéncia dos povos africanos na diaspora e seus descendentes.

No campo religioso, o sistema colonial fez com que as concepgdes de mundo
africanas trazidas pela diaspora (HALL, 2006, p.28) fossem recriminadas, pois além da
catequizacdo de indios e de africanos escravizados como estratégia de um projeto de
dominagdo e exploracdo, também era conveniente para tal projeto, combater os rituais e
praticas espirituais que ndo fossem cristas nos moldes eurocéntricos.

Dentro deste contexto, as religiosidades africanas se perpetuaram no Brasil por
meio da resisténcia, transformagdo e adaptacdo do que existia em diversas etnias em
Africa e se reorganizaram na América Portuguesa sofrendo influéncia da cultura europeia
e indigena. Faz-se necessario ressaltar que os termos étnicos que diferenciavam estes
africanos se criaram com a didspora compulséria e com o trabalho escravo, pois quando
se volta o olhar para a populacdo cativa € possivel perceber que ali se encontravam
pessoas de diversas etnias colocadas em categorias identitarias impostas pelo poder
colonial. (REIS, 1996, p.5)

As préticas espirituais vieram como heranca dos africanos escravizados e aqui se
transformaram em religides brasileiras de matrizes africanas, onde os rituais foram
trazidos através da memoria e foram transmitidos majoritariamente de maneira oral para
seus descendentes. Ao longo das décadas e séculos, com as transformacdes do Brasil,
estas representacdes foram sendo transformadas ao mesmo tempo em que sofriam
intervengdes culturais do ambiente no qual se construiram.

No contexto colonial, estes africanos foram arrancados de suas raizes e
submetidos a situagdes perversas, embarcados na travessia para as terras da América para
a submissdo ao trabalho compulsorio e para que este empreendimento colonial fosse
possivel, era necessario tentar controlar varias experiéncias de vida dos africanos. REIS
(1996, p.4), atenta para o importante fato de que senhores e escravos conviviam em um
espaco de negociacdo e para que fosse possivel a perpetuacdo do sistema escravocrata,
era necessario que os senhores “negociassem’ com seus escravos, segundo suas palavras,
entre os extremos da “coer¢do e persuasdo”. Ao mesmo tempo que o sistema vigente
tentava minguar as possibilidades de revoltas ou rebelides, escravizados e seus descentes
se utilizavam de dispositivos internos, como as Irmandades Negras para criar um espago
de sobrevivéncia e criagdo de identidades. Neste sentido, esse espaco de negociacdo
viabilizou o nascimento destas novas praticas sociais, culturais e politicas dos negros da

didspora.

201



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

No sistema colonial, as raizes culturais deveriam ser “esquecidas” pelos africanos,
ou pelo menos deixadas de lado. No campo religioso, um dos meios encontrados para se
realizar a dominagdo destes povos africanos, era tentar fazer com que estes vivessem o
mais harmonicamente possivel, para isso os colonizadores forcavam os escravizados a
substituirem seus cultos ancestrais tradicionais pela religido crista do homem branco, e
assim, foi feita a tentativa de esquecimento da cultura religiosa de origem. Tal
empreendimento resultou em manifestacdes que conseguiram se reinventar e mesclar o
culto ancestral com as religiosidades do “novo mundo”.

Em “A Africa e os Africanos no Novo mundo”, John Thornton (2004, p. 253,254)
explica que multiplas culturas independentes foram trazidas para a América na didspora,
pois os africanos nao compartilhavam de valores culturais homogéneos, sendo assim, o
mecanismo do comércio de escravos separava estes individuos de seus pares,
diferentemente dos processos migratorios dos europeus, onde no novo lar, os individuos
se colocavam em comunidades que partilham de valores em comum. No caso dos
africanos, milhares de individuos de diferentes culturas e etnias comeg¢aram uma interagao
for¢ada, iniciando assim, a criacdo de uma nova cultura nas Américas desde a travessia
dentro dos navios negreiros. Para a criacao desta nova cultura, a referéncia utilizada foi o
que as diversas culturas africanas possuiam de semelhante ou comum, usando como ponto
de ligacdo a cultura europeia. Ao dizer que estes escravizados priorizaram um
denominador comum na hora de construir uma nova cultura, € preciso atentar para o fato
de que segundo Thornton, estas diferentes culturas tinham sim praticas em comum que
existiam entre espagos muito distantes devido a trocas culturais, sociais € mercantis.
(THORNTON, 2004, p.347)

Ao serem lancados nos navios negreiros para a América, africanos de diversas
regides do continente e de diversos povos foram obrigados a encontrar suas semelhancas
nos seus modos de viver para que pudessem conviver entre si. Nesse sentido, o culto aos
santos catdlicos, em alguma medida, auxiliou os africanos provenientes de diferentes
origens e tradigdes, a unir seus proprios referenciais com as diferentes “revelacdes”
trazidas por meio dos santos catolicos. (THORNTON, 2004, p.347-351)

Com a necessidade de construgdo e sobrevivéncia dos escravizados nas terras da
América, entre varias instituicdes que serviram como mecanismos importantes para
viabilizar uma organizacdo social, as irmandades catolicas representaram um espaco
importante para a criacdo de novos modos de viver.

As irmandades catolicas possibilitaram a construgdo de espacgos de devogao e f&,

202



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

organizacao politica e social por toda a América Lusa. No caso das irmandades compostas
por africanos e seus descendentes, chamadas de “Irmandades Negras”, além destas
fungdes, elas representam um dos espagos onde se possibilitou a reconstrugdo cultural
destes povos nas terras americanas. Dentro de uma irmandade, o irmao associado a ela,
além de participar de atividades religiosas ligadas ao culto do santo ou da santa de
devogdo, também podia desfrutar dos privilégios e auxilios promovidos por esta
institui¢ao. Entre as fungdes de um irmao ou irma devoto filiado a uma irmandade, estdo
as contribui¢des financeiras, obrigacdes nas fungdes da igreja e as regras de conduta

colocadas pela igreja da qual ¢ filiado. (REGIS, 2016, p.100-101)

A irmandade representava um espaco de relativa autonomia negra, no
qual seus membros — em torno das festas, assembleias, elei¢Oes,
funerais, missas e da assisténcia mutua — construiam identidades sociais
significativas, no interior de um mundo as vezes sufocante e sempre
incerto. A irmandade era uma espécie de familia ritual, em que africanos
desenraizados de suas terras viviam e morriam solidariamente.
Idealizadas pelos brancos como um mecanismo de domesticacdo do
espirito africano, através da africanizacdo da religido dos senhores, elas
vieram a constituir um instrumento de identidade e solidariedade
coletivas. (REIS,1996, p.4)

Os integrantes de uma irmandade participavam de atividades relacionadas a
devocao e gozavam de privilégios e auxilios. Como obrigacdo, era necessdria a
colaboracao em varios sentidos, inclusive financeiramente, assumindo obrigagdes com a
igreja e suas atividades. Esse ambiente de autonomia dentro da imposi¢ao escravista
funcionava como um respiro onde era possivel o nascimento de um novo espago, de
criacdo e reconstru¢ao de seus elos ancestrais ¢ de constru¢ao de identidade, enquanto
que para os brancos e senhores de escravos, as irmandades negras eram um ambiente de
dominacdo e domesticagdo, visto que a associacdo a uma irmandade representava o
sucesso na tentativa de conversao a fé catolica. Paralelamente, os escravizados encaravam
este mesmo ambiente como um local de construcdo de identidade ¢ solidariedade

coletivas.

A riqueza maior do estudo das irmandades talvez seja no profundo
significado histérico que elas apresentam. Foram e sdo instituigdes
que se espelham e retratam os diversos momentos e contextos
histéricos nos quais se inserem. Com elas, o catolicismo ¢ a Igreja
Catoélica amoldam-se a realidade na qual se propagam. Nada de
anacronismos historicos. As irmandades caracterizam sempre o seu
momento e o seu ambiente, dando origem a diversidade de formas,

203



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

por um lado, ¢ a fluidez e imprecisdo de suas denominagdes por
outro (BOSCHI, 1986, p.12).

As irmandades catolicas negras foram substanciais para a formagdo cultural,
politica e social do Brasil, representando um espago de autonomia dentro da loégica
do sistema colonial, porém, ¢ importante lembrar que essas organizagdes eram
submetidas aos dispositivos de controle da coroa portuguesa. Na maioria das vezes
necessitava de uma série de dispositivos para ter a seu funcionamento autorizado,
como o compromisso, que se assemelhava a um regimento interno e documento de
fundacao, com o nome e a funcdo dos membros e suas obrigacoes.

Estas entidades fizeram com que os africanos e seus descendentes pudessem
se inserir na religiosidade catdlica trazida do continente europeu pelos colonizadores,
por isso, ordens religiosas representaram um papel importante na dissemina¢do das
devocoes adotadas e transformadas pela populacdo negra. (REGINALDO, 2011,
p-134). Na extensdo de grande parte do territorio brasileiro, as irmandades negras se
instalaram e desenvolveram diferentes tipos de tradicdes culturais negras.
Historiadores se debrugaram sobre o estudo do desenvolvimento destas irmandades
em diversas cidades para assim compreender, como elas influenciaram o
desenvolvimento social da regido e quais foram suas influéncias na religiosidade
negra. Sendo assim, alguns trabalhos sdo pontos chave para a compreensao do papel
dessas irmandades no Brasil.

Mariza de Carvalho Soares (2000), analisa a regido urbana do Rio de Janeiro
e afirma que o nimero de irmandades cresceu muito na segunda metade do século
XVIII, com procissdes cada vez mais cheias de adeptos. Na sua dindmica interna, as
irmandades cariocas passavam por conflitos que ocorriam com o poder eclesiastico
ou originavam-se de disputas internas. Na organizacdo destas irmandades, a sua
origem e a hierarquia a ser respeitada eram dois principios essenciais, tanto
internamente, entre os membros das irmandades, quanto externamente, quando eram
comparadas a outras irmandades e com as organizagdes eclesiasticas.

Em Minas Gerais, Caio Boschi (1986) explica que as irmandades foram um
dos fatores responsaveis pela criacdo de lagos sociais ou por manter lacos ja
preexistentes, proporcionando o elo de identidade entre os seus membros, mesmo que
estes fossem provenientes de diferentes regides do continente africano ou nascidos

na colonia. Essas confrarias também proporcionaram um processo de construcao

204



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

identitaria, fazendo perdurar a resisténcia das tradi¢des africanas e serviram como
um espaco de compartilhamento e consolo das experiéncias vividas pela populagdo
cativa. Este representava um dos poucos espagos de sociabilizagdo dos negros ao
longo do periodo colonial.

No contexto baiano, Lucilene Reginaldo (2011), em seu trabalho “O Roséario
dos Angolas”, explica que haviam irmandades na Bahia com irmaos pretos e pardos,
devotos de Nossa Senhora do Rosario, desde o inicio do século XVII. Em nome desse
culto, ergueram-se a capela das Portas do Carmo, juntamente com a Irmandade do
Rosario dos Pretos da Freguesia de Sdao Pedro. Posteriormente, outras irmandades
foram criadas na Bahia. Com a assimilacdo dos santos negros, estes assumiram o
lugar simbdlico de ancestrais poderosos para os africanos e seus descendentes,
fendmeno que a autora denominou como “santo parente”. Essa apropriagao negra dos
santos catolicos foi essencial para a aceitagdo e disseminacdo destas devogdes e fe.
(REGINALDO, 2011, p.140). Essa apropriacao foi extremamente importante tanto
para a assimilagdo das devog¢des catdlicas quanto para a associacdo dos santos
catblicos aos ancestrais africanos, chamados Orixas pela tradicao Ioruba.

A configuragdo das irmandades negras na Bahia possibilitou uma organizagao
de poder paralela a organizagdo eclesidstica e o surgimento de mecanismos
burocraticos informais. Assim, as irmandades proporcionaram a reunido e resisténcia
destas pessoas, 0 que possibilitou uma série de agdes como a articulagao de levantes
armados e encobrir a fundacdo de um dos primeiros candomblés da Bahia, assim
como fez a Irmandade do Senhor Bom Jesus dos Martirios da Igreja da Barroquinha,
(SILVEIRA, 2006, p.150) ou as irmandades de pretos do Rosario, que representavam
uma instituicdo de grande forga politica e auxilio entre os irmdos, além da funcdo
religiosa. (REIS, 1996, p.7)

A participagdo feminina dentro das irmandades negras foi variavel de acordo com
o contexto local e com cada organizagdo especificamente, o que torna o caso da Boa
Morte muito especial, afinal, a grande maioria das Irmandades erguidas nos séculos XVIII
e XIX, a quantidade de mulheres nestas organizagdes era sempre menor do que a
quantidade de homens. (SOUZA, 2007, 41).

Como ja citado anteriormente, as irmandades catolicas de negros tinham como
fun¢do, além do culto catolico, a manutengdo de auxilios financeiros para seus irmaos, a
disponibilizacdo de funerais, entre outros tipos de ajuda. (REGINALDO, 2009, p.27).

Nesse sentido, ¢ importante destacar a Irmandade da Nossa Senhora da Boa Morte, que

205



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

além destas funcdes, exerceu e exerce até os dias de hoje um grande papel de simbolo de
resisténcia para o povo negro. Tal atribuicdo se dd devido ao fato da Irmandade da Boa
Morte ter realizado ativamente um papel abolicionista ao longo do século XIX, seja
através de compra de alforrias ou de esconderijo para cativos, cumprindo assim o seu
importante papel politico para a populacdo negra. Paralelamente, a Irmandade também
possibilitou a fundagdo de terreiros de candomblé de diferentes tradicdes mantendo vivas
as tradigoes africanas amalgamadas pela diaspora.

A Irmandade da Boa Morte ¢ um importante exemplo de preservagdo de tradigdes
culturais e religiosas, seja desde rituais sagrados de portas fechadas, restrito apenas a
integrantes da confraria, até acdes cotidianas de exaltacdo e valorizagdo da cultura afro-

brasileira até os dias atuais.

O historico de cidade de Cachoeira e a Irmandade da Boa Morte

A historia da Irmandade da Nossa Senhora da Boa Morte nao pode ser
desassociada do crescimento da Vila de Nossa Senhora do Rosario do Porto de Cachoeira,
localizada no Reconcavo baiano e elevada a categoria de cidade no ano de 1837.

Na segunda metade do século XVIII, Cachoeira se encontrava em ascensdo
comercial devido a produgao e exportagao de fumo. O rio Paraguacu, que corta a cidade,
fazia ser possivel tanto o transporte de mercadorias para a baia de Todos-os-Santos
escoando a mercadoria, quanto o caminho inverso com produtos para o sertdo baiano.
(REGINALDO, 2011, p.67)

Assim como outras cidades de interior localizadas em pontos estratégicos para o
escoamento de mercadorias, trocas comerciais, producao fumagueira e cultivo de cana de
acucar durante o periodo colonial, Cachoeira cresceu bastante em termos populacionais e

em meados do século XIX, teve o inicio de sua decadéncia comercial.

Do povoado primitivo sobre uma colina, a cidade se expandiu ao longo
do Paraguagu com seus sobrados. Para geri-1a, era preciso organizar sua
infraestrutura, com a pavimentacdo de ruas, construcdo de chafariz
publico, pontas e cais. A partir do crescimento da cidade instalada num
vale e cercada por morros, foi necessario aterrar parte do rio, na segunda
metade do século XIX. No periodo colonial, era frequente medir a
colonizagdo a partir da ocupagdo territorial ¢ ndo do crescimento
populacional, conforme se expandiam engenhos e igrejas, € com estas
irmandades e devogdo aos santos, elemento marcante da religiosidade
local elaborada entre igrejas e terreiros de candomblés (IPAC, 2011. p.

206



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

26).

Ap0s esse periodo de ascensdo, Cachoeira teve o seu declinio comercial devido a
queda da produgdo econdmica, por conta do pouco escoamento da producao de agucar
proveniente da ascensdo da produgdo de acucar extraido da beterraba no continente
europeu e a proibi¢ao do trafico de escravos, culminando na aboli¢do, no final do século
XIX.

Cachoeira até os dias de hoje ¢ reconhecida como uma cidade importante tanto
pelo seu passado quanto para o que representa nos dias de hoje, sendo atrativa
turisticamente pelos seus casardes € seu conjunto arquitetonico, suas festividades, seus
candomblés e a grande festa da Nossa Senhora da Boa Morte todos os anos no més de
agosto.

O autor Renato da Silveira (2006) nos explica que a [Irmandade da Nossa Senhora
da Boa Morte de Cachoeira foi fundada em um momento de grandes mudangas e feitos
para as tradi¢Oes religiosas africanas no Brasil, como a fundacdo do culto aos eguns da
Ilha de Itaparica e a grande reestruturagao do Candomblé da Barroquinha. A Irmandade
da Boa Morte cumpriu e cumpre até os dias de hoje, uma importante missao para os cultos
afro-brasileiros:

Assim como a Irmandade do Senhor Bom Jesus dos Martirios era a
fachada legal que abrigava o Candomblé da Barroquinha e a associacao
politica dos nago6s-iorubas, a Devocdo da Boa Morte abrigava a
Sociedade Geledé, ou pelo menos sua direcdo era integrada pelas
mesmas pessoas. Os dados disponiveis apontam para uma irmandade
mais aberta, com a participa¢do de crioulos e malés, enquanto que a
devogdo parece ter sido mais fechada, exclusiva de mulheres nagds-
1orubas, excecao feita as suas descendentes crioulas e eventuais aliadas
de outras etnias africanas (SILVEIRA, 2006, p.454).

Como explica Renato da Silveira, a Irmandade da Boa Morte realizava ritos
mortudrios ligados a seus ancestrais africanos relacionados a fertilidade e morte, e possui
uma estrutura administrativa bastante rigida em relacdo as membras associadas e a quem
¢ considerado proximo a Irmandade.

Em sua obra recém langada ‘“Povoamento e formagao social de Cachoeira” o
historiador Luiz Claudio Nascimento traz informac¢des muito importantes para as
comunidades de matriz africana a respeito da Irmandade da Boa Morte. Ao contextualizar
o surgimento da irmandade, o autor explica que, no inicio do século XIX, um grupo de
mulheres, ligadas a fundag¢do do Ilé Iyd Nasso Okd, um dos primeiros candomblés

baianos, se filiaram formalmente a devog¢do de Nossa Senhora da Boa Morte na

207



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Barroquinha, onde realizavam o culto africano das deusas-maes iorubanas, a Sociedade
Geledé? e também formaram uma junta de alforria para libertar sacerdotisas importantes
do cativeiro.

Desde de sua transferéncia para Cachoeira, a Irmandade mantém sua estrutura
social e administrativa diferente das demais irmandades. A Irmandade da Boa Morte
nunca teve um compromisso®, o que as coloca como devotas de Nossa Senhora da Boa
Morte, porém sem estarem legalmente inseridas na estrutura da Igreja Catolica,
(NASCIMENTO, 2020, p.109) sendo denominadas assim como uma irmandade leiga,
status comum entre as Irmandades negras do situadas nos séculos XVIII e XIX. E
interessante o fato de que mesmo ndo estando inserida institucionalmente na igreja, a Boa
Morte manteve uma série de normas e preceitos semelhantes a outras organizagdes, como
a festa anual da santa de devocao, a eleicdo de uma mesa diretora e até mesmo a
organizagdo de uma irmandade, porém com o fato de ser constituida estritamente por
mulheres negras. De acordo com o Titulo LX do Livro Constituicdes Primeiras do
Arcebispado da Bahia, as Confrarias que forem erigidas sem a autorizac¢ao do arcebispado
devem ser visitadas por seus oficiais, afim de regularizar sua situagdo, onde o
compromisso deveria ser analisado para que abusos e obrigac6es fossem corrigidos pelas
autoridades em questdo. (VIDE, 1853, 336)

Tais caracteristicas trazem duas reflexdes: a de sua fé e devog¢ao em Nossa Senhora
e sua adesdo a toda a estrutura para o seu culto. Ao mesmo tempo, tal esfor¢o para o
cumprimento de todos os preceitos € normas de acordo com as outras irmandades do
periodo, podem ser uma maneira encontrada pelas mulheres da Boa Morte de passarem
desapercebidas, e ndo chamarem a atengdo das autoridades para possiveis adequacdes

requeridas.

Podemos assim pensar que originalmente a Boa Morte ndo era uma
irmandade no modelo que concebemos todas as outras que existiram
em todo o Brasil, e sim um grupo de mulheres economicamente
emancipadas e idosas, que se organizava num grupo feminino de
representagdo de status, que se reunia anualmente para celebrar seus
ancestrais, mascarada sob o culto de assun¢do e morte de Maria.
(NASCIMENTO, 1999, p. 109)

2 Corporagéo politico-religiosa feminina, de origem Ketu, que celebrava forcas cosmicas e seus poderes,
seus cultos tinham ligacdo com as divindades associadas a fertilidade e a terra.

3 Compromisso era o documento que regulamentava o funcionamento das Irmandades em todo o territério
da colodnia, perante a Igreja Catolica, segundo as “Constitui¢des Primeiras do Arcebispado da Bahia” do
ano de 1707. O compromisso funcionava como um regimento da organizagdo, onde era exposto qual a
funcdo detalhada de seus irmdos e quais eram suas atividades.

208



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Em outra obra, Nascimento demonstra que a irmandade passou por vdrias
mudangas na sua organizacao, desde seu periodo de fundagdo até 1999, e explica que a
Irmandade nunca foi uma instituigdo pertencente a Igreja, mesmo com sua forte devocao
a Nossa senhora.

A importante ligao que tiramos desse debate é que ainda estamos longe
de entender o papel politico que o negro engendrou nas suas estratégias
de resisténcia cultural e de manutencdo do ethos africanos no Brasil.
Neste sentido, torna-se imprescindivel definir o que de fato
representaram as irmandades religiosas negras, que tipo de catolicismo
praticava na Igreja, o conceito de crenga entre os catolicos negros,
praticantes, ao mesmo tempo, do candomblé (NASCIMENTO, 1999,
p.46,47).

Além da organizacdo administrativa da irmandade, existe ponto importante e
essencial em relacdo as Irmas, a maioria delas representam um ponto fora da curva em
relacdo a maioria das experiéncias de comunidades de africanos escravizados pela
diaspora, onde as familias eram dissolvidas e separadas propositalmente pelos senhores,
como uma forma de enfraquecimento dos lagos afetivos®. Elas insistentemente
perpetuaram sua descendéncia desde sua criagdao, por volta de 1810 a 1820, ainda na

Igreja da Barroquinha em Salvador:

Embora obviamente fossem descendentes de africanas, elas pertenciam
a uma linhagem familiar construida na escravidio ou vinda e
permanecida na Bahia; esse dado ¢ importante porque houve casos, em
Cachoeira e Sao Félix, em que parte de familias africanas chegaram
juntos em situacao de escravizagdo. Ou seja, a [rmandade da Boa Morte
¢ uma corporacao religiosa formada por familias, em que uma filha
substitui a mae, que ¢ substituida pela neta, e assim sucessivamente
(NASCIMENTO, 2020, p.129).

A organizacdo interna ¢ bastante rigida hierarquicamente e administrativamente,
nesse sentido, os cargos sdo crescentes. Quando uma irma € escolhida para ser uma
espécie de noviga da irmandade ela exerce uma fungdo especifica de Irma de Bolsa,
responsavel por recolher doa¢des em dinheiro para que a festa acontega. Sucessivamente,

de acordo com a idade de cada irma, os cargos vao sendo designados no inicio do més de

4 As comunidades e organizacGes negras foram constituidas em meio a desagregacdo familiar que é
resultado do tréfico de escravizados e as dificuldades vividas por essas pessoas. As tentativas de construcdo
de um vinculo familiar eram frequentemente destruidas por vendas de escravizados, sendo assim, 0s valores
culturais e os lagos criados foram fundamentais para a recriacdo social e cultural afro-brasileira.
(ALBUQUERQUE; FRAGA FILHO; 2006)

209



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

agosto® antes da festa, para se definir a organizacio da festa do ano seguinte. Os cargos
assim como os das irmandades convencionais sdo Escriva, Tesoureira, Procuradora Geral,
Provedora e Juiza Perpétua, cargo ocupado pela irma mais velha da irmandade.

Desta maneira, a Devogao da Boa Morte se mostra uma instituicdo essencial na
constru¢do e permanéncia de identidades afro-brasileiras nas terras da América,
preservando ao longo de sua existéncia, a memoria de mulheres negras do periodo
colonial até os dias de hoje.

O autor Marcos CARVALHO (2006, p.15), que escreveu sobre a trajetoria de

Gaiaku Luiza, afirma em relagdo a Boa Morte, que:

Provavelmente no final do século XVIII, varias africanas libertas e
endinheiradas, de maioria nago, originarias do reino de Ketu, no antigo
Daomé, passam a assumir este culto, depois transferido para a Igreja da
Barroquinha, que pertencia, desde 1764, a Irmandade de Nosso Senhor
dos Martirios, formada por negros libertos jejes. Ali, essas negras kétu,
“enérgicas e voluntariosas” (verger), se uniram ao ramo feminino da
Irmandade dos Martirios, constituindo por africanas jejes, esposas e
parentes dos negros jejes formadores dessa Irmandade, localizada no
bairro negro da Barroquinha, para cultuarem exclusivamente, Nossa
Senhora da Boa Morte. A irmandade ndo era igual a tantas outras
existentes em Salvador. As negras que a formavam, jejes e ketu em sua
maioria, camuflavam o culto aos Orisa com o culto catolico a morte ¢
assungdo de Virgem Maria (CARVALHO, 2006, p.15).

Neste contexto, a Irmandade da Nossa Senhora da Boa Morte de Cachoeira chama
atencao devido ao fato de ser uma das mais antigas confrarias e trazer em sua ritualistica,
tradi¢cdes culturais catolicas e ser comandada por mulheres do Candomblé. A Irmandade
¢ composta apenas por mulheres, que conseguiram fundar a instituicdo no século XIX,
em um contexto totalmente desfavoravel e perpetuaram seus cultos e tradi¢des até os dias
de hoje. A organizacdo ¢ conhecida mundialmente, principalmente por sua festa anual,

que acontece no més de agosto.

O fato ¢ que durante os trés primeiros anos da década de 20, do século
XIX, a populagdo baiana se viu fortemente envolvida nos conflitos pela
independéncia, compondo conforme assinala Barcelar apud Falcon
(s/d), In: (www. geocities.com/Wellesley/4328/historia.htm) um foco de
resisténcia ao dominio Lusitano. Nesse contexto, boa parte da
populacdo, inclusive escravos, se vé engajada nesse movimento que até
entdo consolida uma ‘unidade’ momenténea de luta pela independéncia,
sendo que esse movimento por ora estendido ao Recdncavo, contribui

5 A festa da Nossa Senhora da Boa Morte acontece dos dias 13 a 17 de agosto, na sede da Irmandade e
uma semana antes, as irmas decidem a comissdo da festa do ano seguinte.

210


http://www.geocities.com/Wellesley/4328/historia.htm

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

de certo modo para os constantes deslocamentos dos negros as cidades
do Reconcavo, resultando dessa conjuntura, “inimeras iniciativas
religiosas e civis dos escravos, entre as quais, quem sabe, a propria
Irmandade da Boa Morte".

Ha ainda outras opinides acerca da mudanca da Irmandade da
Boa Morte para a cidade de Cachoeira, opinides que sdo partilhadas
pelas proprias adeptas dessa ordem religiosa, que na figura de Valmir
Pereira dos Santos, secretario da Irmandade da Boa Morte, narra que
esta teria sido expulsa da Igreja da Barroquinha. Tal fato teria ocorrido
uma vez que o culto singular dessa ordem congrega nio somente
aspectos de cunho catélico, mas também uma forte tendéncia a rituais
profanos caracteristicos do candomblé (CIDREIRA e RIBEIRO,
2008.).

CONCEICAO (2017, p.64,65.) define a Irmandade da Boa Morte como:

uma organiza¢do formada por mulheres negras, cujos principios
religiosos orientadores sdo o catolicismo e o candomblé. O objetivo é
render homenagem as irmas falecidas através dos rituais mortuarios de
matriz africana, que se misturam aos rituais catolicos; porém, o estilo
que verdadeiramente orienta suas vidas parece ser mais o africano,
ainda que os rituais estejam reclaborados e ressignificados. Eles
preservam marcas trazidas pelas primeiras mulheres que aqui chegaram
forcadamente. Tem-se, assim, a unido de duas diferentes formas de
conceber a morte ¢ a vida — a ocidental ¢ a africana -, o que aqui chamo
de dupla pertenca.’

Com tais transformagdes tdo marcantes € essenciais para a Irmandade e sua
manutencdo ao longo de quase dois séculos de existéncia, supde-se que as estratégias
tragadas pelas irmas passaram por modificagdes no fazer politico, na relagao social entre
as irmas e as outras pessoas externas a organizacao, na sua festa e principalmente no culto
religioso, que coloco como prioridade nas atividades da Irmandade. Tanto o sincretismo
interno, quanto o sincretismo estratégico’, certamente foram grandes aliados no sentido
de perpetuar as tradicdes da Boa Morte e fazé-las permanecer existindo através do mais

diferentes contextos e transformacdes, além de terem possibilitado o nascimento ¢ a

6 Sobre a dupla pertenca religiosa, (SANTOS, 2018, 135) nos explica que a insergdo em uma irmandade de
culto catélico concomitantemente com o fato de ser filha de santo, possibilitou a preservacdo de tradi¢des
e a criacdo de novos cultos. Permitindo tanto a devogdo aos santos catélicos quando aos seus orixas de
maneira coexistente.

7 Em seu texto, “Olhares sobre os candomblés na encruzilhada: Sincretismo, pureza e fortalecimento da
identidade”, (FLOR DO NASCIMENTO, 2017) denomina de sincretismo interno, aquele que se deve a
historia de nascimento dos cultos que agruparam divindades no Brasil, quando tais divindades eram
cultuadas separadamente no continente africano. Tal fendmeno ndo envolveu elementos religiosos que nao
fossem provenientes das préticas africanas, elemento essencial para o nascimento dos candomblés. O
sincretismo estratégico se caracteriza por ser uma tatica de sobrevivéncia das crengas africanas,
estabelecendo uma ligagdo com um santo cristdo, sem que essa relagdo afetasse negativamente nos cultos
tradicionais.

211



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

disseminagdo do Candomblé. Se faz importante apontar que o sincretismo estratégico
amplamente citado e colocado como resultado pacifico da fusdo de culturas existentes no
Brasil, foi uma narrativa construida sob a diminuicdo e o desprezo das culturas e
espiritualidades africanas, trazendo, na maioria das vezes, exemplos que exaltam a
contribui¢do cristd e diminuem as contribui¢des de origem africana. (NASCIMENTO,
1978, p.108-111).

A Irmandade da Nossa Senhora da Boa Morte € um simbolo de resisténcia, de
exaltacdo da cultura e da religiosidade negra, de luta contra o racismo. A importancia da
Irmandade ¢ reconhecida nacionalmente e internacionalmente pela sua luta antiescravista
e pelo trabalho que fazem até os dias de hoje. Sendo assim, se faz necessario compreender
como a Boa Morte se organizou e fortaleceu durante o século XIX, para construir as
estruturas que as mantem vivas até os dias de hoje. Torna-se importante saber quem foram
estas mulheres que se articularam de maneira que permitiram a constru¢do da Irmandade
enquanto instituicdo politica com um legado muito importante para a luta antiescravista
e viabilizaram o nascimento dos candomblés.

O nascimento ou renascimento da Irmandade da Boa Morte em Cachoeira e sua
permanéncia ao longo destes 200 anos, traz uma li¢ao valiosa a respeito da producgdo de
conhecimento e nos explica muito sobre o que pode ser mais valioso ainda: as estratégias
de sobrevivéncia dos cultos negros no Brasil. A congregacdo ¢ um patriménio afro-
brasileiro vivo, que deve ser cultivado e exaltado, e deve servir de referéncia para as
experiéncias afrodiasporicas no mundo todo.

Mesmo que o campo da Historia e a producao académica tradicional nao volte seu
olhar para algumas organizagdes que se comportam como a Irmandade da Boa Morte e,
em alguns momentos e, consequentemente, nao as valorize o quanto deveriam, devemos
continuar produzindo um conhecimento que consiga representar estas organizagdes com
maior abrangéncia.

Ainda existem enormes lacunas a respeito da Historia da Irmandade, porém,
sempre respeitando os desejos e preceitos religiosos das proprias irmas, devemos procurar
sempre saber mais a respeito de sua historia, porém, também devemos atentar para um
ponto crucial para o entendimento da organizacdo: a sua agéncia e intencionalidade no

intuito de ndo deixar explicito algumas nuances dessa trajetoria.

212



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

As detentoras do Awo

Em uma breve analise, podemos compreender a complexidade dessas nuances
historicas: Suas hierarquias, organiza¢do financeira, perpetuacdo da espiritualidade
africana, o refinados pré-requisitos e a sele¢do minuciosa para entrada na irmandade, a
sua influéncia politica, o seu capital financeiro do passado, o cuidado e a reverencia as
irmas ancestrais, o senso de comunidade e os costumes alimentares. Com tanta riqueza
de detalhes, porque que ainda ¢ “dificil” tracar uma trajetéria nitida sobre elas?

Em pesquisas sobre bibliografia, documentacao (ou a falta de documentacao), e
diferentes versoes sobre sua data de fundacdo, pude perceber que essas ditas
“contradicdes” de narrativas foram e sdo essenciais para que a irmandade resista por tanto
tempo e elas ndo devem ser encaradas como um problema, mas sim aceitas como parte
desta trajetoria, como ponto essencial na manutengao de suas tradi¢cdes e necessarias para

que se cultivem o awo®

e suas tradicdes, assim como também suas transformagdes, que
desta maneira, sdo realizadas pelas proprias irmas, e ndo por desejos e necessidades

externos a congregacao.

O “problema” da metodologia

Ja se sabe que a validade ou a confiabilidade dos relatos orais sdo colocadas em
cheque, quando comparadas aos relatos escritos tdo amplamente estudados e tidos pela
historiografia como “tradicionais". Porém, mesmo em uma situagao de desconfianca, tais
visOes simplistas podem de certa maneira, auxiliar a pesquisa histérica baseada na
oralidade, no sentido de que estas constantes criticas fazem com que profissionais que se
debrucam em relatos orais estejam sempre atentos ao seu método e seu fazer
historiografico (FERREIRA, 2002, p.327). Assim como explica a professora Marieta de
Moraes no trabalho “Historia, tempo presente e historia oral”, a histdoria oral como método
historiografico possui tanto rigor cientifico quanto outro método de andlise de maneira
que, tal método ndo representa menos seguranga para historiadores que estdo preocupados
com o os usos da oralidade para servir a interesses politicos e ideoldgicos. (FERREIRA,
2002, p.329).

Seja por ingenuidade ou por qualquer outro motivo, ¢ de conhecimento de todos

8 Awo em loruba, significa ‘segredo’ elemento essencial presente nas religides de matriz africana.

213



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

que se dedicam ao estudo da Historia, que ndo existem trabalhos de pesquisa que nio
possuam suas escolhas politicas. Por consequéncia, ¢ sabido o porqué de temas que
envolvem candomblés, macumbas, calundus, batuques e outros cultos e tradi¢des de
pretas e pretos, assim como este aqui trabalhado, ndo sdo abordados por alguns cientistas
e quando sdo, trazem uma visdo completamente estereotipada e distorcida das realidades
vivenciadas, a servigo de refor¢o de esteredtipos racistas e imaginarios.

O relato oral sobre as memorias individuais diz muito, ndo apenas sobre o que esta
sendo contado, diz também bastante sobre quem esta contando tal relato e quais sdo suas
concepgoes e visoes, devido ao fato de que estas memorias sdo construidas através do que
foi representativo sobre o passado para quem esta trazendo um depoimento. Além disso,
¢ importante salientar que existem conexdes entre as memarias pessoais € as memorias
coletivas, enquanto que, relatos pessoais, quando colocados em conjunto, apontam para
relatos construidos por uma memoria coletiva, agregando valor a estes sinais que nao
variam. (POLLAK, 1992).

Nas comunidades provenientes da diaspora africana, a memoria ¢ preservada e
transmitida através da oralidade, diferentemente da tradicdo eurocéntrica, que prioriza a
escrita em favor da palavra falada. Segundo HAMPATE BA (1982, p.180), as tradigdes
africanas prezam pela oralidade como canal de transmissao de conhecimento, poder e
representam sabedoria e autoridade. O autor explica que a importancia dada a cada uma
das maneiras de transmissao de conhecimento, se da de acordo com o valor que a propria

sociedade em questdo atribui a tal forma de transmissao:

... N30 ¢ esta a maneira correta de se colocar o problema. O testemunho,
seja escrito ou oral, no fim ndo € mais que testemunho humano, e vale
o que vale o homem. [...] [...] Nada prova a priori que a escrita resulta
em um relato da realidade mais fidedigno do que o testemunho oral

transmitido de geracdo a geracao (HAMPATE BA, 1982, p.181,182).
A tradicdo oral ¢ importante para as comunidades africanas e nao pode ser
colocada em patamares abaixo da tradi¢do escrita, assim como foi realizado por costume
no mundo ocidental, afinal de contas um documento escrito pode servir a interesses
especificos, escondendo ou desvelando detalhes, tanto quanto um relato falado. Neste
sentido, um testemunho se torna bastante importante ao se tratar do passado pois além de
elucidar sobre fatos acontecidos, também traz a importancia e o sentido que aquele fato

possui na perspectiva de quem o estd narrando. Nas sociedades que prezam o

conhecimento oral, a palavra tem um valor maior do que nas sociedades em que se

214



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

apegaram a escrita ¢ uma grande valorizacdo das representagdes criadas pela memoria.
(HAMPATE BA, 1982, p.180)

No contexto das Irmandades Negras, a oralidade se faz essencial para
compreensao de vivéncias dos individuos ou de entidades inteiras, no sentido que trazem
a tona dimensdes acerca do passar do tempo e revelam diferentes percepgdes tanto com
o que ¢ falado, quanto o que ndo ¢ falado, trazendo novas possibilidades para o estudo da
organizacdo. (SANTANA, 2013, p. 38-40)

Além do validade e importancia da palavra dita e do cuidado com a transmissao
do conhecimento através da fala trazido como heranca da travessia de Africa, existe o
fato de que o sistema escravagista dificultou bastaste as possibilidades de letramento de
escravizados, especialmente apos 1835, quando foi proibido que escravizados
frequentassem escolas (PERES, 2020, p.162), tornando assim, a oralidade como meio de
comunicacao mais eficaz e de maior entendimento para a populagdo preta.

Assim como a Boa Morte, outras organizagdes também nao possuem acervo
documental escrito que possam servir como fontes comprobatorias escritas de sua
fundagado, funcionamento, porém isso ndo pode ser um impeditivo para seu estudo e para
seu devido reconhecimento.

A aclamada autora Nigeriana, Chimamanda Ngozi Adichie, em seu discurso,
posteriormente publicado como o livro: “O perigo da Historia Unica” fala de maneira

simples e certeira sobre o ponto:

As histérias importam. Muitas historias importam. As histoérias foram
usadas para espoliar e caluniar, mas também podem ser usadas para
empoderar e humanizar. Elas podem despedacar a dignidade de um
povo, mas também podem reparar essa dignidade despedacada; [...]JEu
gostaria de terminar com esta ideia: quando rejeitamos a historia tnica,
quando percebemos que nunca existe uma historia unica sobre lugar
nenhum, reavemos uma espécie de paraiso (Adichie, C. N. (2009).

A importancia das diferentes narrativas ¢ essencial para trazer uma historia
representativa a respeito de fatos e trajetorias. Assim sendo, se faz essencial, ao se tratar
de populacdes pretas, escutéd-las, através de diferentes meios, e ndo apenas com livros e
documentos escritos, possibilitando assim, decifrar explicagdes para questdes travadas
por tradi¢gdes impostas a populacdo diasporica preta, trazendo a tona suas agéncias,

estratégias e protagonismo.

215



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Conclusao

E essencial, como ja dito aqui anteriormente, a importancia e o legado construido
pela Irmandade da Nossa Senhora da Boa Morte e igualmente essencial, a conscientiza¢do
a respeito dessa organizacdao e do que ela representa enquanto instituicdo de mulheres
negras ancias, detentoras de conhecimento, dos segredos e espelho para tantas outras
mulheres negras. Sua historia, quando colocada em um olhar mais atento, traz uma série
de pontos chaves primordiais para se compreender a nossa construcao cultural e social.

Ainda ha muito o que ser reverenciado, estudado e reconhecido, como o
nascimento do samba, que ¢ um dos simbolos importantes de identidade nacional, ou a
possibilidade de organizagdo dos candomblés da Bahia. Estes e outros assuntos nao
citados e explorados nesse trabalho possuem uma forte ligacdo completamente
entrelacada com a Irmandade da Boa Morte. Deve-se muito a estas mulheres ¢ também
temos muito o que aprender com elas.

Em tempos tdo inseguros e inconstantes em relagdo a retirada progressiva de
direitos da populagao preta, devemos olhar para tras e aprender com essas mulheres, para
que no futuro possamos também dizer que também conseguimos e que existimos. Se ao
longo da Histéria do Brasil, a tentativa de destruicdo através de um projeto de apagamento
da populacao preta foi constante e dura, tenhamos a certeza que existem projetos de
existéncia e perpetuacao muito maiores € bem sucedidos, vencedores... Sim, vencedores,
porque (re)existéncias pretas existem e continuarao existindo. 200 anos nao sao 200 dias.

Viva a Irmandade da Boa Morte! Viva Nossa Senhora da Gloria! Axé!

Bibliografia

Adichie, C. N. (2009). O perigo da historia tnica. Disponivel em
http://www.ted.com/talks/lang/pt/chimamanda_adichie the danger of a single story.h
tml Acesso em 25 Abril 2018

ALBUQUERQUE, Wlamyra Ribeiro de; FRAGA FILHO, Walter. Uma historia do negro
no Brasil. Salvador, Centro de Estudos Afro-Orientais; Brasilia, DF: Fundacdo Cultural
Palmares, 2006.

Bahia. Governo do Estado. Secretaria de Cultura. IPAC. Festa da Boa Morte. Salvador:
Fundacdo Pedro Calmon / IPAC, 2011

BOSCHL, Caio. Os Leigos e o Poder (Irmandades Leigas e Politica Colonizadora em
Minas Gerais). Editora Atica, 1986

216


http://www.ted.com/talks/lang/pt/chimamanda_adichie_the_danger_of_a_single_story.html
http://www.ted.com/talks/lang/pt/chimamanda_adichie_the_danger_of_a_single_story.html

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

CARVALHO, Marcos. Gaiaku Luiza e a trajetoria Jeje-Mahi na Bahia. Rio de Janeiro:
Pallas, 2006.

CIDREIRA. Renata Pitombo; RIBEIRO, Vanhise da Silva; SILVA, Aline Pires.
“Irmandade da Boa Morte: Simbologia dos Trajes e Reforco a Identidade Sincrética.” p.
2. In: Intercom — Sociedade Brasileira de Estudos Interdisciplinares da Comunicagdo. X
Congresso de Ciéncias da Comunicacao na Regido Nordeste — Sdo Luis, MA — 12 a 14
de junho de 2008. Disponivel em:
http://www.intercom.org.br/papers/regionais/nordeste2008/resumos/R12-0417-1.pdf

CONCEICAO, Joanice. Irmandade da Boa Morte e Culto de Babd Egum:
Masculinidades, Feminilidades e Performances Negras. Jundiai: Paco Editorial, 2017.

DO NASCIMENTO, W. F. Olhares sobre os Candomblés na encruzilhada: Sincretismo,
pureza e fortalecimento da identidade. Revista Calundu, v. 1, n. 1, 5 jul. 2017.

FERREIRA, Marieta de Moraes. Historia, tempo presente e historia oral. Topoi (Rio J.),
Rio de Janeiro, v.3, n.5, p.314-332, Dec.2002 . In:
https:// www.scielo.br/pdf/topoi/v3n5/2237-101X-topoi-3-05-00314.pdf Acesso em: 25
set 2020.

HALL. Stuart. Da Didspora. Identidades e Mediagcoes Culturais. Belo Horizonte:
EdUFMG/Humanitas, 2003.

HAMPATE BA. A. “A tradigio viva.” In: KIZERBO, J. Histéria Geral da Africa
Metodologia e pré-historia. Sao Paulo: Atica, Paris: UNESCO, 1982.

IBGE - Instituto Brasileiro de Geografia e Estatistica. A populacdo negra no Brasil. In:
https://brasil500anos.ibge.gov.br/en/territorio-brasileiro-e-povoamento/negros/populacao-negra-
no-brasil Acesso em 22/11/2019.

NASCIMENTO, Abdias Do. O genocidio do negro brasileiro: processo de um racismo
mascarado. Sdo Paulo: Editora Perspectiva, 2016.

NASCIMENTO, Luiz Claudio, "Mulheres (Des)ordeiras: culto ancestrais na Irmandade
da Boa Morte, 1999, texto inédito.

NASCIMENTO, Luiz Claudio do. Povoamento e Formagdo Social de Cachoeira. 2020.

PERES, Eliane. A aprendizagem da leitura e da escrita entre negras e negros
escravizados no Brasil: as varias historias dos “sem arquivos”. Cadernos de Historia da
Educacao, v.19, p 149-166, Jan-Abr, 2020.

POLLAK, Michel. Memoria e Identidade Social. Estudos Historicos. Rio de Janeiro, Vol.
5,n. 10, 1992

REGINALDO, Lucilene. Irmandades ¢ devogdes de africanos e crioulos na Bahia
setecentista: historias e experiéncias atlanticas. In: Stockholm review of Latin American
studies. Disponivel em: http://www.lai.su.se/publications/stockholm-review-of-latin-
american-studies/list-of-issues/issue-no-4-march-2009-1.135159 Acesso em 15/10/2017.

217


http://www.intercom.org.br/papers/regionais/nordeste2008/resumos/R12-0417-1.pdf
https://www.scielo.br/pdf/topoi/v3n5/2237-101X-topoi-3-05-00314.pdf
https://brasil500anos.ibge.gov.br/en/territorio-brasileiro-e-povoamento/negros/populacao-negra-no-brasil
https://brasil500anos.ibge.gov.br/en/territorio-brasileiro-e-povoamento/negros/populacao-negra-no-brasil
http://www.lai.su.se/publications/stockholm-review-of-latin-american-studies/list-of-issues/issue-no-4-march-2009-1.135159
http://www.lai.su.se/publications/stockholm-review-of-latin-american-studies/list-of-issues/issue-no-4-march-2009-1.135159

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

REGINALDO, Lucilene. Os Rosarios dos Angolas: Irmandades de Africanos e Crioulos
na Bahia Setecentista. Sdo Paulo: Alameda, 2011.

REGIS, Mariana Fernandes Rodrigues Barreto. “Dizem os Irmdos”: Propostas
metodologicas de andlise de um compromisso de Irmandade no periodo colonial.
Dissertagdao (Mestrado) - Universidade de Brasilia, Brasilia, 2016.

REIS, Jodo José. Identidade e Diversidade Etnicas nas Irmandades Negras no Tempo da
Escraviddo. Tempo, Rio de Janeiro, vo.2, n°3, 1996.

SANTANA. Analia. 4 participag¢do politica das mulheres na Irmandade de Nossa
Senhora do Rosario dos Homens Pretos do Pelourinho (1969 — 2001). Dissertacao
(Mestrado) — Universidade do Estado da Bahia, Salvador, 2013.

SANTOS, Mariana de Mesquita. PELAS CONTAS DO ROSARIO: Cidadania na
Irmandade de Nossa Senhora do Rosario dos Homens Pretos do Pelourinho no Pos-
Abolicao (Salvador, 1888-1930). Dissertacao (Mestrado) - Universidade de Brasilia,
Brasilia, 2018.

SILVEIRA. Renato da. O Candomblé da Barroquinha: processo de constitui¢io do
primeiro terreiro baiano de Ketu. Salvador: Edigdes Maianga, 2006.

SOARES, Mariza de Carvalho. Devotos da Cor. Rio de Janeiro: Civilizagao Brasileira,
2000.

SOUZA, Wiltércia Silva de. O sequestro das santas: A Irmandade da Boa Morte e a
Igreja Catodlica em Cachoeira, Bahia — 1989. Dissertacao (Mestrado) — Universidade do
Estado da Bahia, Santo Antonio de Jesus, Bahia, 2007.

THORNTON, John Kelly. 4 Africa e os Africanos na formacdo do mundo atléantico,
1400-1800. Rio de Janeiro: Elsevier, 2004.

TVE BAHIA, Irmandade da Boa Morte | TVE Bahia. Youtube, 02 dez 2019. Disponivel
em: https://www.youtube.com/watch?v=zkVSEWEm iQ Acesso em: 20 set 2020.

Vide, Sebastido Monteiro da. (1853). ConstituicGes primeiras do Arcebispado da Bahia
feitas, e ordenadas pelo Illustrissimo, e Reverendissimo Senhor D. Sebastido Monteiro
da Vide : propostas, e aceitas em o Synodo Diocesano, que o dito Senhor celebrou em 12
de junho do anno de 1707. Acesso em:
https://www?2.senado.leg.br/bdsf/handle/id/222291 Consultado em 20 de 10 de outubro
de 2020.

Recebido em: 04/10/2020
Aceito em: 07/10/2020

218


https://www.youtube.com/watch?v=zkV5EWEm_iQ
https://www2.senado.leg.br/bdsf/handle/id/222291

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

ORIXA OU DIABO: A CONSTRUCAO IMAGETICA DE
EXU NO BRASIL

Rychelmy Imbiriba Veiga®
DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.35815

Fiz meu ensino fundamental em uma escola evangélica e ali compreendi que a
religido que eu praticava ndo era igual a de meus colegas da Escola Batista que
frequentava, pois eles seguiam os fundamentos de um livro “sagrado”, a Biblia. Era ao
redor deste livro que nos reuniamos nas aulas de religido e nas celebragdes das diversas
datas comemorativas. Os professores usavam todas suas capacidades pedagogicas para
explana-lo. Foi com essa sede de descobrimento do mundo, em um sistema letrado, que
me vi avido por livros que falassem sobre o candomblé.

Assim, no comego de minha adolescéncia, na casa de uma mée de santo de
Xang0, descubro um volume de um livro de Pierre Verger: Orixas: deuses iorubas na
Africa e no Novo Mundo (1981). Aquele livro me foi mostrado como algo importante,
que continha segredos, e me foi permitido folhed-lo enquanto meus pais realizavam as
cerimonias rotineiras do terreiro. Além de um texto muito atrativo, o que me chamou
muito a atencdo foram as inimeras fotos que esse autor fizera tanto na Africa quanto no
Brasil, mostrando as semelhancas ritualisticas entre esses dois territorios.

Foi a primeira vez que pensei em nossa religido para fora do terreiro,
atravessando fronteiras e tradigdes longinquas. Para os adeptos do candomblé, um
trabalho como o de Verger nas mdos de um numero cada vez maior de adeptos
escolarizados acabou por transformar a realidade dos cultos afro-brasileiros, criando no
imaginario das religides de matriz africana no Brasil, a busca pela Africa. A
Antropologia, neste sentido, foi decisiva na configuracdo do candomblé atual e os
trabalhos nascentes das experiéncias dos antropdlogos em torno das casas eleitas como

tradicionais, contribuiram para a primazia das casas de nacdo Nago.

1 Mestre em Estudos Etnicos e Africanos/ CEAO/UFBA.. E- mail: rychelmy@hotmail.com.

219


mailto:rychelmy@hotmail.com

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

A partir de 1930, a antropologia reconhece o candomblé como um
campo possivel de pesquisa. Estudiosos brasileiros e estrangeiros
como Nina Rodrigues, Arthur Ramos, Edison Carneiro, Ruth Landes,
Donald Pierson, entre outros, fazem o resgate histérico e
antropoldgico dessa religiosidade. Outras geracdes de pesquisadores,
que tiveram como base estes, acima citados, tanto no sentido de
continuar suas investigacfes quanto de questionar certos paradigmas
em que se basearam, resgatam valores africanos desse orixa,
rompendo com uma Visdo estigmatizada do candomblé e,
especialmente, de Exu. (VEIGA, 2018, p. 22)

Essa antropologia (hoje adjetivada como antropologia afro-brasileira) continuou
crescendo nas geracdes seguintes de pesquisadores, dentre 0s quais podemos citar uma

nova geracdo de classicos, tais como:

Pierre Verger, Vivaldo da Costa Lima, Juana Elbein dos Santos e
Deoscoredes Maximiliano dos Santos, 0 Mestre Didi, entre outros que,
inclusive, parte de uma relagdo como candomblé diferente dos
anteriores, alguns com um pertencimento intenso. Com base nessas
pesquisas que eram consumidas pelo de santo, em espacial, 0s
integrantes do movimento negro, principalmente na década de 1970,
Exu deixa de ser o diabo e resgata aspectos originais da tradicdo
africana (VEIGA, 2018, p. 23).

No campo das visualidades, temos a antropologia visual, que utiliza da imagem
(fotografia ou videos) de forma ndo apenas auxiliar, mas como forma de engendrar
discurso como um documento. Entretanto, em especial sobre a fotografia — que

representa uma imagem congelada é pertinente considerar que:

O significado de uma fotografia esta sempre inevitavelmente sujeito a
uma moldura cultural, envolto num discurso fotogréafico, que limita as
suas possiveis funcBes, os seus significados € mesmo as nossas
expectativas e leituras em relagdo a esta, e como tal deve ser encarado
criticamente (CALDEIRA, 2017, p. 176).

Essa capacidade de ter um olhar critico sobre as fotografias é o objetivo deste
ensaio. Alheio a grande contribuicdo de Verger para a legitimacdo e reconhecimento do
Candomblé — sendo ele também religioso, uma vez que a comparagdo entre 0s cultos
dos dois lados do oceano mostravam semelhancas irrefutaveis — as imagens, em especial
as fotos de Verger, serviram para legitimar as religides afro-brasileiras.

As imagens desempenham um papel crucial na criacdo da experiéncia com o
sagrado, expressando e formando as diferentes visdes do sobrenatural, assumidas em

diferentes culturas e épocas. As histérias das imagens no candomblé também

220



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

apresentam seus percalcos, como a perseguicdo sofrida pelas casas de culto pela policia,
que constituiu como crime a praética ritual, logo, a relacdo imagética deveria ser evitada,
para ndo virar prova irrefutavel de contravencdo penal. A proibicdo que se deu para que
as pessoas ndo fossem fotografadas nas casas de culto, ou mesmo em estados de transe,
foi entdo atribuida a uma suposta aversdo das divindades; porém, desde a década de
1940, os registros de pessoas e de cerimonias feitos nas fotos de Verger, por exemplo,
vém desencadeando questdes e debates em torno do tema. A antropologia, de alguma
forma, conseguiu fazer registros que se tornaram historicos.

Para nosso melhor didlogo, analisarei como a imagem do orixa Exu, que
carregou o estigma da demonizagdo como heranca do sincretismo religioso, vem sendo
transformada no decorrer dos ultimos anos. Exu é o Orixa mais humano entre todos,
nem completamente bom, nem completamente mau.

Desde o contato da cultura europeia com o continente africano, o choque
cultural esteve presente e 0 imaginario eurocéntrico atribuiu ao orixa uma carga
negativa, seja devido ao seu carater humano, a sua sexualidade agucgada, ou a forma
antropomorfica, principalmente falica, de seus objetos de culto, levando varios
missionarios a criarem a partir deste orixa o diabo cristdo. Logo, no processo de
cristianizacdo, Exu torna-se a fonte de todos os males, a personificacdo do mau. A
identificacdo desse orixa com o diabo se consolidou nos dicionarios e nos escritos de
diversos estudiosos desde o comeco da colonizacdo até os dias atuais, como em
Crowther (1852), Maupoil (1938) e Abraham (1958); e foi essa mentalidade propagada
pelo colonizador que encontrou eco no Brasil colonial.

Na construcdo do candomblé, na busca pela legitimidade de um culto aceitavel
pela sociedade, o culto a Exu deveria ser escondido aos olhos dos ndo iniciados. 1sso
influenciou 0 modo como o xiré, a roda constitutiva das cerimonias publicas, foi
instituido. Exu deveria ser agradado a portas fechadas antes das festividades publicas,
para ndo aparecer ao publico em geral e para ndo atrapalhar a festa. A fim de fazer a
comunicacdo entre 0os humanos e as divindades, mediador entre estes dois mundos, foi
impossivel anular o culto ao Orixa, mas seu ritual se tornou interno e secreto. Até hoje,
nas casas tradicionais da Bahia, as cantigas aos orixas no xiré comecam pela saudacdo a
Ogum.

Na liturgia ioruba, para além das ideias colonialistas, Exu € um orixa muito
complexo. Ligado ao comeco da vida na terra, ele é o equivalente ao Ad&o cristdo, a

massa primordial que ganha vida com o sopro divino de Olodumare, tendo nessa forma

221



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

primordial a forma de Yangi, a pedra vermelha de laterita, a lama em estado bruto,
destino reconstituinte de todos os seres humanos apds sua vida na terra. Ele esta ligado
a multiplicidade, ao crescimento, e € 0 mensageiro, responsavel pelo movimento e pelas
sensacdes do corpo, como frio, o calor e a fome — sensacdes relacionadas com o bard,
0 Exu do corpo constituinte de todos 0s seres vivos.

Exu é o responsavel pela sexualidade humana e é representado sempre pela

forma falica, como podemos ver nesta descri¢dao do século XIX:

O culto do falo é exibido com despudor. Vé-se por toda a parte o
horrivel instrumento que Liber inventou para servir as abominaveis
manobras de sua paixdo: nas casas, nas ruas, nas pragas publicas. E
encontrado isolado; os fal6foros, as vezes, carregam-no com grande
pompa; em certas procissdes, agitam-no com ostentacdo e apontam-
no para as jovens, no meio das dancas e dos risos de uma populagéo
sem pudor. Os negros sdo bem inspirados quando fazem desse
instrumento o atributo a Elegbara, personificacdo do demdnio
(BOUCHE, 1885, p. 121).

Embora a figura falica seja um dos mais importantes atributos em seus objetos
de culto, esta nem sempre esta representada de forma ébvia, sendo comum que o0 orixa
seja representado por um chapéu que cai por suas costas, numa cauda falica, ou por
vezes em esculturas com penteados falicos. A sexualidade pode ser também
representada pelo prazer oral, em varias esculturas, como no ato de chupar o proprio
dedo, assobiar ou tocar flauta. A Exu sdo atribuidos ainda os sonhos erGticos, o
adultério e toda relacdo sexual ilicita. Para entender esse processo, devemos levar em
consideracdo também os valores sociais vigentes nas sociedades africanas, a relagdo
com o corpo e a necessidade da fertilizacdo, de ter familias grandes, para 0 sucesso
social e financeiro das mesmas.

Exu, no Brasil, mantém alguns de seus atributos, porém, com a socializacdo dos
negros africanos e a construcdo de novas formas de culto, como a umbanda e a
quimbanda — religiosidades construidas no sincretismo — as associa¢fes ao diabo cristdo
comecam a moldar o imaginario popular de maneira diferente da Africana. Dessa
associacdo, nasce a representatividade do tridente, arma de Netuno na mitologia
romana, ou seu equivalente Poseidon na mitologia grega, bem como de demdnios
inferiores que passam a fazer parte do imaginario religioso coletivo. A imagem da
mulher, em sua associa¢do com Exu, associa-se a figura da Pombagira, considerada uma

mulher lasciva, promiscua e de carater ambiguo. Essa associacdo ao diabo se torna

222



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

evidente também nas diversas imagens vendidas pelas lojas especializadas em cultos
afro-brasileiros, quando é representado por uma tez de cor vermelha e com chifres. No

Brasil, principalmente na umbanda, Exu esta associado a espiritos “menos evoluidos”:

Os exus sdo, pois, 0s escravos que nao aceitam seu destino, que se
revoltam contra os senhores, que 0s matam com O veneno e a
feiticaria. Nos cosmos umbandistas, séo depreciados, situados fora do
mundo dos espiritos evoluidos, nas trevas da ignorancia, mas, ao
mesmo tempo, valorizados em razdo do poder que essa posicdo
marginal lhes da. Sdo poderosos por serem impuros (CAPONE, 2009,
p. 102).

O sincretismo acabou promovendo uma modalidade de culto misto, em casas de
candomblé que cultuam tanto a divindade Exu, quanto casas que adotam o culto a essas
entidades, denominadas “caticos” ou “escravos”. Nessas casas, € comum assentar um
casal de entidades, o Exu e a Pombagira.

Devido ao forte sincretismo, as iniciacbes a esse orixa no Brasil tornaram-se
motivo de contradigdes, e, embora nosso interesse nesta pesquisa seja entender a
influéncia das imagens de Exu captadas pela oOtica de Verger, € impossivel ndo se deter
sobre os estere6tipos atrelados a esta divindade. As casas de culto mais ortodoxas da
tradicdo ioruba no Brasil, ditas Ketu, pelo menos aquelas consideradas casas matrizes,
oficialmente ndo iniciam pessoas para Exu. Nao se nega que existam filhos deste orixa,
porém quando isso acontece, se inicia a pessoa pra Ogum, seu irmdo mitico e orixa
muito proximo. Muitas vezes essa pratica gera discussdes acirradas, como mostra
Verger:

Uma delas [das filhas de Exu] faleceu recentemente na Bahia. Foi
iniciada por volta de 1936 e, com o sincretismo de Exu com o Diabo
ndo deixa de dar-lhe um aspecto desagradavel; murmurava-se que
haviam pregado uma pega nela. Foi assentado Esu e ndo Ogum, o
verdadeiro senhor de sua cabeca, ou, mais exatamente, um EsU
servidor de Ogum, que o acompanhava, é quem teria sido assentado,
fazendo-se as obrigagdes para Est com as folhas que lhe sdo
consagradas. 1sso teve como consequéncia o afastamento de Ogum,
gue desde essa época queixava-se de ter sido negligenciado e acabou
matando aquela a quem reivindicava para ele (VERGER, 1999, p.
132).

O processo de africanizagdo do candomblé (VALLADO, 1999; MELLO, 2008)

transformou também a relacdo das casas de santo com o orixd Exu. Embora as casas

223



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

matrizes ndo o iniciem, é cada vez mais comum que as casas que descendem delas o
facam. Nos Ultimos anos, podemos ver casas tradicionais iniciando homens pra Exu,
como o Pil&o de Prata, o Terreiro do Cobre e 0 Opd Aganju.

Nas casas onde se inicia Exu, existe o cuidado de delimitar quais as fronteiras
entre o que é cristalizado na africanidade e os modelos de culto organizados a principio
no Brasil. Até mesmo em casas matrizes € usual, por exemplo, o uso de assentamentos
rituais com tridentes, atribuicdo, como ja foi colocado, do culto a Exu no novo mundo.
E sempre um dilema em muitas casas a feitura ou ndo deste orixa, pois, por um lado, se
busca a legitimagdo de uma raiz nobre, quanto mais esteja ligada a uma casa matriz,
pela fidelidade a sua tradicdo — portanto, quanto mais “pura”, mais dificil se torna
realizar a iniciacdo. Por outro lado, uma pessoa que se propde a cultuar este orixa
demonstra ser um sacerdote ou uma sacerdotisa com um conhecimento do culto muito
grande, uma vez que é capaz de manipular o axé de um orixa tdo poderoso e raro.

Os escritos e registros imagéticos de Verger sobre Exu (1999), tanto na Africa
quanto no Brasil, buscam legitimar as imagens do culto africano. Em nenhum momento,
em suas obras, ele fala sobre como o orixd é representado usualmente, tampouco
fotografa imagens ou assentamentos ao modo brasileiro td0 comum em casas
tradicionais, até mesmo nas casas onde realizou suas pesquisas e era ligado as liturgias.
Ele deu énfase a poucos assentamentos que mantinham uma ligacdo mais estreita,
porém menos comum, com a Africa. No capitulo em que o autor fala sobre Exu no
Brasil, ha certa contradicdo, pois, segundo os informantes aos quais ele recorre para a
pesquisa, existiriam 21 qualidades de Exu, as quais descreve com nomes africanos,
como Alaketu, Lonan, Jelu, Jigidi, dentre outros. Nos dois paragrafos seguintes, ele
descreve a casa de uma iniciada para Exu, onde encontra diversos assentamentos do
orixd. Porém, com nomes caracteristicos da umbanda, como: Sete Facadas,
Mulambinho, Vira, dentre outros, e, de certa forma, faz vista grossa para esses deslizes
etnograficos.

E interessante que em um retrato feito por Verger na década de 1940 ha um
registro da incorporacdo de uma lad de Exu, de um modo que ndo seria provavel,
devido ao entendimento que se tinha deste orixa na época. O capacete pontiagudo, que
no mito africano esconde uma faca na cabeca de Exu, os simbolos falicos em sua
cintura, as cabagas, as fileiras de buzios e o colar de chifre de boi, bem como o 0gé,
bastdo em forma de falo, sdo elementos do culto ioruba resgatados nos altimos anos,

principalmente devido ao contato com africanos e o crescimento do culto a Ifa.

224



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Questiono-me se essa construgdo fotografica ndo teria forte influéncia de Verger, visto
que se sabe que ele fazia a ponte cultural e litirgica entre Africa e Bahia no vai-e-vem
de suas pesquisas.

Outro dado que corroboraria para essa “montagem” realizada por Verger ¢ o fato
de que, como é sabido até mesmo pela tradicdo oral, a iad fotografada, Sofia de
Mavambo, ndo era da tradicdo ketu, tendo sido iniciada pelo Tata Ciriaco do Tumba
Junsara, casa tradicional da nagéo angola.

Podemos observar, nas trés fotos de Sofia disponiveis na Fundacdo Pierre
Verger, que 0 orixa ndo estd dentro de uma roda de candomblé, como todas as outras
fotos do transe sagrado de outros orixas — esta paramentado sozinho, do lado de fora
da casa. Questiono-me se essa construcdo fotografica ndo teria forte influéncia de
Verger, visto que ele fazia a ponte cultural e litirgica entre Africas e Bahia no vai e vem
de suas pesquisas.

O que posso afirmar &€ que havia, sem sombra de dudvidas, um grande
intercambio entre intelectuais e artistas da época. E notavel que ha, por exemplo, uma
grande semelhanca entre o Exu fotografado por Verger e o idealizado nos desenhos de
Carybé: a mesma roupa, 0S mesmos instrumentos, paramentos e a mesma postura
corporal, mostrando que essa construcdo imagetica atravessa 0s meios académicos,
artisticos e culturais. Na prancha esculpida em madeira que se encontra no Museu Afro
da Universidade Federal da Bahia, localizado na histérica Escola de Medicina, que fica
no Pelourinho, nota-se que Carybé continua idealizando, como Verger, um Exu nos
moldes da tradicdo africana, ndo esquecendo, porém, mesmo que discretamente, de

expor um tridente.

Figura 1.Exu de Verger Figura 2: Exu de Carybé

225



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

A roupa, 0s instrumentos, as paramentas e a postura corporal s&0 0S mesmos,
demonstrando que tanto o meio académico quanto o meio cultural comungavam das
mesmas constru¢des. Em sua Prancha esculpida em madeira, que se encontra no Museu
Afro da Bahia, Carybé continua idealizando como Verger um Exu africano, néo
esquecendo, porém, mesmo que discretamente, de expor um tridente.

A busca pela legitimidade de uma matriz africana, idealizada por pesquisadores
das religdes afro-brasileiras, influenciou a liturgia das comunidades de culto no Brasil,
transformando a relagdo existente entre as diversas casas. As obras de autores como
Pierre Verger (1999) e Juana Elbein dos Santos (2012) foram um marco neste sentido,
sendo seguidas por diversos outros autores contemporaneos, estudiosos e religiosos. A
internet e a interacdo através dos diversos meios de comunicacdo facilitaram e

encorajaram posturas de alcance mais amplo e global.

As redes sociais constituem um grande aliado ao povo do candomblé.
E uso comum nos candomblecistas a internet como ponto de pesquisa
e comunicacdo entre Sacerdotes e iniciados. A proliferacdo de grupos
nas redes sociais € a inclusdo doa adeptos do Candomblé em diversos
grupos, ao mesmo tempo, cria uma rede ampla de informacdes que
circulam muito rapidamente. (OLIVEIRA JUNIOR, 2018, p.14)

O culto a Exu, como orixa africano, € uma realidade, sendo, hoje, a resisténcia a
sua iniciacdo uma pratica de pouquissimas casas, que carregam a alcunha de
tradicionais e procuram se manter fiéis as suas ideologias iniciais. A foto de Verger,
assim como a arte de Carybé, cristalizou uma forma caracteristica de ser desse orixa que
foi replicada por algumas casas de santo, sem maiores problematizacfes. Entretanto,
enquanto um babalorixa e pesquisador que sou, sinto na pele uma parte da natureza
dinamica e inexplicavel desta divindade. Também tenho feito da parte explicavel, uma
bandeira de luta tanto para o entendimento deste Orixa na sociedade, quanto com a
finalidade de colocar na gira epistemoldgica saberes e fazeres oriundos destas matizes.
Para tanto, o trabalho de reflexdo e descolonizacdo de sua imagética, bem como de
elaboracdo de novas imagens, desponta como possibilidade da construcdo de novas

narrativas a partir de olhares negros.

226



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Referéncias

ABRAHAM, R.C. Dictionary of Modern Yoruba. London: University of London Press.
1958.

BOUCHE, P-B. Sept Ans en Afrique Occidentale: la Cote des Esclaves et le Dahomey.
Paris: Plon, Nourrit & Cie. 1885.

CALDEIRA, Sofia. As potencialidades do estudo da imagem fotografica na
antropologia visual. In Vista — Revista de Cultura Visual, N° 1 — Politicas do olhar.
Lisboa: Sociedade Portuguesa de Ciéncias da Comunicagéo, 2017.

CAPONE, Stefania. A Busca da Africa no Candomblé: tradigio e poder no Brasil. Rio
de Janeiro: Contra Capa Livraria/Pallas, 2009.

CROWTER, Samuel. A vocabulary of Yoruba Language. London: Seeleys. 1852.
MAUPOIL, Bernard. La géomanci a l’anciene Cote des Esclaves. Paris: Institut
d’Ethnologie, 1988.

MELO, Aislan Vieira de. Reafricanizacdo e Dessincretizagdo do Candomblé:
movimentos de um mesmo processo. Revista Anthropologicas, ano 12, v. 19(2): 157-
182, 2008.

OLIVEIRA JUNIOR, Geraldo Barboza de. A religiosidade afro-brasileira na historia do
Rio Grande do Norte no inicio do século XXI: intolerancia continua versus resisténcia
crescente. Revista Trabalhos de Antropologia e Etnologia, v. 58, 2018.

SANTOS, Juana Elbein dos. Os Nagd e a Morte: pade, asésé e o culto Egun na Bahia.
14% ed. — Petropolis: Vozes, 2012.

VALLADO, Armando. Os Percalcos da Africanizacdo. Trabalho apresentado no
Congresso de Umbanda e Candomblé. Diadema, S&o Paulo, 1999.

VEIGA, Rychelmy Imbiriba. Um menino na Bahia em busca de Pai Procépio de
Ogunja. Salvador: Vento Leste, 2018.

VERGER, Pierre Fatumbi. Notas sobre o Culto aos Orixas e Voduns na Bahia de Todos
os Santos, no Brasil, e na Antiga Costa dos Escravos, na Africa. Traducdo: Carlos
Eugénio Marcondes de Moura. Séo Paulo: Editora da Universidade de Sdo Paulo, 1999.

. Orixas: deuses iorubas da Africa e do Novo Mundo. Salvador:

Corrupio, 1981.

Recebido em: 16/12/2020
Aceito em: 16/12/2020

227



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

AO BARRO VOLTARAS: REFLEXOES SOBRE A
NASCENCA

Ana Carolina de Souza Silva?
DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.34981

Comecgo
Mbanda Nzila

Eles queimam a escrita,

mas ndo queimam a oralidade.

Eles queimam os simbolos,

mas ndo queimam os significados.
Eles queimam os corpos,

mas ndo queimam a ancestralidade.
Salve!

(SANTOS, 2019, p. 35)

O trecho do poema de Mestre Négo Bispo acima é provocador. Ele me faz
pensar nos diversos processos que Vvivi/vivo direta e indiretamente devido as préaticas da
colonialidade. Ha o que posso explicar e 0 que sequer posso imaginar. Costumo dizer
que essa impossibilidade de comunicar ocorre devido as limitacdes decorrentes da
linguagem; trata-se de golpe de “mestres” impor uma lingua a fim de exterminar uma
cultura e, em seguida, determina-la como “a lingua”, ou seja, uma lingua tnica. O que
quero dizer é que ha aquilo que sequer sou capaz de dizer, pois me falta...

Permito-me me apresentar. Sou ndumbe da casa Manzo Kalla Muisu, terreiro de
candomblé de angola localizado no setor rural Sobradinho dos Melos, pertencente a
regido administrativa Paranod-DF. Meu pai de santo é Tatetu Kanamburd, um homem
de Kasuté Lemba muito sabio e responsavel. Ele, assim como toda a familia, me
acolheu naquela casa ha alguns meses e, desde entdo, tenho aprendido com as
con’vivéncias.

Digo de antemdo que minha intencdo ndo é a de detalhar a tradicdo do
candomblé angolano, tampouco venho teoriza-la. Venho com um propésito de

apresentar minha perspectiva de crianga ainda ndo iniciada nessa doutrina que,

L Universidade de Brasilia. Email: css.ana@hotmail.com

228



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

conforme Tata nos diz, ndo se aprende nos livros. Portanto, malembe aos mais velhos
caso 0 que eu diga aqui esteja indevido.

Assim, sendo uma ndumbe recém chegada, reconheco que pode haver diversos
equivocos aqui, por isso ensaio essa reflexdo. No entanto, me recordo de um recém
Muzenza, um amigo, que dizia: “vocé, crianga, hierarquicamente nido tem muita
importancia, mas tua fala pode nos trazer/lembrar algo importante, justamente por
perceber tudo pela primeira vez”. A vista disso, meu desejo € de transgredir. Por
associagéo, teco uma rede que propde minhas vivéncias e aquilo que mestres e mestras
como Bispo dos Santos, Ailton Krenak, Beatriz Nascimento, minha avd e outras e

outros mais velhos ja discorriam.

Meio

Pois bem, era dia 12 de outubro no calendario gregoriano. Nesse dia, aqui no
Brasil, temos o feriado em comemoracéo ao dia de Nossa Senhora, e também ao dia das
criancas. Os nossos referenciais, como sempre, sdo capitalistas, uma vez que dia das
criancas € o dia de comprar brinquedos e gastar dinheiro em parques e ambientes de
recreacdo. Nossa sociedade modernizada ndo é capaz de celebrar as criancas como
possibilidades de cura para o futuro; pelo contrario: a data € um reforgo das praticas de
consumo exacerbado. Proximo a data ha um grande investimento em publicidade a fim
de alcancar o interesse dos pequenos com parafernalias de plastico — tudo isso me faz
rememorar a cronica e a bola de Verissimo.

Ademais, o dia de Nossa Senhora é um feriado catolico. Lembremos que o pais é
laico, mas sabemos que, entre outras coisas, essa € sO mais uma formalizacdo; a nossa
burocracia, cheia de seus rococds, serve, na verdade, para manter o estado de coisas. O
Estado junto a modernidade e suas ordens politicas e econémicas ndo prioriza a
verdade, mas a conveniéncia. E por isso que descaradamente o pais permanece sob
grande influéncia euro-crista.

Pois bem, estamos no terreiro e, nesse momento, Pai Lua Branca comeca 0S
rituais. Ele é um caboclo encantado, o que significa que, conforme ele mesmo diz,
esteve em terra e um dia ndo pisou nela mais. Encantado é esse ser que nem vive, nem
morre, mas se encanta e faz historia nas historias dos outros a partir de suas proprias

historias.

229



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Relembro bem! Ele sabe e compartilha o conhecimento de que nada nos impede
de sermos devotos de Maria Padilha e de uma santa; um boiadeiro e Santo Antonio;
tudo a0 mesmo tempo. Sua fala vai de encontro a uma das maiores referéncias
intelectuais vivas que acredito termos no Brasil. N&o o chamarei de intelectual negro,
pois ele mesmo ndo admitiria isso. Ele é um ancido, alguém que veio antes, alguém que
teceu e desteceu muitas redes e, por isso, hoje tem muito a ensinar. O Mestre Ant6nio
Bispo dos Santos, quilombola e morador da comunidade Saco do Curtume, no Piaui,
evoca sobre a poténcia do contracolonialismo, essa forca que nos permite ir além das
nossas proprias cosmossensacdes. A episteméloga Oyéwumi (1997) retrata bem o termo
ao cunha-lo, definindo enquanto “um modo inclusivo de descrever a concepcdo do
mundo por diferentes grupos” (p. 2-3).

Isso porque somos capazes de ter conhecimento do mundo para além da
racionalidade advinda da modernidade. Enxergamos para aléem da visdo positivista,
ouvimos para além de nosso aparelho auditivo, dizemos muito mais com nossos corpos
que com nosso aparelho fonador. Ha algo além que permanece tradicionalmente em
nossa memoria e, por isso, cosmossentimos. O proprio Mestre Bispo nos lembra de
como tivemos a capacidade de ter adicionado em nossa percepcao cosmica a crenga do
colonialista. Isso s6 foi possivel, pois somos povos plurais. O colonialista € monoteista,
nos néo.

Pois bem! Esse encantado, Pai Lua Branca, transcende os limites do que se
imagina de um terreiro. Isso porque, curiosamente ou nao, é extremamente catolico e
devoto de Nossa Senhora Aparecida, de modo que, em todo 12 de outubro, um terco é
rezado em homenagem a santa. E Mestre Bispo dos Santos que lanca critica aos saberes

lineares e monoteistas em oposicao a nés, politeistas, ao dizer que:

Esses saberes sdo diferentes, por qué? Sao saberes de cosmologias
diferentes. O euro-cristdo-colonialista-monoteista, por ser monoteista,
pensa de forma linear. Ele s6 tem um deus. S6 olha na dire¢do daquele
deus, em uma direcdo: é mono. E vertical, é linear, ndo tem curva. Ele
pensa e age assim. O povo dito contracolonialista — aqui nos
autonomeamos e 0s nomeamos também — tem varios deuses e varias
deusas. E eles ainda doaram o deus deles para nos: vivem insistindo
para dar seu deus para nés. Mas qual é o deus que eles querem dar?
Um deus colonizado (SANTOS, 2019, p.26).

O fil6sofo Luis Saraiva, ao retratar os Encantados do Tambor de Mina, relata

que um Caboclo “participa de dois mundos e pode até ser cristdo” (SARAIVA, 2020,

230



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

p.22); depois complementa que “é aqui que mais uma vez a nossa Linguagem precisa
gingar para entender o que esta se fazendo presente” (idem). Em consonancia, Mestre
Bispo conclui: o que demonstra se um povo esta dominado/colonizado ou ndo é a forma
como se porta. Logo, se 0 Caboclo € catélico ou ndo, torna-se 0 menor dos “problemas”
em nosso terreiro.

Mais uma vez me recordo dos relatos de Saraiva (2020) e o0 Tambor de Mina nas
festas de S&o Pedro e S&o Marcal presentes na pesquisa do intelectual. Segundo Saraiva
0 codigo que € detectado nas festas é euro-cristdo, mas a esséncia das celebracdes é
afro-pindordmica-pagé-politeista. Tudo isso s6 é possivel quando reconhecemos a
pluralidade dos saberes organicos (SANTOS, 2019) presentes nos calundus, nos
quilombos, na capoeira, no samba e em tudo que gira. Tudo isso s6 é possivel quando o

mais novo permite olhar para o mais velho e encontrar nele uma sabedoria viva. Assim,

Eu ndo preciso de Karl Marx e de outros académicos: preciso de
minha geracdo avo, aquela que veio antes de mim e que me move.
Essa logica é organizada em comeco, meio e comeco. Minha geracdo
avo é comeco, minha geracdo filha é meio e minha geracdo neta é
comeco de novo (SANTOS, 2019, p.27).

Saraiva estende essa sabedoria ao Caboclo, ao tratar “aquilo que o colonialismo
e suas estratégias de submissdo do Ser-poli buscou reduzir em conceitos mono as
multiplicidades que compBem o ser-supravivente”. O genocidio s6 se torna tdo presente

devido a fragilidade do colonizador.

**k%k

A ideia da transfluéncia a qual se propés Mestre Bispo dos Santos ndo é muito
diferente do que falou Ailton Krenak em A vida ndo é util (2020). Krenak ¢ uma
lideranca, um mestre, um disseminador de saberes da contemporaneidade; ele sabe que
é possivel ouvir a voz do rio, das montanhas, da floresta. Fico honestamente encantada
em como suas palavras parecem ser aquilo mesmo que Mestre Bispo nos fala, ou seja,
ideias que transfluem. Tudo isso me leva a crer que, de fato, estamos em um momento
de nossa contemporaneidade gque, se continuarmos levando adiante ideias arcaicas e a
caminho da faléncia como as de Platdo e Kant, continuaremos regredindo. Os saberes
reais e relevantes ndo estdo em livros classicos, mas no conhecimento passado por

geracOes de nossos ancestrais da terra e nossos ancestrais africanos.

231



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Mestre Bispo dos Santos nos diz que “nosso olhar esté voltado para a beleza [...]
Assim como a &gua transflui, por baixo da terra ou pelo ar, nds transfluimos pela
cosmologia e pela cultura” (SANTOS, 2019, 24). Foi transfluindo com nossos
ancestrais da terra que sobrevivemos diante da extorsdo colonialista. Quando volto ao
terreiro, volto a aprender a base. Agradeco aos meus antigos.

Sendo uma profissional da linguagem, aprendo a ensinar que a linguagem € a
habilidade que se restringe aos seres humanos de comunicarem-se por meio de uma
lingua. Lingua sera um sistema constituido de signos vocais (com excec¢do das linguas
de sinais) utilizados em dada comunidade linguistica (MARTELOTTA, 2016). Desde
Saussure, 0 pai da Linguistica, € dito que a linguagem é uma habilidade exclusivamente
humana, mas tenho uma forte tendéncia em desacreditar nesse principio basico dessa
ciéncia.

Lembro de Altaci Rubim, mulher indigena do povo Kokama. Ainda na época do
mestrado, estava eu atuando enquanto sua estagiaria na disciplina “Introducdo a
Linguistica” na Universidade de Brasilia. Diante problematizacdes que permeiam as
diversas correntes linguisticas, a Professora Altaci nos diz: “Gente, eu ensino isso que €
programado, mas honestamente ndo consigo acreditar. A Linguistica diz que a
linguagem é exclusivamente humana, mas quando o passaro pia, eu sei 0 que diz. Eu
converso com o passaro”. Nao posso deixar de revelar o meu estado de choque no
momento. Altaci declaradamente foi de frente com o principio basico da Linguistica e,
honestamente, foi 6timo ouvir algo téo real.

Tiradas todas as barreiras do positivismo que ainda pairam nas ciéncias
firmemente, Altaci conseguiu simplificar para mim o conhecimento de algo que tem
feito cada vez mais sentido na vivéncia do terreiro. Quando entro no terreiro e peco
licenca a Pambu Njila, eu me comunico com o guardido que, desde a “minha decisdo”
de ir ao terreiro, autorizou que eu estivesse la. Quando, de pés descalcos, lavo meu
corpo e meu mutué com kijaua, me comunico com as ervas que preparam meu corpo e
tiram qualquer carrego que possa obstruir 0 ngunzo que receberei. A béncdo que peco
de meu Pai ao mais novo é mais do que uma béncdo concedida por aquele ser
materializado, pois tenho a cosmossensacdo que toda uma heranca de seres esta presente
no ato. O tambor que toca se comunica com a entidade; a entidade autoriza que as mados
de toque dos Tatas toquem para ela. Quando eu rodo no terreiro, minha danga é a
comunicagdo sagrada. A galinha comunica-se com todos nds; ela tem o propdsito de

uma obrigacdo, de uma missdo divina; ela sabe para que veio; ela é sagrada por

232



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

alimentar uma energia sagrada, portanto, ndo sou melhor que ela, uma vez que “os
outros seres sao junto conosco” (KRENAK, 2020, p. 71).

Alias, é a partir do alimento que me comunico com minhas entidades. Recordo-
me do dia que fui até minha casa a fim de realizar um fundamento direcionado a
Ndanda Lunda, NKkise que representa as aguas doces, a fertilidade e outras coisas mais
que s saberei vivendo o terreiro. Eu estava gestante, na época, e esse fundamento foi
solicitado por uma entidade. Bem, se a comunicacdo com NKkise se da pelo alimento, é
por isso que o alimento é tdo sagrado para nos. Tatetu Kanamburd disse ao final “¢ de
Ndanda Lunda, essa menina tua; ela vai mamar muito, vocé tera muito leite”. E assim
foi. E assim é. Oferto alimento, recebo alimento, dou alimento, e tudo circula. Segundo
Saraiva, “nossos mortos sentem fome. Iku também come” (SARAIVA, 2020, p. 20). A
isso, o autor chamou de “Filosofia da Fome” ao dar-se conta do “alimentar e do fazer-
alimentar” presente nas festas negras (idem).

Toda a resisténcia de nossas tradicbes me faz pensar no que chamarei de
metafisica do quilombismo que atravessa 0s espacos pretos. Pareceu e ainda parece um
atrevimento o que Abdias Nascimento dizia desde a década de 70, mas seus saberes
transfluem na sabedoria de Mestre Bispo. O quilombismo é a forca motriz do
contracolonialismo. Em sintese, se 0 quilombismo se apresenta nas formas associativas
que desempenham “um papel relevante na sustentagao da continuidade africana”, temos,
por exceléncia, uma pratica contracolonial, uma vez que ndo permite que o colonialismo
adentre o0s espacos de resisténcia.

“Quem deve desmanchar o colonialismo ¢ quem tentou colonizar”, ja dizia
Mestre Bispo (2019, p. 24), “entdo devemos contracolonizar: impedi-los de fazer”
(SANTOS, 2019, p. 25). Vejamos: essas associacdes formaram e ainda formam “uma
unidade, uma unica afirmacdo humana, étnica e cultural, a um tempo integrando uma
pratica de libertagdo e assumindo o comando da propria historia” (NASCIMENTO,
2019, p. 281). E como Beatriz Nascimento, grande historiadora brasileira, ja dizia, que
“os homens e seus grupamentos, que formaram no passado 0 que Se convencionou
chamar ‘quilombos’, ainda podem e procuram fazé-los”. O quilombo passa a ser, nesse
sentido, a praxis contracolonial.

Mestre Bispo dos Santos reconhece essa praxis nas favelas. Para ele, a favela
ndo é a margem do centro, mas uma centralizacdo em si mesma. Para ser margem,
pressupde-se que faca farte, mesmo que minorizada, de um centro; mas o que

percebemos nas comunidades faveladas é que, ndo fosse a forca comunitéria, ndo

233



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

haveria existéncia. O centro centralizador e dominante ndo passa de uma parte opressora
do qual procuramos nos esquivar para ndo morrer (de fome, de bala, de depressédo que
seja). “Comunidade ¢ feita de pessoas e essa sociedade ¢ feita de posses” (SANTOS,
2019, p. 31). Enquanto mulher negra que ndo esta no centro de dominagdo, me sinto em
comunidade em minha favela, em meu terreiro, em meus quilombos.

Nesses espacos, sinto que eu e minhas familias “andamos em constelagdo”
(KRENAK, 2020, p. 39). Especificadamente no terreiro, tenho meu Pai e irmdos, mais
velhos e mais novos. Tenho outros Pais, e muitas Maes que, como Mestre Bispo disse,
carregam “um saber ancestral que nos ensina” (SANTOS, 2019, p. 32). As makotas
sempre sabem o que fazer com as criangas. Eu sou uma crianga. E minhas criangas estéo
no terreiro. E sempre ha remédio para tudo. Para o menino que ndo tem obedecido,
benzimento e agua de canjica no mutué. O peito empedrou? Repolho. Umbigo estufado?
Cueiro e botdo! Dor de cabeca? Tome esse cha e cubra esse mutué. E todos,
absolutamente todos, cuidam de minhas criangas, cuidam de mim, que sou uma crianca.
E assim vamos rodando.

Se sou criancga, ha ainda mais segredo. “Nao olhe para o quartinho que vocé€ nao
tem idade para isso”. “Nao fique aqui dentro”. “Use sua cinta”. “Nao pode deixar
comida no prato”. “Nao pode roer osso”. “Mulher ndo pode fazer isso”. “Homem nao
pode fazer aquilo”. E por qué? Sé saberei vivendo, porque a tradi¢do € viva e organica.

Francamente, ndo ha feminismo europeu que me faca crer que € um desprestigio
estar na cozinha quando estou no terreiro. Dar e receber o ngunzo que o alimento
sagrado me proporciona ¢ uma sensacao de fazer parte do todo. Alias, ainda sobre o
quilombismo no terreiro, esse espaco contracolonial, penso sobre os habitos
alimentares. Ao contrario do que dizem os radicais veganos, nosso consumo de carne é
sagrado. Diferente dos moldes de producdo desenfreados, a alimentacdo € um ato de
sacralizacdo. Dispensar a carne do bicho ofertado ao Sagrado é, no minimo, uma

afronta. Me lembro de uma experiéncia de Mestre Bispo dos Santos:

Outro dia um homem me perguntou, em uma fala que fiz em Belo
Horizonte, 0 que eu achava sobre a alimentacdo dos terreiros no que
diz respeito ao sacrificio dos animais. Quando fui responder, disse a
ele uma coisa que eu nunca tinha feito, mas que podia poderia fazer.
Eu disse a ele: “Estou em Minas Gerais. Aqui vocés adoram um
chourigo. E terga-feira irei no terreiro de Pai Ricardo e beberei sangue
e cachaca com Exu. O animal que vai ofertar o sangue para bebermos
morreu, mas o animal do chourigo também morreu. Portanto, a
diferenca ndo esta em sacrificar o animal, mas no paladar. A gente

234



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

gosta de sangue com cachaga como vocés gostam de chourico!”. Isso
é 0 que eu chamo de pedagogia do impacto, que aprendi com o Méae
Joana (SANTOS, 2019, p. 32).

*k*k

Seguimos rodando. De acordo com Mestre Bispo,

0 deus deles é do milagre. Os nossos, do feitico. Eles deram o deus
deles para nés. Nés ‘aceitamos’. E ajeitamos agora. Temos 0S N0ossos €
o0 deles. E assim, ou ajeitamos as coisas pelo milagre ou pelo feitico
(SANTOS, 2019, p.28).

Ao contrario dos saberes coloniais, com principios individualizados e
singularizados, acreditamos na continuidade, no compartilhamento, na multiplicacdo. O
colonizador pensa de forma tdo una a ponto de acreditar que, para ser feliz, precisa ndo
ter filhos.

Por sua vez, atravessados por uma cosmossensacdo afro-pindoramica,
verificamos que ter filhos € uma béngdo, é prospero. Mas ndo posso deixar de
mencionar que, embora, as muitas vezes, nos deparamos felizes com o nascimento de
um/a muzenza, em contraposicdo, parir no mundo civil parece sindbnimo de uma vida
que se acabou. Permito-me problematizar a alegorizacio que se faz de nossos saberes. E
preciso viver o terreiro para além do terreiro ou acabaremos por colonizar esse espaco
contracolonial.

Outro processo alegorizante que percebo estd na pratica de respeito aos mais
velhos: ela também deve estar para além dos terreiros. Aquela preta velha, seja ela sua
vizinha ou sua avo, ela que muitas vezes se senta quieta, observadora, calada, tranquila;
ela que se inquieta e anda para todos os lados, cuidando de todos, mesmo ja andando
curvado; ela que simplesmente esta; ela também é minha mais velha. O terreiro ndo é
lugar de fetichizacdo, mas de retorno, de aprendizado. O que faz com que a
ancestralidade seja ovacionada se o respeito a avd, a mde é negligenciado? Me
pergunto: tua ancestral mais préxima é Kayaya? Que sociedade é essa que, enquanto
falamos em ancestralidade, ndo somos capazes de enxergar nossos velhos?

Antes de me questionar sobre tudo isso, ali, em meados dos anos 2017 eu
escrevia um poema. O transito das palavras em transe-lembranga se materializara nos

Vversos abaixo:

235



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Dizem por ai que todos tém

um preto dentro de si...

Ah! Patéticos!

Vocés conseguem ouvir a voz

de minhas avds e das avos delas gritarem:
“Parem de tirar nosso lugar ao sol!!!”

Se essa voz —negra— ndo reside em vocé...
Se esse clamor de resisténcia

pela existéncia

N&o baila em seu coragéo...

Entéo, ndo!

N6s ndo somos iguais

(SOUZA, 2018, p. 23-24)

Essas avOs sdo varias; sdo mulheres comunicadoras que me ensinam mesmo
quando estdo caladas. Eu as observo com a destreza das méos que falam tanto. S&o
receitas, costuras, rezas, manias, garrafadas, plantacfes; sdo matancas de galinha,
feituras do sab&o; é o bate-bate do piléo, a técnica de enrolar folha de bananeira; sdo os
diversos espagos de resisténcia nessa terra em diaspora. Como diz meu irmdo de santo,
“o conhecimento s6 ¢ valido quando é passado para frente”. Por isso estamos sempre
ganhando, pois “a colonizacdo ndo é um fato historico, € um processo histérico”, logo,
ndo perdemos ainda (SANTOS, 2019, p. 24). Nossos saberes estdo vivos nas maos de

nossas mais velhas e mais velhos, basta observar com respeito.

**k%k

Abre-te campo formoso
Abre-te campo formoso
Cheio de tanta alegria
O cheio de tanta alegria
(Cangdo de Caboclo)

Com essa cancdo de caboclo vou encaminhando mais algumas reflexdes antes de
ir ao comeco de novo. Sim, aquele ciclo que Mestre Bispo ja dizia.

Bem, eu amo dancar. E um poder natural. Acontece um verdadeiro estado
transeunte em que vou sem ir. Estou sem estar. A danca me liberta dos carregos
também. A mao de toque bate na pele do bicho no tambor e abre caminhos. Nossa
musica ¢ a louv’a¢ao de chamamento ao encantamento. Danca, gira, ginga, vira, desvira
e poeira sobre a medida que os pés pelados batem na terra seca do barracdo. No meio de
tanto suor, poeira, cura e alegria evoco Saraiva ao questionar “Sera se aqui todo mundo

¢ caboclo?” (SARAIVA, 2020, p.19). Capaz. E eu ndo me canso. As maos que tocam

236



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

tampouco. Todos em transe. Tanta alegria! Cantamos. Hampaté B& ilustra bem as
cosmossensacdes do que, com licenga poética, chamarei de danca en’cantada ao dizer

que

Nas cangdes rituais e nas formulas encantatdrias, a fala é, portanto, a
materializacdo da cadéncia. E se é considerada como tendo o poder de
agir sobre os espiritos, é porque sua harmonia cria movimentos,
movimentos que geram forcas, forgas que agem sobre os espiritos que
s&0, por sua vez, as poténcias da acio (HAMPATE B4, 1997, p. 173).

O terreiro é o lugar que busco uma memoria a partir das vivencias. E a terra boa
para o banzo, é o retorno. E o caminhar para tras; é a tentativa de achar uma luz que
desobstrua o esquecimento, a pressdo alta, a loucura que o colonialismo me empurra.
Busco entrelacar meu corpo a memoria e identidade fragmentados em mim. Busco
referenciar e reverenciar uma verdade. Eu morro em quase tudo que estive para
finalmente encontrar espago em ser. O lugar para o principio é a iniciagdo. Busco nesse
quilombo o nascimento. Esse nascimento pode ser 0 que Beatriz Nascimento chamou de
Ori, no momento que o compreende enquanto “a identidade individual, coletiva,
politica, histérica” (NASCIMENTO, 1989 apud RATTS, 2006, p. 65). Dessa maneira,

toda dindmica desse nome mitico, oculto, que é o Ori, se projeta a
partir das diferencas, do rompimento numa outra unidade. Na unidade
primordial que é a cabeca, o nucleo. O rito de iniciacdo é um rito de
passagem, de uma idade para outra, de um momento pra outro, de um
saber pra outro, de um poder atuar para outro poder atuar
(NASCIMENTO, 1989 apud RATTS, 2006, p. 63).

Evoluir doi. Sair da ignorancia doi. Entender doi. Ndo entender doi. Sozinha doi.
Junto, mais ainda. Morrer doi. Nascer, também. E a dor evolui. Eu quero voltar. Para a

base. Para o barro. Eu quero nascer de novo.

Comeco de novo

Como Mestre Bispo falou, o colonialista nos denomina a fim de nos enfraquecer
com palavras vazias. Porém, em nossa atuacdo contracolonial de resisténcia, sabemos
ser necessario nao alegoriza-la e compreendé-la para além das rodas de samba, rodas de
capoeira e terreiros. Sabemos que essas giras se estendem aos quintais, corticos,
aglomerados, batalhas de rap, slams, feiras livres e outros potenciais quilombos os quais

falavam Beatriz Nascimento e Abdias Nascimento e que, atualmente, também trata

237



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Mestre Bispo dos Santos ao falar de contracolonialidade. Os atos contracoloniais de
resisténcia estdo em cada familia ancestral remanescente de uma pratica afro-
pindoramica. E a metafisica do quilombismo.

Tratando de meu lugar enquanto pensadora, verificamos que as terminologias,
de fato, sdo lugares politicos de dominacdo. O que o colonialista faz logo ao chegar em
terras invadidas? Impd@e sua lingua e cultura a partir da forca bruta. Assim sendo, é uma
guerra desleal, seja pelas forcas, seja pela intengdo. Mas nossa capacidade de expanséo,
de transgressdo, de transfluéncia é tamanha que continuamos diante disso. Ou seja, de
que vale satisfazer o ouvido do colonialista dizendo que cultuo Jesus se, no @mago, Vivo
Lembé. Ouco, nessa reflexdo, a voz de Bethania: “Quanto nome tem a rainha do mar /
Ndanda Lunda, Janaina, Marabd, Princesa de Aioca / Inaé, Sereia, Mucund, Maria,
Dona lemanja”. Eu cultuo as aguas do mar, sendo, por hora, essa imensiddo maritima.

Nossas palavras sdo vivas, pois “somos integrados com a vida” (SANTOS,
2019, p. 25). Por mais que sejamos obrigados a cultuar o deus monoteista e reconhecer
em Lemba um Jesus Cristo, “chega um tempo que essa palavra nos serve, porque ela
cria forca, porque ela nos move, anda com a gente. Nossa ancestralidade entra nessa
palavra e a movimenta a nosso favor” (idem).

Por fim, acredito que seja 0 que Hampaté Ba ja dizia:

Deve-se ter em mente que, de maneira geral, todas as tradi¢Ges
africanas postulam uma visao religiosa do mundo. O universo visivel
é concebido e sentido como o sinal, a concretizacdo ou o envoltério de
um universo invisivel e vivo, constituido de forcas em perpétuo
movimento. No interior dessa vasta unidade cosmica, tudo se liga,
tudo é solidario, e 0 comportamento do homem em relagdo a si mesmo
e em relagcdo ao mundo que o cerca (mundo mineral, vegetal, animal e
a sociedade humana) serd objeto de uma regulamentacao ritual muito
precisa cuja forma pode variar segundo as etnias ou regibes
(HAMPATE BA, 2010, p. 173).
Pois bem, era dia 12 de outubro no calendario gregoriano. Nesse dia, aqui no
Brasil, temos o feriado em comemoracdo ao dia de Nossa Senhora, e também ao dia das
criancas. Nesse dia, Pai Lua Branca batizou minha mais nova. Ela tinha 45 dias em
terra, apenas. Embora nunca tivesse presenciado um batizado antes, sei que aquele ritual
ocorrera aos moldes cat6licos. Um encantado incorporado em Tata Kanambura dentro
de um terreiro angola batizando, aos moldes cat6licos, a minha crianca... Beleza que
transflui e nada mais. Apesar de tudo, continuamos rodando.

Nzambi Wa Kuatensa

238



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Referéncias
HAMPATE Ba, Amadou. A Tradicdo Viva. In: Ki-Zerbo, Joseph. Historia geral da
Africa I: Metodologia e pré-historia da Africa. Brasilia: UNESCO, 2010. p. 167- 2012.

KRENAK, Ailton. A vida néo é util. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2020.

MARTELOTTA, Mario Eduardo. Manual de Linguistica / organizador Mario Eduardo
Martelotta. Sdo Paulo: Contexto, 2016.

NASCIMENTO, Abdias. O quilombismo: documentos de uma militdncia pan-
africanista. 3. ed. rev. S&o Paulo: Editora Perspectiva; Rio de Janeiro: Ipeafro, 2019.

NASCIMENTO, Maria Beatriz, 1942-1995. Beatriz Nascimento, Quilombola e
Intelectual: Possibilidades nos dias de destruicdo. Diaspora Africana: Editora Filhos da
Africa, 2018.

OYEWUMI, Oyéronké. The invention of women: making an African sense of western
gender discourses. University of Minnesota, 1997.

RATTS, Alex. Eu sou atlantica: sobre a trajetoria de Beatriz Nascimento. Sdo Paulo:
Imprensa Oficial, 2006.

SANTOS, Antonio Bispo. As fronteiras entre o saber organico e o saber sintético. In:
Organizacdo OLIVA, Anderson Ribeiro...[et al]. Tecendo redes antirracistas: Africas,
Brasis, Portugal. Belo Horizonte: Auténtica Editora, 2019. p.23-35.

SARAIVA, Luis Augusto F. Ubuntu e a Metafisica Vodum: o pensar filoséfico a toques
de tambor de mina. Belo Horizonte, MG: Letramento, 2020.

SOUZA, Carolina. Lembrancas Ancestrais. In.: Lembrancas Ancestrais / Ana Carolina
de Souza Silva. Brasilia: AUA Editorial, 2018.

Recebido em: 02/11/2020
Aceito em: 16/12/2020

239



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

TUPINAMBA BALANCEIA MAIS NAO CAI:
IDENTIDADE E ESPIRITUALIDADE NA SERRA DO
PADEIRO/BA

Claudia Mirella Pereira Ramos!
Aldemir Indcio de Azevedo?
DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.34537

A Serra do Padeiro esta localizada na cidade de Buerarema/BA e é a morada de
indigenas da etnia Tupinamba. O uso do nome Tupinamba como autodesignacdo pelos
indigenas representa uma identificacdo social, cultural e histérica com as populagdes tupi
que viveram nessa regido. Esse texto busca proceder um relato de experiéncia com olhar
etnogréfico sobre o culto aos encantados/caboclos cuja a expressdo central ocorre

anualmente na festa de Sao Sebastido em 19 de janeiro.

Alguns dados demogréficos da etnia Tupinamba

A Serra do Padeiro esté situada ao sul do Estado da Bahia, na regido classificada
como o nordeste brasileiro, tem uma distancia de 18 km do centro de Buerarema e 457
km da Capital do Estado, Salvador. Este local faz parte do territério indigena Tupinamba,
que abrange também a aldeia de Olivenca, na area litoranea, a oeste da cidade de Ilhéus,
compondo um conjunto expressivo de nicleos, denominados “comunidades”, que ficam
adjacentes, mas, em areas interiores (CARVALHO; CARVALHO, 2011, p. 20).

Essa area constitui um total de 47.376 hectares (BRASIL- D.O., 2009, p. 52).
Conforme as informacdes do Sistema de Informacao da Atencao a Saude Indigena (SIASI
2014) a populacdo Tupinamba esta em torno de 4.669 (quatro mil e seiscentos e sessenta
e nove). Esses dados sdo da costa maritima com inicio na vila de Olivenca passando pela
Serra das Trempes e finalizando na Serra do Padeiro. Segundo informacGes da Sra.

Glicéria®, conhecida como Célia Tupinambd na aldeia Serra do Padeiro tem

! Professora na Unesulbahia-UniFtc/BA. Doutoranda e Mestre em Ciéncias Sociais pela Universidade
Federal da Bahia-UFBA. E-mail. cmirella93@gmail.com.

2 Professor do ensino basico, técnico, tecnoldgico e da educagdo superior no Instituto Federal da Bahia.
Doutor em  Desenvolvimento  Sustentdvel pela  Universidade de Brasilia.  E-mail.
aldemirfms@yahoo.com.br.

3 A Sra. Glicéria é filha do Pajé Sr. Lirio (Rosemiro Ferreira da Silva) e irma do Cacigque Babau. Ela que
auxilia o Pajé nos trabalhos espirituais e também puxa o toré nas festas religiosas.

240


mailto:cmirella93@gmail.com
mailto:aldemirfms@yahoo.com.br

Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

aproximadamente 218 familias e as atividades produtivas esta relacionada a agricultura

familiar.

A festa de Sdo Sebastido: uma tradicdo na Serra do Padeiro/BA

No dia 18 de janeiro de 2019 fui visitar a aldeia indigena Tupinamba na Serra do
Padeiro juntamente com 5 colegas, sendo dois ativistas do Movimento de Luta pela Terra,
uma ativista da Campanha Permanente contra os Agrotoxicos e pela Vida e um
Professor/pesquisador com o proposito de acompanhar os preparativos para a famosa
festa de S&o Sebastido realizada anualmente nesse local. O meu interesse em participar
era além de questdes profissionais, tenho muita afinidade e sensibilidade com a tematica,
devido a minha esséncia e ancestralidade.

Ao chegarmos na aldeia fomos recebidos pela Sra. Célia irma do Cacique Babau.
Ela nos relatou que tinhamos perdido a matanca do boi e a chegada da entidade
“Boiadeiro”. Disse que naquele momento os “Martim” estavam na terra. Em seguida
chegaram trés mulheres incorporadas dos “Martins®’ para nos cumprimentar. Elas
estavam fumando um charuto, a fala estava meio embolada aparentemente mais grossa,
cuspiam no chdo e falavam palavras consideradas “baixas” conforme a moral e bons
costumes colocados pela sociedade. Uma das pessoas que estavam nos acompanhando
comegou a passar mal, sentindo muita tontura e foi levada para casa de santo para realizar
uma limpeza espiritual. Essa limpeza foi realizada pelo “Martim” com folhas e fumo.

Por conseguinte, o Martim brincou e conversou com as pessoas que estavam
proximas a casa de santo: contava piadas e circulava o recinto, oferecendo goles de vinho,
num copo pequeno, para cada pessoa, no saldo. Pouco tempo depois, despediu-se. No
resto do dia, as mulheres prepararam as comidas, principalmente, galinhas e o boi que
haviam matado. Os homens continuaram destrinchando o boi, dividindo e pesando a
carne, que seria distribuida entre varias familias da aldeia. Durante todo o dia a aldeia se
movimentava com os preparativos da alvorada de S&o Sebastido que iria comecar as 04:00
da madrugada do dia 19 de janeiro de 2019 e do Caruru de Cosme e Damido, a ser ofertado
pela Dona Maria da Gléria (esposa do Pajé e mde de Rosivaldo Ferreira da Silva,

conhecido como Cacique Babau) no mesmo dia as 15:30 horas. Os preparativos

4 As Entidade com nome de Martim sio também chamadas de Marinheiro trabalham na Linha de lemanja
e também de Oxum, que compdem o chamado “Povo da Agua”. Observou-se que os indigenas também
cultuam alguns orixas como oxum, iemanja, obaluayé e Oxossi. Os demais ndo foram citados e/ou ndo se
manifestaram durante a festa de Sdo Sebasti&o.

241



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

envolviam comidas diversas (doces e salgadas), decoracdo no saldo de santo, banhos de
limpeza e cheiro para os convidados. Ao entrar na casa de santo, observei um altar muito
bonito, com imagens de santo catdlico (Sdo Sebastido), imagens da umbanda como
caboclo (a), preto velho e em outra sala que antecede o saldo de santo tinha a orixa
(lemanjd), Cosme e Damido e o marinheiro Martim. Sendo essas Ultimas cultuadas no
candomblé e umbanda. Nos informaram que eles ficavam separados devido a falta de
espago no altar central.

Ficamos hospedadas na casa onde ficam os professores que ministram aulas na
escola indigena da aldeia. A movimentacdo foi constante para receber e acomodar 0s
convidados. Vieram docentes e pesquisadores da Universidade Federal de Minas
Gerais — UFMG, Universidade Federal da Bahia — UFBA, Universidade Federal do Sul
da Bahia — UFSB e Universidade de Brasilia— UNB. Contamos ainda, com a presenca de
ativistas, simpatizantes e indigenas de outras aldeias. Ao anoitecer no dia 18 de janeiro
de 2019 toda a aldeia ja aguardava o jantar que seria servido as 19:00 horas. Parte da
matanca ocorrida pela manh& foi utilizada para alimentar as pessoas. Apds o jantar
algumas pessoas ficavam conversando em volta da fogueira, mas, a maioria se recolheu,

pois, as festividades iriam comecar na madrugada e continuar durante todo o dia.

A alvorada de S&o Sebastido

Na madrugada do dia 19 de janeiro de 2019 as 04:00 da manha teve uma alvorada
de fogos. As pessoas pulavam das camas e rapidamente iam em direcdo ao saldo de santo.
Ao chegar no saldo o Pajé Sr. Lirio estava incorporado com S&o Sebastido que estava na
terra para abrir a festa em sua saudacéo e informar para toda a aldeia como serd o ano de
2019. O mesmo falou sobre as conquistas e dificuldades relacionadas com a terra, 0s
parentes/familia, os direitos e deveres dos Tupinambas. Por conseguinte, Célia
Tupinamba iniciou o xiré, os indigenas comecaram a dancar em circulo portando maracas
€ aos poucos os “encantados” comecaram a chegar.

Nessa sessdo se manifestaram os seguintes guias: cabocla Jurema, Sultdo das
Matas e posteriormente Martim pescador. Os encantados sdo considerados 0s guias dos
Tupinambas, seres de forca e luz guiados pelos dominios da natureza como: as matas, as
aguas do rio e mar, a terra, a serra entre outros. Segundo relatos, os encantados possuem
poderes para guiar os Tupinambas nas labutas, problemas diarios e questfes relacionadas

a saude.

242



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Por volta das 08:00 da manhd todos os presentes foram levados para tomar o café
da manh&. Aos que quiseram contribuir na organizacdo, foram orientados a ajudar na
confeccdo do almocgo que seria servido as 12:00 horas e nos preparativos do caruru a ser
ofertado por Dona Maria as 15:30. Durante esse intervalo ndo tivemos programacao
religiosa. As 15:30 o salfo de santo foi preparado para o caruru de Cosme e Dami&o®. A
mesa foi montada com um pano branco no centro do saldo. Em cima tinha a imagem de
Cosme, Damido e Doum, velas coloridas, flores, balas, doces, mel, vinho, pipoca, 3 bolos,
xinxim de galinha, vatapa e caruru feito com folhas de taioba. Por conseguinte, colocaram
as criangas mais novas em circulo para comerem e as cantigas comecam: “Sdo Cosme
mandou fazer duas camisinhas azul; no dia da festa dele Sao Cosme quer caruru”. Muitas
musicas foram cantadas e alguns indigenas comecaram a incorporar, segundo relatos,
eram Cosme e Dami&o.

Apos distribuirem as comidas, deu-se um intervalo e por volta das 19:30 serviu-
se 0 jantar para todos na aldeia. Haviam chegado mais pessoas, inclusive um énibus com
as pessoas da redondeza. Muitos levaram barracas de camping, pois, as casas estavam
muito cheias. Apos o jantar que se encerrou as 21:00 horas os festejos em homenagem a
S&o Sebastido continuaram. Deram inicio ao toré com cantigas parecidas ao do periodo
matutino como: “quebra a cabaga e espalha a semente; corta a lingua de quem fala mal
da gente; E de quem fala mal da gente corta e arranca 0s dentes”. Aos poucos o0s
“encantados” foram se manifestando nos indigenas presentes e as cantigas e dancgas
continuavam initerruptamente. Os convidados foram chamados para entrar no toré
formando uma belissima roda energética e espiritual. Outros optaram em ficar ao redor
da fogueira que fica em frente ao saldo de santo. A festa em louvor a Sdo Sebastido foi
até o dia amanhecer. Segundo relatos de Dona Maria toda a comida, bebida, flores e velas
que sobraram da festa sdo colocadas embaixo do altar na casa de santo e na primeira

quarta feira apds a festa sdo ofertados aos encantados na natureza.

Considerac0es Finais
Terminamos esse relato com a certeza que voltaremos na aldeia indigena
Tupinamba da Serra do Padeiro. Foram muitos aprendizados com essa populacdo de luta

e resisténcia, sobretudo, no que se refere a luta pela demarcacao de terra, reconhecimento

® Nas religides de Matriz Africana como o Candomblé e Umbanda essas divindades s&o referenciadas como
Ibéjes.

243



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

e respeito pelas suas questdes culturais, religiosas, sociais e politicas. Quanto ao
acolhimento e receptividade ndo tenho palavras para agradecer. Fomos tratados com
muito cuidado e carinho por todos na aldeia. Agradeco em especial a Sra. Dona Maria e
Célia.

Ressalto que fomos privilegiados em ter tido a oportunidade de conviver esses trés
dias com os Tupinambas da Serra do Padeiro e vivenciar um pouco da sua religiosidade
e espiritualidade. Partindo de um olhar etnogréfico percebeu-se um sincretismo entre as
seguintes religides: catdlica, umbanda, candomblé e encante.® Observou-se esse
sincretismo nas imagens, nas cantigas e presentes/ofertados aos encantados. Com relagéo
as musicas, haviam em sua composicdo nomes de alguns orixas como lemanja, Oxum,
Ox0ssi, Obaluayé, Caboclos, Boiadeiros, Pretos Velhos, Martins ou Marujos.

Outra quest&o que nos chamou atengéo foi a utilizagdo da expressao “encablocado,
fulano esta encaboclado.” Os Tupinambas da Serra do Padeiro utilizam esse termo para
se referir aos indigenas que estao “incorporados com os encantados.” As crian¢as também
utilizam essa expressdo, ficam “brincando de encaboclar”. Portanto, essa expressao
possui especificidade cultural na identidade dos Tupinambas e transcorre o0 imaginario
social das criancas, jovens, adultos e idosos na aldeia. Em resumo observamos que para
0s Tupinambas dessa aldeia o culto aos encantados confere forca e orientacGes para 0s
indigenas trilharem as adversidades, questdes sociais, politicas e culturais, sobretudo, no
que se refere ao acesso e direito a terra. Assim, 0s guias espirituais encantados
representam o direcionamento sagrado para trilhar as pedras que aparecerem no caminho

de todos os tupinambas na aldeia Serra do Padeiro.

Referéncias

ALARCON. Daniela Fernandes. O RETORNO DA TERRA: as retomadas na aldeia
Tupinamba da Serra do Padeiro, sul da Bahia. Dissertacdo de mestrado em Estudos
Comparados sobre as Américas do Instituto de Ciéncias Sociais da Universidade de
Brasilia, 2013.

BRASIL. Resumo do Relatério Circunstanciado de Delimitacdo da Terra Indigena
Tupinamba de Olivenca. Diario oficial [da] Republica Federativa do Brasil. Poder
Executivo. Brasilia, DF, 20 abr. 2009. Secdo 1. P. 52-57.

8 E considerado o processo espiritual vivenciado pelos Tupinambés da aldeia Serra do Padeiro. As sessbes
de “encante” passa por inicia¢ao, obrigagdes, abertura e fechamento dos trabalhos espirituais. E considerado
o culto dos Tupinambés da aldeia Serra do Padeiro.

244



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

CARVALHO, Maria Rosério de; CARVALHO, Ana Magda. indios e Caboclos: a
historia recontada. Salvador: EDUFBA, 2011.

COUTO, Patricia Navarro de Almeida. Morada dos Encantados: Identidade e
religiosidade entre os Tupinamba da Serra do Padeiro — Buerarema, BA. Dissertacdo de
mestrado em antropologia. Faculdade de Filosofia e Ciéncias Humanas da Universidade
Federal da Bahia, 2008.

Recebido em: 16/10/2020
Aceito em: 16/10/2020

245



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

ESCRITA IYALODE

Yuri Macedo?
DOI 10.26512/revistacalundu.v4i2.29647

ARA WA R°OMI WA

ARA WA R"OMI WA

YEYE OSUN

OMI OLOWO

(Canta Gilberto Gil e Marisa Monte)

O presente texto, com caracteristicas de ensaio académico, objetiva construir a
noc&o de Escrita Iyalode, bem como o seu processo de produgdo, como ela acontece e por
quem é produzida no Brasil. A escrita debruca-se e assume importancia na explicitacdo
dos poderes de atuagéo e negociacdo das mulheres negras no campo da ciéncia brasileira.
Assim, é necessario compreender 0s varios sentidos que nos ajudam em sua significacao,
capacitando-o a afastar-se das esferas patriarcais e sexistas que produziram falhas na
historiografia.

A palavra escrita, € o0 ato de expressao de ideias humanas por meio de sinais, e a
palavra Yalodé, lyalode, ialodé ou Yalodé, uma palavra de origem iorubana que tem como
significado: aquela que lidera as mulheres na cidade e/ou a dona do grande poder
feminino.

Mas, porque é necessario pensar nessa Escrita lyalodé? Essas escritas s&o parte de
um movimento ancestral que tende a ser conduzido por mulheres, especialmente as
mulheres negras dentro dos espacos académicos e na ciéncia, que sdo silenciadas e
violentadas antes, durante e apds sua trajetdria na producdo de saberes e conhecimentos.

Historicamente, a ciéncia foi vista como uma atividade realizada somente por
homens-brancos, e foi a partir do século XIX que a mulher comegou a aparecer nesse
cenario da comunidade cientifica mundial, saliento que esse espaco foi conquistado
também por mulheres-brancas. E necessario ressaltar que, antes desse século marco, a
participacdo feminina ndo era permitida nas intensas e calorosas discussdes que
aconteciam nas sociedades e academias cientificas pelo mundo.

Caminhando junto a histdria da ciéncia sobre o cerceamento da mulher, outro fator

é levado em conta no século XVI, o racismo, fenbmeno da sociedade europeia que ao

! Universidade Federal do Sul da Bahia. Email: yurimacedo@id.uff.br

246



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

realizar suas invasoes colonizadoras em diversos continentes, ao ver o outro, ndo refletia
uma imagem conhecida. Por meio de estereodtipos (pré)definidos, as sociedades nédo
brancas e ndo cristas estavam sujeitas a serem postas em questionamentos quanto as suas
capacidades.

Saliento ainda, acerca da Igreja, principalmente a Cat6lica até o século XVIII, que
era a responsavel por determinar quem era considerado humano ou ndo, tornando-se um
dos maiores processos excludentes de toda a humanidade, que até hoje estdo enraizados
pelos processos racistas e intolerantes nas sociedades. Sob esse olhar da igreja, “pensava-
se na humanidade como um gradiente — que iria do mais perfeito (mais proximo do Eden)
ao menos perfeito (mediante a degeneragdo) —, sem supor, hum primeiro momento, a
no¢ao unica de evolucao” (SCHWARCZ, 1993, p.48).

Mbembe (2018) nos diz que a soberania € a capacidade de definir quem importa
¢ quem ndo importa, quem ¢ “descartavel” e quem nao é. A partir de Mbembe, e pelos
inimeros silenciamentos que ocorreram nOS pProcessos escravagistas no Brasil,
principalmente daqueles que foram trazidos de Africa, se faz necessario trazer a tona todo
0 conhecimento da “mulher-negra-nao crista”, enraizado de ancestralidade.

Sobre trazer a tona, as religides afro-brasileiras como o Candomblé, Umbanda,
Catimbd, Jurema, Macumba, Tambor de Mina, Xang0, Jaré, Quimbanda, entre outras,
evidenciam que a mulher exerceu e exerce um papel importantissimo e fundamental para
manutencdo dessas religiGes, pois, representam a forca e importancia do matriarcado
africano e afro-brasileiro, que nasce no contexto religioso, e que dele perpassa para o
movimento de resisténcia sociocultural dos “ex-escravizados™?.

Silva Simoni (2019), nos apresenta e afirma que, “se tratando de mulheres negras
e de religido, as perseguicBes sdo maiores, ja que elas agregam os elementos motivadores
desta postura”. Evidenciamos que a religiosidade é também uma forma de conservar a
identidade, principalmente em um contexto de opressdo, e as mulheres negras sao um
exemplo desta afirmacéo.

A Escrita lyalode, assim como a Pedagogia da Ancestralidade, descrita por
Kiusam de Oliveira em (2008),

A Pedagogia da Ancestralidade, no campo da educacdo, se opde a
hegemonia epistemoldgica eurocentrada, propondo uma forma de ser-
pesquisar-conhecer-pensar-juntar-articular-agir que reconheca o0

2 “Utilizaremos a palavra ex-escravizado, ao invés de escravo, mais uma vez por acreditar na forga politica
das palavras” (Passos, 2019)

247



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

continente africano como o Berco da Humanidade; nessa relacdo, a
Europa, os europeus e suas producdes intelectuais sao recentes e, desta
forma, talvez seja por tal consciéncia que a luta tem sido feroz daqueles
que detém a hegemonia epistemoldgica, para impor formas de
pensamentos. (OLIVEIRA, 2018, p.80)

A Escrita lyalodé, vai por esse caminho da Pedagogia da Ancestralidade, caminho
esse que leva o empoderamento da mulher negra, por meio de transgressdes, é repensar
que seus corpos podem estar em qualquer lugar por meio dos seus pensamentos, escritos
e oralidade. Por meio do reconhecimento, as mulheres, a partir da pergunta: “quem sou
eu?”, volvem na necessidade de entender a estrutura psiquica da pessoa que vive seu
COrpo negro e apresenta rupturas ou suturas no convivio em sociedade.

Assim como Oliveira (2008) nos apresentou a Pedagogia da Ancestralidade, a
Escrita lyalodé, é Corporeidade, Imaginario, Subjetividade, Oralidade, Identidades,
Memoria, Processos Educativos e Ancestralidade. E ao pensar onde se da esse tipo de
escrita, podemos imaginar inameros espacos onde a mulher se encontra, como: favelas,
universidades, escolas, construcdes, ruas, em todo lugar.

Ao caminhar para essa escrita, pensa-se nos espacos onde essas mulheres negras
passaram por experiencias de excluséo devido ao racismo existente no Brasil, e mediante
sua histdria e trajetoria, escrevem por meio da sua energia vital (o asé®), para que as
pessoas que leiam ou vivencie suas escritas lutem contra o racismo e, principalmente,
contra o Epistemicidio* dos saberes africanos e afro-brasileiros. Ou seja, a Escrita Iyalodé
significa expressdo de ideias da mulher negra que emana lideranga e poder nas praticas
escritas, orais e vividas.

Por fim, é necessério saber onde a Escrita Iyalodg, se faz presente, e temos por
exemplo as seguintes mulheres brasileiras negras: Nilma Lino Gomes, Sonia Guimaraes,
Kiusam de Oliveira, Sueli Carneiro, Anita Canavarro, Katemari Rosa, Concei¢do
Evaristo, Petronilha Beatriz, Carolina de Jesus, Escolastica da Concei¢do de Nazare,

Marielle Franco, Pamella Passos, Patricia Rufino, entre outras...

Oni Saa ware (Senhor do Tempo (Existéncia)
Séa wur ase (Rogamos béngaos e axé)

3 Forca vital que promove o dinamismo do ser humano. E uma energia que existe nos seres e precisa ser
mobilizada e veiculada pelas relagdes, isto é, dada e retribuida. SALAMI e RIBEIRO (2011)

4 Carneiro, S. (2005) define: “pela negagdo aos negros da condigdo de sujeitos de conhecimento, por meio
da desvalorizagdo, negacao ou ocultamento das contribui¢fes do Continente Africano e da didspora africana
ao patrimonio cultural da humanidade; pela imposi¢do do embranquecimento cultural e pela producéo do
fracasso e evasio escolar”.

248



Revista Calundu —Vol.4, N.2, Jul-Dez 2020

Oni Saa ware o bé ri o mé (Senhor do Tempo assim novamente)
Oni Sé&a ware (Senhor do Tempo)

Séa wur ase Baba (Rogamos béncgdos ao Pai)

Oni Saa ware o bé ri 0 mé (Senhor do Tempo assim novamente).

Referéncias

CARNEIRO, Aparecida Sueli. A construgdo do outro como nédo ser como fundamento
do ser. Tese (doutorado) em Educacdo. S&o Paulo: Universidade de S&o Paulo, 2005.

MBEMBE, Achille. Critica da razdo negra. Sdo Paulo: n-1 edic6es, 2018.

OLIVEIRA, Kiusam Regina de. Candomblé de Ketu e educacao: estratégias para o
empoderamento da mulher negra. 2008. Tese (Doutorado em Educacéo) - Faculdade de
Educacdo, Universidade de S&o Paulo, Sao Paulo, 2008.

PASSOS, Ana Helena Ithamar. Um estudo sobre branquitude no contexto de

reconfiguracdo das relagfes raciais no Brasil, 2003-2013. 1.ed. Porto Seguro: Editora
Oya4, 2019, 180 p.

SALAMI, Sikiru (King); RIBEIRO, Ronilda lyakemi. Exu e a Ordem do Universo. S&o
Paulo: Editora Oduduwa, 2011.

SCHWARCZ, Lilia Moritz. O espetaculo das racas. SP, Companhia das Letras,2004.
SILVA SIMONI, Rosinalda Correa da. Ancestralidade Feminina: da Esséncia do

Sagrado aos Movimentos Feministas, Mulheres Negras e Representatividade.
Fragmentos de Cultura (Goiania), v. 29, p. 293-300, 20109.

Recebido em: 18/02/2020
Aceito em: 22/04/2020

249



