REVISTA

MAES DE SANTO E MULHERES DE

TERREIRO

~ VOL. 4.NUM. 1
JAN-JUN 2020
ISSN: 2526-9704



REVISTA CALUNDU

http://calundu.org/revista

https://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu

Maes de santo e mulheres

de terreiro

Volume 4, Numero 1, Jan-Jun 2020


http://calundu.org/revista
https://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu

EXPEDIENTE E COMISSAO EDITORIAL

Com o ISSN 2526-9704, a Revista Calundu é uma publicacdo on-line e semestral do
Calundu — Grupo de Estudos sobre Religibes Afro-brasileiras. O peridédico publica

artigos em portugués e espanhol e conta com comissao editorial interdisciplinar.

A coordenacdo da comissdo editorial é realizada pelas doutoras Tania Mara Campos de
Almeida (editora chefe) e Gerlaine Martini (editora adjunta), que trabalham

horizontalmente e sem diferenciacéo hierarquica com os demais membros da comisséo.
COMISSAO EDITORIAL

Tania Mara Campos de Almeida (editora chefe)
Gerlaine Martini (editora chefe adjunta)
Gabriel da Silva Vidal Sid

Guilherme Dantas Nogueira

Hans Carrillo Guach

Wanderson Flor do Nascimento
EQUIPE EDITORIAL

Adélia Mathias

Aisha — Angéle Leandro Diéne
Andréa Carvalho Guimardes
Ariadne Moreira Basilio de Oliveira
Danielle de Céssia Afonso Ramos
Francisco Phelipe Cunha Paz
lyaromi Feitosa Ahualli

Nathalia Vince Esgalha Fernandes



CONSELHO EDITORIAL

Dr. Ariovaldo de Lima Alves, Professor Titular UNEB
Dr. José Jorge de Carvalho, Professor Titular da UnB

Dra. Karina Bidaseca, Professora da UBA — Argentina

Dr. Luis Ferreira Makl, Professor da UNSAM — Argentina
Dra. Rita Laura Segato, Professora Emérita da UnB

Dra. Yissel Arce Padron, Professora da UAM-X — México

Autor corporativo: Calundu — Grupo de Estudos sobre Religibes Afro-brasileiras.
Departamento de Sociologia da UnB; Campus Universitario Darcy Ribeiro — Instituto
de Ciéncias Sociais — CEP: 70910-900

http://calundu.org

Editora-chefe do dossié tematico: Adélia Mathias

Gestdo editorial: Guilherme Dantas Nogueira

Créditos da imagem da capa: Aisha — Angéle Leandro Diéne
Diagramacéao: Ariadne Moreira Basilio de Oliveira

Revisdo ortografica dos textos: Adelia Mathias e Guilherme Dantas Nogueira


http://calundu.org/

A Revista Calundu é uma publicacdo académica semestral on-line do Calundu — Grupo
de Estudos sobre Religides Afro-Brasileiras, que apresenta trabalhos escritos (artigos,
resenhas de livros e textos extensionistas), com a temética afrorreligiosa/calunduzeira.

http://calundu.org/revista, https://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu

NOSSA LINHA EDITORIAL

A Revista Calundu apresenta publicacdes na area das Ciéncias Humanas, com a
teméatica geral afrorreligiosa, trabalhada semestralmente por meio de ndmeros
tematicos. Os textos publicados sdo divididos em trés grupos: (1) artigos académicos;
(2) resenhas de livros recentes (publicados hd no méximo 3 anos) ou antigos (publicos
ha pelo menos 60 anos); e (3) textos livres com carater extensionista, produzidos pela
comunidade afrorreligiosa, académica ou ndo, de autoria propria ou de terceiros
trabalhando com material original de religiosos (entrevistas, ensinamentos orais,

discursos e palestras, etc.).

A tematica afrorreligiosa € aqui entendida como aquela das religides afro-brasileiras,
cujo fendmeno social hodierno se deriva de toda historia e experiéncia dos Calundus e
da resisténcia do povo africano/afro-brasileiro escravizado no Brasil. E intrinseco a esta
compreensdo a interpretacdo do Grupo Calundu (concorre para tanto bibliografia
especializada, e.g. SEGATO, 1986/2005?, SILVEIRA, 20052, SANTOS, 2006°%), de que
as religides afro-brasileiras foram formadas neste pais, ao longo de séculos, a partir de
raizes afro-amerindias e interacbes nem sempre diretas ou pacificas com o colonialismo
catdlico portugués. Os textos aqui publicados devem seguir esta premissa editorial,
afastando-se, portanto, da premissa de que as religibes em pauta sdo mais propriamente

africanas no Brasil do que afro-brasileiras.

H& espaco, contudo, para que outras formas afrorreligiosas americanas (sendo a
América entendida como um continente amplo, que vai de sul a norte) facam parte dos

didlogos aqui apresentados. Com efeito, a compreensao de que religides afro-brasileiras

1 SEGATO, Rita Laura. Santos e Daimones. Brasilia: Editora UnB, 2005. Republicacdo de livro de 1986.
2 SILVA, Vagner Goncalves. Candomblé e Umbanda: caminhos da devoc&o brasileira. Sdo Paulo: Selo
Negro Edicdes, 2005.

3 SANTOS, Edmar. O poder dos candomblés: perseguicdo e resisténcia no Recéncavo da Bahia.
Salvador: EDUFBA, 2009. Livro digital em formato Amazon Kindle.

iv


http://calundu.org/revista
https://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu

sdo resultantes de um processo socio-historico iniciado com a colonizagdo do Brasil
pode ser estendida para outros cantos das Américas: religibes afro-
americanas/amerindias sdo resultados da colonizacdo das Américas, que contou com a
tragica vinda forcada de africanas/os para este canto do planeta, para fins de trabalho
escravo. O prisma tedrico desta interpretacdo sdo os estudos decoloniais.

A Revista Calundu busca, por meio de textos livres de carater extensionista e textos
especializados, ouvir e amplificar a voz da comunidade afrorreligiosa, académica ou
ndo. Neste sentido, a revista assume um carater extensionista, abrindo espaco para
outras formas de conhecimento, diferentes — porém ndo menos importantes — do que

aquela considerada cientifica.

Com os textos livres o Grupo Calundu busca trabalhar na revista, ademais e sempre
horizontalmente, com pensadores considerados como mestres populares, no sentido que
vem sendo desenvolvido pelo antropdlogo José Jorge de Carvalho (apoiador do Grupo
Calundu), em seu trabalho com o Instituto de Inclusdo no Ensino Superior e na
Pesquisa, ligado ao INCTI - |Instituto Nacional de Ciéncia Tecnologia e
Inovacdo/UnB/MCTI. Em linhas gerais, mestres populares sdo aquelas pessoas
detentoras de um saber popular extenso e relevante, que pode perpassar conhecimentos
técnicos diversos, filosofias e modos de vida de toda uma comunidade. Exemplos de
mestres populares que vivem a tematica afrorreligiosa s@o as/os diversas/os mées e pais

de santo das religibes afro-brasileiras.



Maes de santo e mulheres

de terreiro

Volume 4, Nimero 1, Jan-Jun 2020

Vi



SUMARIO

Apresentacdo — Dos terreiros a academia: Mulheres de axé, saberes
tradicionais e letramento Académico

Dora Barreto - Mae Dora de Oya e Beatriz Martins Moura

Artigos

Memografias de fé
Denise Botelho

Mulheres de terreiro e patriarcado: Uma proposta de reflex@o

Ariadne Moreira Basilio de Oliveira

Fé e diversdo: Devocdo a Rosario dos Pretos e outras manifestacdes
culturais em uma comunidade quilombola

Cledineia Carvalho dos Santos e Fernando Conceicéo

Mulher negra e candomblecista: A poténcia gestora de Mée Floripedes

Thatianny Alves de Lima Silva e Wellington Campos da Silva

“E minha filha, tudo fui eu quem fiz!”: Reflexdes sobre a Arquitetura
intuitiva de Mametu Muiandé

Aisha — Angéle Leandro Diéne

Resenha

Preservacao ancestral silenciosa

Marcos Rodrigues

06

19

39

55

72

85

Vil



Textos livres

Mae Jane de Oxossi: Uma singela oferenda a Mae Jane do Oxdssi, a benca 89
minha mée

Joyce Viana de Arauljo

Odé Kayodé: As palavras de Mae Stella ecoam no tempo perpetuando a 97
forca das mulheres de axé

Jodo Augusto dos Reis Neto

A mulher que é historia: Esbocos sobre o sepultamento de lya Stella de 106
Oxdssi

lyaromi Feitosa Ahualli e Silvana Gorete Estevam de Almeida

O discurso contra colonial de mestras de axé: Trajetorias de racismo 115
religioso na educacao, e processos de resisténcia feminina

Melina Souza da Rocha

Secao especial — Feminismo mediado por uma méae de santo e

suas entidades

Aproximacdo sobre o pensamento de uma mae de santo e a emancipacao 123
feminina

Tania Mara Campos de Almeida e Guilherme Dantas Nogueira
Hijas de ilé: O el fechizo mas grande, convertir nifias en mujeres 128
Mae pequefia Skuld Wollo — Maria Azul di Baja, Yabba Skadi Wollo e

Kaira Wollo

Entrevista com Mae Patricia 134

viii



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

DOS TERREIROS A ACADEMIA: MULHERES DE AXE,
SABERES TRADICIONAIS E LETRAMENTO

ACADEMICO
(MAES DE SANTO E MULHERES DE TERREIRO-
APRESENTACAO/EDITORIAL)

Dora Barreto- Mée Dora de Oya!
Beatriz Martins Moura?
DOI 10.26512/revistacalundu.v4il.32234

Receber o convite da Revista Calundu para escrever esse texto de abertura nos
deixou muito felizes e honradas e ndo seria para menos. Além dos anos de didlogos e
parcerias que temos com o coletivo Calundu, poder abrir uma edigdo que se constitui a
partir de reflexdes acerca da forca e da poténcia que representam as mulheres de axé, €
tarefa que por si s6 mobiliza os nossos afetos. E justamente dos afetos que partimos, pois,
esse numero carrega consigo a poténcia dessa rede, que se vai estabelecendo e sendo
tecida nos terreiros — e fora deles também — e que tem como figuras centrais as mulheres.

Ser uma mulher de terreiro, é cuidar de uma comunidade toda. Dizemos isso,
porque um terreiro ndo é s6 um espaco fisico onde se praticam ritos. Para além dos muros,
existe uma comunidade, que, muitas vezes, V€ nos terreiros o seu porto seguro, onde pode
buscar ajuda para as suas demandas. E nos terreiros que, ndo raro, essa comunidade busca
alimentacdo, remedios, conselhos e um olhar e atencdo que nem sempre encontra, seja
por parte do Estado, seja de outras instituicdes. Dito isso, acreditamos que as mulheres
de terreiro séo de fundamental importancia para o equilibrio do terreiro/comunidade, por
seu olhar amoroso para com 0 Seu povo e por sua capacidade de agregar valores capazes
de transformar a vida das pessoas. Firmeza e amorosidadade sdo caracteristicas que
gostariamos de destacar nessas mulheres de terreiro. Ser uma mulher de axé, é, antes de

tudo, abracar os filhos que vocé ndo pariu, mas que carrega no seu Utero cosmico.

! Yalorisa do 11& Axé Toji Laba em Brasilia; Fisioterapeuta de Formagéo; Mestre de Saberes Tradicionais
pelo INCT/UnBI; Integrante da Irmandade da Boa Morte, do Recdncavo baiano; Conselheira do Mulheres
de Axé do Brasil; Ativista Cultural; Fundadora e coordenadora do projeto social ABC Musical; Fundadora
e coordenadora geral do Afoxé Ogum P4 - DF; Prémio Paulo Freire de Educador Social 2019; Sacerdotisa
de Candomblé com casa aberta ha 16 anos em Brasilia. E-mail: dorabarreto@gmail.com

2 Professora substituta no Programa de Antropologia e Arqueologia da Universidade Federal do Oeste do
Para- UFOPA; Mestre e Doutoranda em Antropologia Social pela Universidade de Brasilia- UnB;
Pesquisadora do Nucleo de Pesquisa e Documentagdo das Expressdes Afro-religiosas do Oeste do Para e
Caribe- NPDAFRO/UFOPA. E-mail: beatrizmartinsmoura@gmail.com



mailto:dorabarreto@gmail.com
mailto:beatrizmartinsmoura@gmail.com

Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Assim, essa publicagdo é atravessada por trabalhos bonitos e fortes e costurados a
partir dos afetos e de um movimento intelectual que cada vez mais se adensa nas
universidades, especialmente a partir das politicas afirmativas, que é o de construir pontes
possiveis entre 16cus diferentes de producdo de conhecimento, como os terreiros e as
universidades. Este nimero da revista, se apresenta como de extrema relevancia,
justamente por trazer para a centralidade, a importancia historica das mulheres de axé
para a manutencdo de suas comunidades. A sociedade ainda alimenta um imaginario da
mulher de axé como aquela que ndo tem ideias proprias, ndo abre a boca, ndo opina, fica
sentada num trono e no seu siléncio, s6 estende a mdo pra abencoar as pessoas. Quando
uma publicagdo como essa abre espaco para falar sobre e com essa mulher e, sobretudo,
para que essa mulher fale sobre si mesma, evidencia-se que ela, além de esteio da
comunidade, é também uma intelectual. Hoje temos mulheres de axé delegadas, medicas,
cantoras, escritoras. Se dizemos que uma mulher pode ser o que ela quiser, as mulheres
de axe séo o maior exemplo disso.

Ainda temos muito que avancar nessa luta por respeito e reconhecimento. Luta
que é ancestral. Mesmo antes de um movimento de mulheres negras institucionalizado
existir, tal como o conhecemos hoje, se pensarmos, por exemplo, que a Irmandade da Boa
Morte ha pelo menos 200 anos ja lutava e fazia seu protagonismo, quando comprava a
alforria de seu povo, percebemos que as mulheres de axé, as mulheres negras, estdo na
vanguarda da luta e da resisténcia do povo negro no Brasil. Isso € movimento e
protagonismo, de onde podemos destacar a matrilinearidade presente nos terreiros e
também nos quilombos. No entanto, esse protagonismo sempre foi negado a mulher
negra, quando se nega acesso a direitos trabalhistas, quando se aparta essa mulher de uma
salide de qualidade, quando se criam barreiras para o0 acesso a escolarizacao sua e de seus
filhos e filhas, quando o estado trabalha a partir de uma politica de genocidio da juventude
negra, quando se inviabiliza o acesso dessa mulher a espacos de poder. Mas como eu sou
uma mulher preta que sonha, acredito que a revolu¢do no mundo ird acontecer pelas maos
das mulheres pretas.

Pensando a partir dos afetos e das revolucgdes, lya Denise Botelho, pesquisadora
de tematicas de educacdo e praticas pedagdgicas em terreiros, € quem inicia esta
publicacdo, e a primeira sessdo, dedicada aos artigos. Com um texto autobiogréfico,
intitulado Memografias de Fé, a professora Denise Botelho articula importantes
reflexdes, a partir da memoria, sobre como seu lugar enquanto mulher negra, ativista

antirracista e antissexista, € diretamente atravessado também por seu percurso formativo

2



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

dentro do candomblé. Realidades constitutivas de seu lugar no mundo e da producédo de
conhecimento a que esta dedicada.

A seguir, Ariadne Oliveira, em seu artigo Mulheres de terreiro e o patriarcado,
estabelece um contraponto entre os valores e formas de organizacdo dos modos de vida
dos candomblés no Brasil e suas matrizes africanas, e as herangas morais coloniais
impostas pelos portugueses. Com isso, a autora se propde investigar e compreender de
que modo a ldgica patriarcal brasileira, forjada pela moral cristd colonizadora, tem
influenciado as comunidades de terreiro. Em sua proposta, Ariadne Oliveira parte de um
investimento bibliografico no esforco de levantar reflex6es para a questdo proposta.

Cledineia Carvalho dos Santos e Fernando Concei¢do nos convidam a entretecer
um conjunto valioso de elementos, entre os quais citamos, fé, identidade, cultura, diverséo
e as subjetividades da comunidade quilombola de Nova Esperanca, localizada no
municipio de Wenceslau Guimardes, baixo sul da Bahia. Em seu texto Fé e diverséo:
Devocgao a rosario dos pretos e outras manifestacGes culturais em uma comunidade
quilombola, os autores/as trazem para a cena, 0 modo como as multiplas de formas de
expressao religiosa sdo cotidianamente mobilizadas pelas pessoas da comunidade.

A memoria é o caminho escolhido por Thatianny Alves de Lima Silva e
Wellington Campos da Silva para escrever acerca da vida de Mae Floripedes de Osgosi.
A autora nos aponta seu interesse em, a partir da biografia de Mae Floripedes, lancar um
olhar critico sobre conceitos construidos fundamentalmente no ocidente, mas forjados
como universais, quais sejam, mulher, corpo, sexo biolégico e género. O artigo Mulher
negra e candomblecista: a poténcia gestora de mae Floripedes propde, entdo abandonar
essa universalidade calcada no ocidente para buscar novos olhares sobre o que é ser
mulher, a partir de uma perspectiva africana e afro-diasporica, com especial atencédo para
a memoria, a oralidade e os processos de resisténcia.

O artigo “E Minha Filha, Tudo Fui Eu Quem Fiz! ”: Reflexdes sobre a Arquitetura
intuitiva de Mametu Muiandé, de Aisha Diéne encerra de maneira brilhante esta sess&o.
Inspirada pelas ideias da intelectual e escritora Concei¢do Evaristo, a autora nos apresenta
ao conceito de arquivivéncia, para falar sobre 0 modo com que Mametu Muiandé
estabelece relacdo com a sua residéncia. A partir das conversas trocadas com a Mée de
Santo, Aisha Diéne tece um didlogo extremamente perspicaz entre a arquitetura e a
antropologia, construindo reflexdes que costuram vivéncia e ontologia.

A sessdo seguinte nos traz a resenha de Marcos Rodrigues, intitulada Preservacéo

ancestral silenciosa, elaborada a partir da obra ljexa, o povo das aguas, de Vilson Caetano

3



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

de Sousa Janior, publicada em 2019. O autor desta resenha destaca a importancia cultural
das investigacdes produzidas por Sousa Junior acerca do ljexa como elemento formador
importante da didspora e apresenta para nds esse livro de modo também a nos convidar a
leitura.

Chegamos entdo a sessédo terceira, dedicada aos textos livres. Ali quem inicia os
trabalhos é Joyce Viana de Araljo, com o texto M&e Jane do Oxdéssi: Uma singela
oferenda a Mae Jane do Oxo6ssi, a bengca minha mae. Nessa conversa, ouvimos a voz da
Mae de Santo a quem o texto é dedicado nos contando histdrias sobre as lidas do terreiro,
sobre sua trajetéria na religido, como se tornou lyalorixa e como percebe as vivéncias
religiosas de antes e de agora. A partir dos seus dizeres, construidos no dialogo com outras
mulheres que estdo ali onde a conversa se desenrola, somos levados a passear nas
narrativas por ela trazidas.

Na sequéncia temos dois textos dedicados a memoria de Mée Stella de Oxossi. O
primeiro deles é de Jodo Augusto dos Reis Neto, intitulado Odé Kayodé: As palavras de
Mée Stella ecoam no tempo perpetuando a forca das mulheres de axé. O texto sauda o
protagonismo feminino na criacdo e manutencdo dos candomblés no Brasil, a partir dessa
homenagem feita a Mée Stella. Ao retomar a biografia da Mée de Santo, o autor destaca
a importancia de sua atuacao na Bahia e como se tornou uma grande referéncia intelectual
e de atuacdo politica para o povo de santo.

Iyaromi Feitosa Ahualli e Silvana Gorete Estevam de Almeida, por sua vez,
dedicam o texto A mulher que € historia: esbocos sobre o sepultamento de lya Stella de
Oxossi ao caso do sepultamento de Mae Stella. Com isso, as autoras levantam questfes
acerca do modo com que o sistema de justica brasileiro vem lidando com as demandas
das comunidades de terreiro. Uma analise que ganha ainda mais importancia se langamos
um olhar para o lastro histérico do trato dado a essas demandas.

Para encerrar esta sessdo, temos o trabalho de Melina Souza da Rocha. Em uma
interessante articulagdo produzida entre autoras/es negras/os e diadlogos construidos com
a Mestra Cassia, 0 texto O discurso contra colonial de mestras de axé: Trajetorias de
racismo religioso na educacdo, e processos de resisténcia feminina se propde e nos
provoca a pensar junto sobre o modos operandi do sistema educacional, como reprodutor
de desigualdades. Em contraponto, as experiéncias da Mestra apontam caminhos
valorosos no entendimento dos processos de luta, que envolvem os questionamentos a
esse sistema educacional ainda excludente, a0 mesmo tempo que sinalizam caminhos

possiveis de mudanga e reposicionamento.



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Este nimero da Revista Calundu se encerra com a sesséo especial, composta por
trés textos, todos dedicados a Mé&e Patricia de Oya Timboda. O primeiro deles, € o texto
de abertura da sesséo especial, assinado por Tania Mara Campos de Almeida e Guilherme
Dantas Nogueira, Aproximacdo sobre o pensamento de uma mde de santo e a
emancipacao feminina. Ali, os/ as autores/as nos falam sobre a histéria da Mée de Santo,
ao mesmo em que contam sobre suas respectivas relacdes com ela, de modo também a
apresentar a sequéncia de escritos que leremos a seguir.

Em Hijas de 11é: O el fechizo mas grande, convertir nifias en mujeres, as autoras
Mae pequefia Skuld Wollo, Yabba Skadi Wollo e Kaira Wollo elaboram uma narrativa
em que, contando um pouco das histérias de Mae Patricia e de entidades da casa, como a
V6vo Luiza, Nema e Maria Padilha, trazem para o centro uma poderosa discussdo sobre
resisténcia e resiliéncia a partir da luta contra o patriarcado e da forca feminina.

O texto que encerra a sessdo especial, bem como o nimero da revista é uma
entrevista com Mae Patricia, em que podemos “ouvi-la” falando, entre outras coisas,
sobre feminismo, luta, identidade, religiosidade e temos a oportunidade de conhecer um
pouco mais sobre sua historia. Um trabalho realizado a muitas méos e selado pela
parceria, pelo respeito e pela admiragéo.

E, portanto, mais que importante, necessario que este nimero da Revista Calundu,
Mées de Santo e Mulheres de Terreiro, seja lido, pois ele reflete toda a poténcia
epistémica, politica e comunitaria mobilizada por essas mulheres. Os candomblés no
Brasil se firmam historicamente pelas méaos das mulheres negras, das mulheres de axé e
é o olhar respeitoso e profundamente comprometido e engajado que cada um desses
artigos e textos lancam sobre essa matripoténcia, que queremos destacar, ao convidar o
publico a leitura. Que essa leitura nos inspire a seguir mobilizando uma producdo
intelectual que nos faca transitar dos terreiros a universidade, em didlogo direto com os
conhecimentos e teorias que as mulheres de axé sempre criaram, mobilizaram e

continuam mobilizando. Axé!

Brasilia-DF e Santarém-Pa, 11 de Junho de 2020



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

MEMOGRAFIAS DE FE

Denise Maria Botelho?

DOI 10.26512/revistacalundu.v4il1.32230

Resumo

Este é um texto que articula um material autobiogréafico, situando minha posi¢cdo como
mulher negra, ativista antirracista e antissexista e, sobretudo, o percurso de minha
formacdo como ialorixd do candomblé. Busco aqui refletir sobre os modos como a
trajetoria de vida, retomada pela memoria, atribui sentidos, inspira lutas, inclusive as
nossas mesmas, constrdi agendas e posiciona nossas vidas em relacdo ao gesto da fé,
que, no candomblé e em outras religibes de matrizes afro-indigenas, é sempre
acompanhado de acdes em comunidade. Em funcéo do apelo a memoria, este trabalho
ndo trara aportes bibliograficos, mas aqueles que, encarnados na oralidade, trazem
elementos da histéria vivida que penso serem suficientes para articular esse vinculo
entre trajetoria, luta politica e religiosidade. Ndo se trata de negar a pesquisa, pois eu
mesma sou uma pesquisadora, mas em priorizar, nesse relato, o que minha propria
historia me legou.

Palavras-chave: Candomblé. Ativismo. Educacdo para paz. Mulheres de AXxé.

Memoria.

MEMOGRAFIAS DE FE

Resumen

Esto texto articula material autobiografico, situando mi posicion como mujer negra,
activista antirracista y antisexista y, sobre todo, el curso de mi formacion como ialorixa
del candomblé. Busco aqui reflexionar sobre las formas en que la trayectoria de vida,
tomada por la memoria, atribuye significados, inspira luchas, incluida la nuestra,
construye agendas y posiciona nuestras vidas en relacién con el gesto de la fe, que, en
Candomblé y otras religiones de matrices afro-indigenas, siempre va acompafiado de
acciones comunitarias. Debido al atractivo de la memoria, este trabajo no aportara
contribuciones bibliogréaficas, sino aquellas que, encarnadas en la oralidad, aporten
elementos de la historia vivida que creo que son suficientes para articular este vinculo
entre trayectoria, lucha politica y religiosidad. No se trata de negar la investigacion, ya
gue yo misma soy una investigadora, sino de priorizar, en este contexto, lo que mi
propia historia me ha dejado.

! Professora Associada do Departamento de Educacéo da Universidade Federal Rural de Pernambuco.
Professora Orientadora do Programa de Pds-Graduacao em Educacdo, Culturas e ldentidades
(UFRPE/Fundacdo Joaquim Nabuco). Lider do Grupo de Pesquisa em Educacdo, Raca, Género e
Sexualidades Audre Lorde. E-mail: denise.botelho@ufrpe.br



mailto:denise.botelho@ufrpe.br

Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Palabras clave: Candomblé. Educacion para la paz. Activismo. Mujeres de Axé.

Memoria.

Exu, Senhor da Comunicagdo, permita que as minhas
palavras sejam construtivas. Laroye!!!! Ogun, ferreiro
celestial, mojuba. Oya, espelho de um feminino
autdbnomo, epahey! Osun que refresca meu Ori e me
concedeu o sacerdécio, ore ye, ye!

Nascida na cidade de Sdo Paulo, cursei toda a Educacdo Bésica em escolas
publicas, ao término do 2° grau, nomenclatura da época para o ensino médio atual,
tentei ingressar nas Forcas Armadas: percebia uma possibilidade de ascensdo social
pelos meus méritos e ndao pela quantidade de melanina da minha pele. Apesar de pouca
idade, mesmo sem teoria, ja sabia 0 que era racismo desde a experiéncia dolorosa com a
professora Terezinha (32 série/ano) quando ela me disse “que eu ndo servia nem para
varrer a sala de aula”.

A escola técnica, também, ndo me ajudou: fiz o curso técnico em secretariado, e
quando os classificados anunciavam vagas com boa aparéncia, ja sabia que ndo teria
éxito na busca profissional. Ndo consegui ingressar nas Forcas Armadas, por um
problema na coluna, entdo retomei o projeto de cursar uma faculdade. Cumprindo “a
determinacdo social”, a maioria dos(as) jovens que cursaram educacdo basica publica,
ndo conseguiam passar no chamado ensino superior; ndo foi diferente comigo, consegui
ingressar em uma faculdade privada, para o noturno; afinal era preciso trabalhar de dia
para pagar o curso da noite.

Na universidade publica a légica inverte-se e os filhos do grupo hegeménico,
como acessaram Otima formacao basica, na maioria das vezes acessam as universidades
publicas, que sdo consideradas de melhor qualidade na realidade brasileira. Consigo
romper o circulo vicioso apenas na pds-graduacao, depois de onze anos trabalhando na
Universidade de Sdo Paulo e convivendo com muitos exemplos positivos.

Tentei ingressar no mestrado e, depois de trés tentativas, realizei meu sonho,
mas tendo, antes, que cumprir dois semestres no curso de Ciéncias Sociais, para atender
uma avaliacdio do meu professor orientador, que seria necessario balizar meus
conhecimentos, uma vez que eu era Pedagoga oriunda de uma faculdade particular e ele

sociblogo; foi uma experiéncia interessante apesar de atrasar meu trajeto académico em



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

um ano, mas foi possivel realizar o mestrado com um posicionamento diferenciado da
maioria de meus pares: o que faltou-me na formacgdo inicial, em relacdo a
posicionamento critico, um ano de Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas
(FFLCH/USP) deu-me de bons subsidios.

A formacdo em um mestrado interdisciplinar — Programa de Integracdo da
América Latina PROLAM/USP — foi um outro diferencial em meu trajeto intelectual,
no PROLAM eu cursei disciplinas na Faculdade de Educagdo, na Arquitetura, na
Economia, no Direito. Considero que olhar os fenémenos sociais de forma complexa
auxiliam o(a) pesquisador(a) em uma melhor compreensdo dos problemas educacionais
e outros que afligem o Brasil e agravam as desigualdades socioecondmicas e as étnico-
raciais.

Como mulher negra, a temética da educacéo das relacdes étnico-raciais aparece,
de forma consciente, apenas no mestrado, cursando a disciplina a “Identidade do
docente” sob a responsabilidade da professora Roseli Fischmann. A propria professora
Roseli estimulou-me em desenvolver um projeto com tematica central sobre educacéo e
a populacdo afro-brasileira, afinal, eram poucos negros(as) na USP e deveriamos
protagonizar pesquisas relacionadas a nossa cultura, a nossa histéria, a nossa religido,
enfim, ter voz por nds mesmos(as).

Confesso que foi dolorido. Eu ndo me pensava como uma mulher negra, naquela
€poca, passei por uma crise existencial e fiz a transicdo de “mulata” para a mulher negra
que sou hoje, a partir da provocacdo académica e da pesquisa que realizei sobre racismo
em S&o Paulo e Havana.

De forma geral, quem se preocupava com o racismo educacional eram
professores(as) negros(as) que haviam sentido o racismo na propria pele e gostariam de
modificar a realidade educacional. Apenas algumas poucas pessoas nao-negras aliadas
apoiavam ou desenvolviam atividades de educacdo das relac6es étnico-raciais.

O pior € pensar que, passada mais de uma década, a realidade obteve pequenas
transformacdes para o tamanho da necessidade de altera¢fes socio-raciais. Ndo havendo
muito mais o que refletir sobre o sistema educacional brasileiro, decidi realizar a
pesquisa do doutorado em um terreiro de candomblé que, na minha compreensdo,
produzia processos educativos a partir de referéncias de inclusdo, de coletividade e de
respeito a natureza. De fato, a pesquisa indicou que os terreiros podem e devem ser

locus de educacgéo étnico-racial por preservarem e perpetuarem a cultura africana e afro-



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

brasileira. Afinal, o Artigo 26-A da LDB preconiza o estudo da historia e da cultura
afro-brasileira e indigena (Leis 10.639/2003 e 11.645/2008).

Muitas aprendizagens me foram reveladas entre os resultados da pesquisa. O que
mais me chamou a atencdo foi o papel social das mulheres de axé. Sao elas que, na
maioria das vezes, preservam e socializam 0s conhecimentos ancestrais africanos.
Encantei-me pelas mulheres de candomblé a tal ponto que, em 2018, desenvolvi um
projeto de pesquisa de pds-doutoramento, junto a Universidade Federal da Paraiba,
intitulado “Mulheres de axé: tradi¢do ¢ modernidade”. No 15° Festival Cara e Cultura
Negra, em Brasilia, apresentei alguns frutos de minhas reflexdes sobre a pesquisa com
mulheres de axé. As mulheres de axé sofrem pela questdo de género, e, quando negras,
pelo racismo; e agora, mais do que nunca, em funcéo do crescente racismo religioso que
se apresenta na sociedade brasileira de forma constante e violenta e por estas
interseccionalidades, merecem ser protagonistas das suas proprias historias e das
religides afro-indigenas.

Antes disso, eu j& havia ingressado no magistério publico desde 2006, na
Universidade de Brasilia, permanecendo |4 atée 2011 quando consegui uma
redistribuicdo para a Universidade Federal Rural de Pernambuco, localizada na cidade
de Recife. As pessoas acolheram-me afetuosamente e a diversidade cultural, com forte
vies negro, foi uma das questdes que me encantou. Penso viver aqui nestas terras até
retornar a massa primordial. Na atualidade, sou Professora Associada do Departamento
de Educacdo (DED) da Universidade Federal Rural de Pernambuco (UFRPE). Docente
Orientadora do Programa de POs-Graduacdo em Educacdo, Culturas e ldentidades
(PPGECI-UFRPE/FUNDAJ) nas linhas de pesquisas 1- Movimentos Sociais, Praticas
Educativo-Culturais e Identidades e 3 - Politicas, Programas e Gestdo de Processos
Educacionais e Culturais. Lider do Grupo de Estudos e Pesquisas em Educacédo, Raca,
Género e Sexualidades Audre Lorde (GEPERGES Audre Lorde). Membro do Coletivo
de Académicas Negras Luiza Bairros (CAN Luiza Bairros). Desenvolvo atividades de
ensino, pesquisa e extensdo em educacdo e relacBes raciais com viés em género e
sexualidades; religides de matrizes africanas e afro-indigenas.

Esta minha apresentacdo de uma trajetéria profissional académica ndo esta
dissociada de um aspecto que até agora nao falei, minha pertenca a uma das religides de
matrizes africanas, o candomblé. A mulher negra que sou foi forjada pelo ferro de
Ogum, pelos ventos de Oya e embalada pelos bracos seguros e acolhedores de Oxum. E

esta dimensdo também precisa ser localizada em minha trajetoria. Eu ndo apenas sou

9



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

uma professora universitaria de uma universidade publica federal, mas sou também uma
lalorixa.

Recordo-me que, em minha primeira infancia, meu pai era umbandista e minha
mée tinha necessidade de desenvolvimento espiritual, mas tinha muito medo, heranca
do seu catolicismo mineiro. Eu, em compensacéo, ficava alucinada quando via meu pai
incorporar algum espirito. Havia um fascinio em manter contato com o além. Eu
gostava muito de uma entidade que meu pai recebia, 0 Marujo Aristides, uma figura
bastante comica, digamos assim.

E por essas obras do destino, como eu segui no caminho da espiritualidade de
meu pai, hoje tenho comigo essa mesma entidade que quando “vem a terra” faz as
pessoas sorrirem. E eu acho que é por isso que eu gostava dessa entidade, porque hoje
ha tantos motivos para gente chorar, que fazer sorrir € uma arte. E quando o sorriso
aparece no rosto, espanta muitas negatividades. Entéo, eu tenho essa recordacdo — acho
que eu tinha uns seis anos de idade quando isso acontecia, mas, infelizmente, meu pai
abandonou o caminho da espiritualidade afro-brasileira.

Eu fiquei sem ter contato com essa religido até que quando eu completei 13
anos, apés o falecimento precoce de minha mée, quando uma vizinha me levou a um
terreiro de umbanda. E posso declarar, desde ja, que foi esse terreiro de umbanda que
foi o meu referencial, porque, na época, meu pai tinha problemas com o alcoolismo e
ndo conseguia ter um comportamento de pai. Houve uma inversdo na familia e acabei
assumindo as responsabilidades da casa e sobre meu irméo cacula.

A umbanda, com as suas entidades — em especial com a baiana Agucena — que
foi meu organizador psiquico, porque era ela que me orientava, era ela que me puxava a
orelha, era ela que me dizia o qudo importante era seguir o caminho da religiosidade. Eu
fiquei nesse terreiro de mée Dilce até completar 20 anos. Mas, infelizmente, ela mudou-
se para o interior e ndo tive mais condi¢des de acompanhar aquele grupo do qual sinto
muita falta, porque eu praticava uma umbanda, nesse terreiro, que havia uma orientacdo
de que os guias deveriam trabalhar em beneficio e ndo em maleficio das pessoas.

Quando esse terreiro foi embora, procurei outros terreiros, mas ndo me adaptei
porque havia a préatica do maleficio. E o que aprendi nos sete anos que fiquei na casa de
Mée Dilce foi o exercicio da caridade. Entdo, ndo tinha condi¢bes de aderir a essas
casas. Acabei tendo um afastamento. Mas, para usar as aprendizagens que tive nesse
primeiro terreiro, fui para a Igreja Messianica Mundial do Brasil, que é uma igreja de

origem oriental, o que significa dizer que o modus operandi da cultura era

10



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

completamente diferente da que eu experimentei antes. Por um bom periodo, fiquei
nesta religido. Tenho gratiddo porque eu aprendi, nesse exercicio de fé, a servir, a
fortalecer a minha procura de oferecer bem-estar as pessoas, pela pratica do johrei
(oracdo ativa, por intermédio de imposicdo das maos), aprendi ikebana (arranjos florais)
que me equilibrou muito emocionalmente.

No culto aos antepassados, a gente tinha condic¢des de louvar todo nosso tronco
ancestral e tenho impressao de que foi isso que me fez ficar um bom tempo na Igreja
Messianica. Sou muito agradecida, mas preciso abrir um paréntese: o principio da
religiosidade messianica é a lei do altruismo; entretanto, vocé faz para o outro antes de
fazer para vocé mesma. Nesse momento da vida, com a experiéncia que eu tenho hoje,
com as reflexdes que faco, penso que € necessario que nds estejamos nos cuidando
primeiro para depois poder cuidar dos demais, porque, efetivamente, estarei mais forte,
estarei mais equilibrada para ajudar. Ndo pode ser um altruismo que deixe margem para
uma posicdo autodestrutiva.

Acho que o amor altruista € importante, ele deve ser praticado; mas ha uma
primeira etapa: o autocuidado. E isto € algo que hoje eu prezo muito, porque
compreendo que se a gente aprende a cuidar de si, aprende a cuidar melhor do mundo.
Ja na prética do candomblé que entendi a necessidade do autocuidado, quando realizei o
meu primeiro bori (ritual de reequilibrio espiritual e emocional) onde o nosso ori
(cabeca) tem sua forca vital reavivada.

Paralelamente, ingressei no Nucleo de Estudos Interdisciplinares sobre o Negro
Brasileiro (NEINB), em 1996, sob a coordenacdo da professora doutora Ronilda
Ribeiro. Com o ingresso no nucleo, fui ampliando a minha percep¢do das relagcdes
étnico-raciais no pais e, principalmente, fortalecendo a minha identidade de mulher
negra que, até entdo, ndo era existente. Melhor dizendo, porque eu ndo tive uma base
familiar para me preparar para perceber o racismo constante em meu cotidiano, o que se
modificou com minha ida para o nucleo.

Foi em uma das atividades do nucleo que conheci um terreiro de candomblé que,
até entdo, eu nunca tinha visitado, até porque em Sdo Paulo, pelo menos entre 0s
contatos que eu tinha, havia uma certa resisténcia dos umbandistas em relacdo ao
candomblé. No candomblé ha a sacralizacdo dos animais para a alimentacdo, e como as
pessoas que ndo estdo dentro da religido ndo tinham compreensao do significado disso,

havia uma certa resisténcia.

11



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Ingenuamente, achei que estava indo na condicdo de uma pesquisadora
conhecer a religido do candomblé. Eu me recordo que a primeira festividade que eu fui
era um Olubajé, a comemoracdo do rei Omolu. Eu fiquei maravilhada, porque eu ja
tinha a experiéncia anterior da Umbanda, que é muito mais simples, que nao tem,
digamos, algumas particularidades nas cantigas, vestimentas e dancas dos orixas.

Foi um encantamento e fiquei maravilhada nessa festa. Depois, fiquei bastante
sensibilizada, acho que fui buscar acender a chama da minha fé diasporica. Isso
aconteceu em agosto de 1996. Em dezembro do mesmo ano, fui numa festa de Oxum
que era a divindade da ialorixa da casa. Nesse dia, passei mal — ou, melhor dizendo,
passei bem — e isso foi uma manifestacdo de Ogum, que desde a Umbanda ja era o orixa
que rege minha vida.

Fiquei muito assustada porque, na época, eu ainda era vinculada a Igreja
Messianica, inclusive com cargos de lideranca jovem. Ja tinha sido professora no
seminario da Igreja, entdo aquilo para mim sim foi bastante confuso, mas, ao mesmo
tempo, de uma intensidade que, por mais que a minha racionalidade dissesse ndo, 0 meu
chamado ancestral foi muito maior. Em margo de 1997, fiz um bori para comecar a
frequentar e conhecer o lugar, porque eu ndo conhecia ninguém na casa, nao tinha
nenhuma relacédo e, de fato, eu ndo tive esse tempo de abid (membro frequentador nao
iniciado), que considero um tempo precioso, pois em julho do mesmo ano fui iniciada.

O meu retorno a religido dos meus ancestrais, apés ter passado pela realidade da
igreja messianica Mundial do Brasil, na qual a lI6gica missionaria era o desenvolvimento
do amor altruista, e também pela confederacdo brasileira espirita. Ambas as
experiéncias tém seus méritos: de todas as aprendizagens temos algo a colher. Confesso
que muito da minha préatica hoje, na lideranca de um terreiro, tem a ver com outros
ensinamentos aprendidos nesses espacos e também com algumas dores, porgue a pratica
do altruismo, acredito, é valida a partir do momento que vocé esta bem orientado(a),
porque vocé ndo pode fazer para o outro aquilo que ndo esta bem em vocé. Reconheco,
mas penso que na nossa religido, a cerimdnia do bori é algo muito interessante, porque
antes de vocé cuidar do outro é preciso despertar 0 que existe dentro de cada um de nds.
E, assim, nos reencontramos com nossa esséncia, com aquilo que nos colocamos como
missao, antes de virmos para a terra. Vocé se equilibra, para poder depois cuidar dos
outros, com oferendas, cantigas e muitos votos de alegria, paz, sucesso, prosperidade,

salde e tudo aquilo que fara a pessoa se orientar.

12



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Essa é uma observacdo que eu faco porque tenho a impressdo que, no
candomblé, precisamos, ainda, ampliar a valorizacdo do ori — essa cabega interior, sede
de nossa individualidade e contato com nossa ancestralidade — enquanto portador da
nossa missao primordial, enquanto aquele que guarda o nosso segredo divino. Em
alguns cultos africanos e em algumas tradicdes do candomblé, o ori é uma divindade,
tem um assentamento, o Ib& Ori. Penso que é algo para nds refletirmos porque essa
divindade é a nossa esséncia e quando estamos bem com a nossa esséncia, tudo tende a
fluir bem.

Depois de quase 23 anos de iniciada para o orixa, percebo que eu bebi em vérias
fontes. No comec¢o achava isso ruim porque eu queria ter um Unico porto seguro e
seguir aquela tradicdo, mas cada um tem o seu percurso de aprendizagens. Posso dizer
que tive, no minimo, cinco mulheres de Oxum que me cuidaram. Mae Vanda, foi a
pessoa que me iniciou, e a quem sou eternamente grata, porque foi ela quem trouxe
Ogum para mais perto ainda de meu mundo. Apds esse periodo, tive contato com lya
Suru de Oxum, quando me aproximei da religido tradicional ioruba e compus esse
grupo sob a lideranca dela, no qual aprendi também determinadas formas de culto que
ndo sdo comuns no Brasil. E quando a necessidade aparece, me utilizo dessas forcas.
Depois disso eu me mudei para Brasilia, onde tive a grata satisfacdo de encontrar mée
Railda de Oxum. Quando eu a conheci, estava em uma época que eu ndo queria mais
tomar obrigacdo com nenhuma ialorixa de Oxum. Mas essa decisdo ndo era minha.
Sempre baseei meu caminho na escolha feita pelo Orixa.

Como exemplo, eu ja tinha decidido que eu completaria meu ciclo de sete anos
com o babalorixa Aurélio de Inle, que é uma pessoa por quem tenho um grande carinho.
Mas na primeira visita a casa de Mée Railda, Ogum se manifestou e, a partir dali,
compreendi que ele queria que ela fechasse o meu ciclo iniciatico. E assim foi. Eu sou
agradecidissima porque Mé&e Railda deu a maioridade a mim na religido, o que me fez
mais forte para seguir o caminho dos orixas. Sou grata também a minha mée criadeira,
méde Maria de Oya, do 11é Axé Op6 Afonja do Rio de Janeiro. Ambas sdo mulheres que
dedicaram a vida inteira para a religido e que, até hoje, por mais intempéries que tenham
ocorrido, elas ndo abrem mdo desse lugar e de suas funcdes.

Depois de Brasilia, me mudo para Pernambuco, onde comeco a atender algumas
pessoas a partir de minha espiritualidade na Umbanda. E, a partir desse inicio em
Recife, com a umbanda, foram aparecendo episdédios em que era necessario trazer

também os saberes e préaticas do Candomblé. Nem todos estdo na Umbanda e nem todos

13



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

estdo com o candomblé e alguns, como no meu caso, estdo ligados com as duas distintas
religides, uma vez que uma é uma heranca familiar do meu pai, a Umbanda, e a outra
era meu cCompromisso que meu ori assumiu, o Candomblé.

Quando me mudei para Pernambuco, ainda ficava indo e voltando para Brasilia
porque meus orixas ainda haviam ficado 4. Eu tinha uma pratica de tentar, 0 maximo
possivel, participar das atividades sociais na casa de mde Railda. E com o tempo isso foi
ficando mais dificil. E, entdo houve o episddio que minha mée Railda cansou. Cansou
ndo dos orixas, mas das ingratiddes e vendeu a chacara onde ficava o terreiro dela.

Quando isso aconteceu, ela pediu para que os filhos pegassem os orixas e eu fui
para Brasilia. Em um primeiro momento trouxe o Exu Tiriri e Ogum para minha casa e
separei um lugar, um espaco que fosse exclusivo de cada um. Logo em seguida foi
preciso trazer todos 0s meus outros assentamentos de orixas, porque meu pai Ogum
tinha vindo e eles ficaram para tras e ndo ficaram nada felizes. Entdo, em menos de trés
meses eu tinha quase todos na minha casa. SO faltava a familia lji, isso é, a familia da
palha.

E, nesse periodo, foram também aparecendo mais pessoas que tinham sido
chamadas pelo candomblé e ndo apenas a umbanda. E ai eu fui tentando intermediar
essas duas religiGes nas quais fui iniciada. Até que foi necessario assumir um processo
de lideranca religiosa, com um porém: eu ndo era apenas uma lideranca religiosa, era
também professora universitaria. Sdo duas funcGes que ocupam espacos muito
significativos na minha vida.

Trilhar o caminho da academia, eu tenho certeza, que foi um movimento do
orixa, e que foi abencoado pelo meu ori porque, como mulher negra, todos nos sabemos
que estou na base da piramide social, mas que venho, orgulhosamente, de uma tradicédo
de mulheres empregadas domesticas e, hoje, ser professora universitaria s6 foi possivel
quando renasci na religido do candomblé Ketu e que eu pude descobrir a minha
verdade, as minhas possibilidades e trabalho desde sempre com relacGes étnico-raciais
e, nos ultimos tempos, mais proxima da reflexdo sobre as mulheres de axé.

Entdo, ora a religido me leva para academia e ora a academia me traz para a
religido. Isso significa dizer que, muito provavelmente, a forma de lidar com os(as)
filhos(as) tenha a minha especificidade, ja que a maioria das nossas mais velhas, pelo
processo racista e sexista da sociedade, ndo tiveram condi¢Oes de acessar o mundo

académico, com rarissimas excegoes.

14



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Embora a academia ndo pudesse ter dado a elas a sabedoria — sabedoria que a
gente aprende no chdo do terreiro — entdo eu vivo essa logica da teoria na academia e da
pratica no terreiro. Sou de ideologia socialista, mas ndo o socialismo ocidental, sou na
verdade uma socialista afro-indigena, porque foi essa formacéo que eu tive nos terreiros.
Se na sociedade civil o socialismo € uma utopia, dentro das comunidades de terreiro,
tenho visto isso acontecer.

Somos, consciente ou inconscientemente, levados a pensar no outro quando a
gente estd fazendo uma comida para um ebo, seja para um cliente ou para um amigo, a
gente se relne para fazer o 0ssé da casa, a gente agradece a permissao de estarmos todos
ali reunidos, para que ndo aconteca nada de ruim, agradecendo o que aconteceu. S&o
praticas que, com o desenvolvimento do capitalismo, foram ficando perdidas.

Para a gente ser mais humano: poder ser mais do que poder ter, as religides de
matrizes africanas resgatam isso. Obviamente que nos temos desejo também de ter.
Vivemos nessa realidade partilhnada com o mundo ocidental capitalista. Porem é ainda
mais importante o caminho dos orixas. Precisamos dos orixas, mas o0s orixas também
precisam de nds, para que haja a continuidade. Eles precisam de seus filhos e filhas, em
uma simbiose, na qual ninguém é mais do que ninguém: todos ndés somos importantes,
necessarios e necessarias.

Depois de minha vinda para o nordeste, eu realmente assumi a lideranca de uma
casa de candomblé com ajuda de varios mais velhos. Agradeco imensamente aos Orixas
que sempre colocaram pessoas no meu caminho, mesmo que fossem por um curto
periodo de tempo, como no caso de M@ Ana de Oxum, mas elas foram colocadas
naquele momento para realizar o que era necessario. Algumas permaneceram na minha
vida para sempre.

Hoje, tenho a grata satisfacdo de receber orientacbes de Mée Lucia Omidews,
gue € uma pessoa bastante generosa na divisdo dos conhecimentos sobre orixas. Eu sou
jovem, em relacdo a muitas coisas que tenho que aprender pelo caminho, mas lya Ldcia
tem muita paciéncia e ndo nega informac6es, como sua vida religiosa comecou na
infancia com a Jurema Sagrada, com a Umbanda, depois pelos candomblés nagd, jeje e
ketu. Em marco de 2000, Mae Stela de Oxdssi, plantaria o axé do terreiro e passaria a
ser a ialorixd de mde Lucia. O conhecimento acumulado na sua trajetoria e sua
caracteristica autodidata a faz uma expert das religides afro-indigenas. Adupé Oxum,

sempre no meu caminho!

15



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Registro minha gratiddo por todas aquelas pessoas com as quais eu convivi e
convivo e virei ainda conviver-nos candomblés das diversas na¢des porque séo eles que
renovam a minha esperanca. Sao eles que me fazem acreditar que é possivel viver a
utopia da comunidade solidaria, sustentavel, de viés afro-indigena.

Sdo os parentes indigenas que também me fortalecem com o que € necessario
para preservarmos a natureza, porque ela é parte da nossa vida; o planeta é vivo. Nés
que cultuamos orixa ndo podemos desrespeitar a natureza, poluir o mar, sujar as praias,
esgotar a terra, poluir o ar. Essas praticas negativas devem ser banidas de nossa vida nas
atividades cotidianas, para que todos nds possamos dar frutos como a natureza. Os
frutos que eu espero dar sdo de pessoas que cultuem verdadeiramente orixa e ndo o seu
ou sua dirigente religiosa, mas aquelas pessoas que tém fé nos orixas, nas entidades, nos
mestres, nos encantados, e que acreditam que é possivel viver na modernidade, porém
baseadas em valores de uma tradicdo ancestral africana.

Viver a realidade desta utopia das comunidades de terreiro, que estdo em
confronto direto com a légica do capitalismo, na qual o mercado tem uma importancia
soberana, acima de qualquer ser, faz com que nds abracemos varias frentes de lutas.

Enguanto mulher negra, lésbica eu ja teria como condicdo de vida o engajamento
nos movimentos sociais, seja no movimento de mulheres negras, seja no movimento
LGBTTQI+, seja no movimento de mulheres de axé. A religido foi me dando uma
consciéncia do lugar do feminino como extremamente importante.

No doutorado comecei a trabalhar com o candomblé na pesquisa, buscando
alternativas de valorizacdo da cultura negra, a partir do artigo 26A da LDB. Nessa
perspectiva, vejo que ha um lugar posto, em especial nos candomblés mais antigos, que
sdo dirigidos por mulheres. Pegando o caso, na Casa Branca, onde tudo comecou, até o
presente temos liderancas femininas, e ndo é diferente no Gantois, e nem na minha
linhagem do Axé Opd Afonj4, tanto no Rio de Janeiro, como em Salvador.

O candomblé me mostrou uma forca que, até entdo, eu desconhecia, inclusive
nesta perspectiva politica. Depois de minha iniciacdo, eu atuei na ONG Geledés, que
completou minha formacéo de ativista negra. Mas o que me deu forca mesmo € o que eu
encontrei no terreiro. Por exemplo, quando ougco um itd de Oya e vejo a imagem da
mulher guerreira, uma mulher que pode ter como simbologia uma borboleta e uma
bafala, penso que também posso alcancar a possibilidade de saber a hora da bufala e a

hora da borboleta é um aprendizado sem igual.

16



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Ao mesmo tempo, o terreiro foi me abrindo os olhos para perceber como em
nossa sociedade, fora do terreiro, sobretudo aqueles que tem principios matrilineares, as
coisas sdo muito diferentes. Os nimeros da violéncia domeéstica sdo assustadores.
Entretanto, nas comunidades de terreiro, nés procuramos nos proteger uns aos outros,
diferentemente do que ocorre nessa comunidade de fora dos terreiros, onde quando
temos um casal brigando, coloca-se em prética o ditado de que “em briga de marido e
mulher ndo se mete a colher”.

J& no terreiro, pensamos diferente. A comunidade é, também, responsavel pela
felicidade de seus membros. Entdo, se um casal ndo estd bem, ele precisa ser
equilibrado. E se, nesse processo de busca de equilibrio, se ndo for possivel superar o
machismo que perpassa as relagdes, nos teremos que fortalecer essa mulher, para que
ela possa ser protagonista de sua propria existéncia.

Né&o se trata de fazer as coisas por ela, pois se isso acontece, ela ndo ganhara sua
propria autonomia. Entdo é necessario que se tenha a autonomia para dar condicdes para
que, também, no caminho dos orixas, a gente possa se libertar das mazelas que existem
na sociedade.

O candomblé ¢ a religido que aceita 0 maior niumero de homossexuais. 1sso €
verdade, nos encontraremos gays, lésbicas e, mais atualmente, pessoas transexuais,
dentro dos terreiros, o que nao significa que o acolhimento destas pessoas seja 0 mesmo
daquelas pessoas que se comportam conforme uma logica heteronormativa, essa € uma
questdo que precisamos refletir.

Na minha casa isso toma outros rumos, pelo fato de eu ser lésbica, assumida, e
nunca ter escondido isso. E nem por isso, me foi retirada a possibilidade da
maternidade. Enquanto mulher lésbica tenho um desejo afetivo-sexual por mulheres.
Entretanto, o desejo pela maternidade, que pode ser pensada desde uma ldgica
heteronormativa, sempre esteve presente em mim, desde minha infancia. Eu que me
preparei, para ter um ou dois filhos, hoje tenho muitos(as) filhos(as), tendo em
consideracdo que sou uma lya e gero os(as) rebentos(as) que Ogun me concedeu.

Lidar com essas personalidades, em suas varias formas, com pessoas de niveis
sociais diferenciados, nos coloca — a maioria das ialorixas —, na pratica, em
psicoterapeutas, economistas, conselheiras, junto de nossa funcdo religiosa. Vamos
dando conta destas varias frentes. E, nesse caso, ndo se trata de ser homem ou mulher,
mas de haver uma mulher que é uma lideranga, o que, por si S0, nos permite estar em

um outro lugar na vida.

17



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

E este ensinamento eu levo para a minha préatica de professora, formadora de
professoras e professores, na qual tenho como perspectiva desmistificar os tabus em se
falar de religido, em especial de religibes de matrizes africanas ou afro-indigenas, de
falar sobre diversidade sexual e de identidade de género, para podermos ser pessoas
mais solidarias. Sdo aspectos que, desde a vivéncia com a diversidade nos terreiros
pelos quais passei e, agora, no qual eu estou dirigente, me fazem ter uma postura de
compreensdo e acolhimento.

Acho que esta é a questdo mais importante das religides afro-indigenas, que é a
situacdo do acolhimento. E isso fez muita diferenca na minha vida e tento que faca
diferenca na vida das minhas filhas e dos meus filhos.

E espero que um dia possamos superar este racismo religioso, que tem feito
como vitimas religiosos(as) afro-indigenas, tudo isso moldado nesse racismo que esta
enfronhado na sociedade brasileira, de modo que tudo aquilo que esta relacionado com a
cultura negra é negativado, desvalorizado, demonizado.

Um dia veremos que todos ndés caminhamos para um bem em comum. Para um
bem-viver. Os caminhos sdo diferentes, mas o objetivo € Unico. E para isso precisamos
superar a ignorancia, o desconhecimento que existem. As pessoas tém raiva, o0dio,
daquilo que elas nem conhecem. Elas tém raiva e 6dio de uma projecdo que € dada por
outros, mas que ndo correspondem as nossas religides que, apesar de algumas excecoes,
nos ensina a ser solidarios, a cuidar da natureza e do proximo, a ter uma atitude de
responsabilidade com os pares. Espero que as pessoas tenham a chance de conhecer o
que realmente séo as nossas religides.

Desejo que vocés sempre vivam a alegria de meu Pai Ogun, que as suas atitudes

ndo os facam encontrar com a ira de Ogun. Ogunhé!!!

Recebido em: 13/04/2020
Aceito em: 15/04/2020

18



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

MULHERES DE TERREIRO E PATRIARCADO:
UMA PROPOSTA DE REFLEXAO

Ariadne Moreira Basilio de Oliveiral
DOI 10.26512/revistacalundu.v4il.32232

Resumo

As comunidades de terreiro sdo espacos que agregam valores e formas préprias de
producdo e transmissdo de conhecimento, relacdes pessoais e politicas, maneiras de ver,
sentir e compreender o0 mundo, organizagéo social e relagdes de género, como maneiras
de religar os contextos comunitarios e identitarios que foram esfacelados pela
colonizacdo e pela escravizacdo. A sociedade brasileira, por sua vez, foi forjada através
da colonizacdo portuguesa e da imposicdo dos valores morais, cientificos, normativos
europeus ocidentais gque possuem em seu cerne e como sua base o patriarcado.
Considerando que as comunidades de terreiro estdo imersas dentro da sociedade
brasileira e dela fazem parte, 0 objetivo deste texto é trazer um questionamento sobre
como o patriarcado brasileiro tem influenciado as comunidades de terreiro, a partir de
uma revisdo das obras que retratam esse tema, e também um chamado para uma
reflexdo sobre a importancia da compreensao das comunidades afro-religiosas para que
haja atencdo aos artefatos, teorias e formas de leitura que lancamos médo para
significarmos a influéncia do patriarcado dentro dessas comunidades.

Palavras-chave: Mulheres de terreiro. Patriarcado. Religides Afro-brasileiras.
Comunidades de Terreiro.

MUJERES DE TERREIRO Y PATRIARCADO: UNA
PROPUESTA DE REFLEXION

Resumen

Las comunidades terreiro son espacios que agregan valores y formas de producir y
transmitir conocimiento, relaciones personales y politicas, formas de ver, sentir y
comprender el mundo, organizacién social y relaciones de género, como formas de
reconectar contextos comunitarios e identitarios que fueron destrozados por la
colonizacion y la esclavitud. La sociedad brasilefia, a su vez, se forjo mediante la
colonizacion portuguesa y la imposicion de valores morales, cientificos y normativos de
la Europa occidental, que tienen en su ndcleo el patriarcado como base. Teniendo en
cuenta que las comunidades terreiro estan inmersas dentro, y son parte de la sociedad
brasilefia, el objetivo de este texto es plantear una pregunta sobre cémo el patriarcado

! Mestra em Direitos Humanos e Cidadania pela Universidade de Brasilia — UnB, desenvolvi minha
pesquisa sobre racismo religioso. Bacharela em Ciéncia Politica pela Universidade de Brasilia, com
experiéncia na &rea de Educagdo politica, Direitos Humanos e Religides Afro - brasileiras. Membra do
Calundu - Grupo de Estudos sobre Religides Afro- brasileiras e parte da Equipe Editorial da Revista
Calundu.

19



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

brasilefio ha influido en las comunidades terreiro, basandose en una revisién de los
trabajos que retratan este tema, y también un llamado a la reflexion sobre la importancia
de comprender las comunidades afro-religiosas para que se preste atencion a los
artefactos, teorias y formas de lectura que usamos para significar la influencia del
patriarcado dentro de esas comunidades.

Palabras-clave: Mujeres de Terreiro. Patriarcado. Religiones Afro-brasilefas.
Comunidades de Terreiro.

Yalodé

Inicio a apresentacdo desse artigo trazendo um oriki bastante conhecido dentro
dos terreiros de candomblé.

Como nos conta Méae Jaciara de Oxum?, os orixas logo que chegaram a terra,
organizaram grandes reunifes para deliberarem sobre questdes concernentes a ela,
contudo, proibiram a presenca de mulheres nessas reunides. Entdo, apesar das
deliberacOes e organizagcdes tomadas a partir das reunides, a terra ndo estava bem. Os
rios secaram, as mulheres se tornaram inférteis, a natureza ndo dava um retorno a
comunidade. Foi ai que esses orixas procuraram Oduduwa® para saber 0 que estava
acontecendo e contaram que, apesar das reunides, os seus esfor¢os ndo estavam dando
certo. Entdo, Oduduwa perguntou: Oxum faz parte dessa reunido? Os Orixas
responderam que ndo. E tornou-se evidente que a falta de Oxum estava acarretando
esses problemas. Os orixas pediram, entdo, que Oxum comparecesse as reunides e
depois de muito insistirem ela aceitou. Os rios voltaram a correr, as mulheres a
engravidar, a terra a ser produtiva. Assim, Oxum ganhou o titulo de Yalodé, que é um
titulo de grande poder e significa senhora da cidade.

Mae Jaciara, apos a conclusdo do oriki, transfere seu sentido aos nossos dias,
salientando a importancia e o poder da mulher que no candomblé se reflete em sua
posicao lado a lado com os homens.

Compreendendo que os orikis, itans, sdo formas de contar os enredos
mitolégicos que abarcam ndo sé uma visdo do passado, como também a compreensao

das dindmicas sociais e mesmo politicas do presente (SEGATO, 2007), ressaltando

2 Video disponivel no YouTube com o Titulo: Mulheres de Axé — Vozes contra a Intolerancia. Tal video
faz parte de um projeto realizado pela ONG Acéo pela Cidadania em conjunto com o 11é Axé Oxumaré,
Associacdo beneficente Abassd de Ogun, Associacdo Comunitdria Alzira do Conforto, Coletivo de
Entidades Negras e Agua de meninos, com o apoio da Secretaria de Politicas para as Mulheres do
governo da Bahia. <https://www.youtube.com/watch?v=gbgoqgoBiKU&t=311s>

3 Em algumas versdes desse oriki é contado como sendo Olédumaré, o ser supremo que também é
chamado de Olorun, o senhor do céu.

20



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

também a importancia da transmissdo desse conhecimento através da oralidade,
evidente estd o papel e a posi¢do das mulheres nas dindmicas das comunidades de
terreiro, como também na ordem e funcionamento do mundo para essas comunidades.

Sendo as denominadas religides afro-brasileiras forjadas no Brasil com a vinda
forcada de africanos e africanas de diversas etnias, para trabalharem em regime de
escravidao, proporcionaram ndo sé um ambiente de culto religioso, mas também a
formacdo de comunidades que agregam valores e formas proprias de producéo e
transmissdo de conhecimento, relagdes pessoais e politicas, maneiras de ver, sentir e
compreender o mundo, organizagdo social e relacGes de género, proporcionam ainda,
maneiras de religar 0s contextos comunitarios e identitarios que foram esfacelados pela
colonizagdo e escravizagdo (NASCIMENTO, 2016). As comunidades de terreiro séo,
portanto, mais do que expressoes religiosas e abrigam em seu interior maneiras distintas
da sociedade moderna ser e reexistir no mundo.

Entretanto, essas comunidades com prerrogativas de modo de vida proprio estéo
inseridas dentro de uma “dupla pertenca”, sendo uma envolvida por relagdes
comunitarias, nos terreiros, e outra individualista caracterizada pela sociedade ocidental
moderna (NASCIMENTO, 2016). Essa diferenciacdo faz parte das fissuras abertas pela
modernidade por aquelas sociedades e comunidades que destoam do apregoado pela
imposicdo moderna (BHABHA, 1998; SEGATO, 2012). Portanto a existéncia dessas
comunidades em si ja representa a resisténcia de um povo em sua complexidade. S&o
construcdes disfuncionais ao capital (SEGATO, 2015, 2016).

E a partir da compreensdo de uma dupla insercdo, de um caminhar entre dois
mundos, que insiro o objetivo deste artigo como uma busca questionadora, quase
ensaistica, em compreender de que forma o patriarcado brasileiro influi nos papéis

sociais e rituais das mulheres dentro dos terreiros de candomblé.

Yalorixas, Babalorixas e o patriarcado

Compreendendo o patriarcado moderno como estruturador das relacfes sociais e
institucionais das sociedades ocidentais modernas em sua intersec¢cdo com a construgdo
social da raca em uma associacdo de sistemas de subordinacdo e discriminacao
(CRENSHAW, 2002), este finda por “menorizar” a mulher, relegando-a ao dominio
privado ao mesmo tempo em que constitui a esfera pablica como area exclusiva de

homens brancos, retirando a diversidade e atuagdo antes presente na vida comunitaria

21



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

concluindo, assim, a posi¢do de inferiorizagcdo da mulher frente a sociedade moderna
(SEGATO, 2015).

Nessa esteira de hierarquizacéo e inferiorizagdo da mulher a partir da interseccao
com a raga, é ainda mais vulneravel a situacdo das mulheres ndo-brancas, colocadas no
mais baixo degrau de uma escalada evolucionista da sociedade que culminaria com a
figura do homem branco em seu topo (LUGONES, 2008; BIDASECA, 2013). O
patriarcado constitui-se, portanto, enquanto ldgica de dominacdo e subjugaco.

Corroborando com a distin¢do preeminente entre as comunidades de terreiro e da
sociedade moderna, situo aqui a construcdo dos primeiros candomblés em Salvador,
Bahia, que tiveram o0s seus cultos organizados de forma a corresponderem ao que
chamamos de candomblé no século XIX e que possuiam na sua formulacdo a
organizacgdo social e comunitaria em torno da mée de santo e de seus filhos e filhas
(SILVEIRA, 2006). Transmutado como um espaco doméstico o espago do terreiro
expressa suas variadas formas e compreensfes rituais, artisticas, politicas e sociais
(SEGATO, 2005, 2007).

A importancia da mulher nesses espacos, que inicialmente eram a grande
maioria das lideres dessas comunidades, as maes de santo, destoa das liderancas tanto
sociais quanto religiosas em outras esferas da sociedade mais abrangente, ou seja, da
sociedade brasileira constituida a partir da colonial modernidade ocidental. Ainda mais
proeminente e destoante é o fato de que as mées de santo lideres dos terreiros eram, e
em grande parte ainda sdo, mulheres negras que, dentro da visao e estruturacdo de uma
sociedade patriarcal e racista, ocupam um lugar caracterizado pela auséncia de prestigio
na sociedade mais abrangente.

As mulheres nos terreiros podem, portanto, diferentemente de outras religiGes,
alcarem o mais alto escaldo de lideranga dentro dos terreiros, a de Mée de Santo de sua
comunidade. O papel da mulher na estruturacdo dessas comunidades é historico, pois
remete ao fato de que foram elas, a partir do comércio de alimentos, produtos e bens,
quem foram capazes de comprar as suas alforrias, assim como a de suas proximas,
sejam essas de vinculos parentais sanguineos ou nao, e também compraram e estruturam
0s espacos onde foram organizadas suas comunidades (LANDES, 1947/1967;
SEGATO, 1986/2005). Foi a partir da familia de santo que as comunidades de terreiro

foram estruturadas, e dentro dessa familia, foi a partir das Méaes de Santo que, através

22



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

dos rituais de iniciacdo, foram criados os vinculos parentais entre a comunidade
estabelecida. (SEGATO, 2005)

Contudo, na esteira de trabalhos que tentam levantar a discussdo de género nos
terreiros, existem recentes pesquisam que afirmam que as mulheres de terreiro, ou
mulheres de axé, como se autodenominam, tém perdido espaco e poder fora de seus
terreiros (CORDOVIL, 2013; SOUZA, 2014). Antes conhecidas como grandes
mulheres de seu tempo, hoje estariam perdendo essa prerrogativa para a maior atuacao
de liderangas masculinas nas comunidades de terreiro (SARDUY, 2015).

O fato do aumento do numero de homens ocupando o cargo mais alto na
hierarquia dos terreiros, como Pais de Santo, ndo deve ser encarado em si como algo
que afirme o dominio e sobreposicdo dos homens nesses cultos, ja que a posicdo de Pai
e Mée de Santo séo equivalentes ndo ha nada que um faca que a outra ndo poderia fazer
em se tratando deste cargo de lideranca comunitaria (SEGATO, 2003, 2005). Contudo,
0 grande numero de Pais de Santo como lideres pode indicar um maior prestigio de
homens nessa posi¢éo o que incita um questionamento sobre a influéncia do patriarcado
nessas construcdes quase intuitivo.

Para a continuidade dessa reflexdo, faz-se necessaria uma pequena volta a
construcdo da sociedade moderna para compreensdo do patriarcado como base de onde

é forjada essa mesma sociedade.

Colonialidade e patriarcado na construcéo da sociedade moderna

A conquista e a colonizacdo das Americas estiveram imbuidas dos arranjos
sociais, politicos, econdmicos e religiosos presente nas estruturas das sociedades que

empreenderam a colonizacao.

Quando o europeu vem para a América com o intuito de conquistar e
colonizar, ele traz consigo todo seu aporte social que estava sendo
desenvolvido em sua regido, ou seja, no caso especial das
colonizagOes perpetradas pelos paises da peninsula ibérica, os valores
construidos naquelas sociedades e que foram expressos pelos
colonizadores, tinham como caracteristicas um sentido de conquista
militar, violenta, que envolveram guerras, em decorréncia dos anos da
“reconquista”; uma grande forca moral crista e de cunho
evangelizador e missionario devido a forte expressao de poder dos reis
catolicos e sua empreitada na contrarreforma; uma base social
patriarcal de subordinacdo e invisibilizacdo da mulher; uma moral
homogeneizadora da sociedade segundo preceitos cristdos; e a
exploracdo econémica com o intuito da acumulacdo de riqueza e para

23



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

incremento da demonstracdo de poder frente as outras sociedades.
Foram essas caracteristicas, portanto, que fundaram a forma da
colonizacdo na América Latina. (Oliveira, 2017. p. 49-50)

Essa forma de colonizagdo e o0s processos a partir delas desencadeados
proporcionaram a propria construcdo do que hoje se denomina de Europa, forjada como
centro a partir da delimitacdo da América como periferia. Essa posicdo relacional
também influenciou na forma com que foi desenvolvido o padrdo de poder mundial
como desdobramento de um padréo de poder eurocentrado (QUIJANO, 2005a, GESCO,
2012).

A construcdo do padrdo de poder inscrito nesta colonialidade imprescinde da
racializacdo da sociedade, excluindo da construcdo de mecanismos de poder e
instituicOes as populagdes ndo-brancas (QUIJANO, 2005a, 2005b).33

Em intersec¢do com a construcdo social inferiorizante presente na categorizagdo
de raca tem-se o patriarcado que, sob os moldes capitalistas, também estruturara o
padréo colonial de poder. As economias de mercado capitalistas também contaram com
as divisdes de género, determinadas pelo patriarcado, e de raca nas dinamicas do
desenvolvimento do capitalismo e em sua forma organizativa forjada a partir da
modernidade (LUGONES, 2008).

A confluéncia da racializacéo da populacédo e da divisdo desta através do género,
a partir de uma imposicdo do patriarcado heterossexual, também permeou a construcéo
da racionalidade moderna que foi formulada a partir de binarismos e dicotomias, de
forma a delimitar o papel social da mulher atrelando-a ao ambito do corpo, do objeto,
do sexo, em oposicdo ao do homem branco como sujeito e imbuido de razdo (SEGATO,
2012, 2015).

Todas essas formas confluentes de exploracdo desempenhadas atraves da
conquista, colonizacdo, estruturacdo de um mercado capitalista, divisdo de trabalho e
formulacdo dos preceitos cientificos passaram por uma compreensdo e estruturacdo
patriarcal da sociedade. Isso demonstra a importancia da compreensdo do “sistema de
género” (SEGATO, 2015) para a apreensdo de varios de nossos fendmenos sociais.

Segundo a antropologa Rita Segato (2012, 2015), a construcdo da esfera publica
como dominio universal representado pelo homem branco foi erigida em detrimento dos
espagos domésticos presentes no que a autora denominou de “mundo aldeia”, que seria

0 mundo pré-intrusdo colonial.

24



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Nesse processo o0 espaco doméstico, antes diverso e com funcionamento em
complementariedade a demais espacos e, sobretudo, ao publico, foi relegado ao ambito
privado e sofreu o que a autora denominou de “menorizacdo” de tudo que concerne as
mulheres. Com isso, Segato conclui que a histéria da denominada esfera publica é a
historia do patriarcado, e afere:

Defiendo aqui que comprender las transformaciones del “sistema de
género” y la historia de la estructura patriarcal arroja una luz
indispensable para entender el giro social introducido por la
modernidad como un todo. Si leemos adecuadamente lo que ese
transito significo y la forma en que la intervencion reacomod6 y
agravo las jerarquias preexistentes, comprenderemos una cantidad de
fendmenos del presente que afectan a toda la sociedad y que estan

muy lejos de constituir apenas “el problema de la mujer” (SEGATO,
2015. p. 2)

A matriz do patriarcado esta presente na gramatica estatal, como explicitam

Tania Mara de Almeida e Lourdes Bandeira:

a disseminacdo de uma linguagem masculina exclusivista esta
introjetada nas estruturas socioinstitucionais e juridicas. Tais situacdes
de poder, em relagdo ao referente masculino, se fazem presentes no
planejamento das ac¢Bes publicas mesmo em governos que se
comprometem com a reducdo das desigualdades de género
(BANDEIRA, ALMEIDA, 2013, p. 38).

Assim, institucionalizado a partir da conquista e decorrente colonizacdo das
Américas sendo constitutivo do poder colonial que, posteriormente, alca outras regies
do globo, o patriarcado, em intersec¢do com as discriminacdes advindas pela construcao
social da raca, é perpetuado atualmente pela institucionalidade estatal que deriva da

construcdo da colonialidade moderna.

Mulheres de terreiro

Quando o tema se refere aos cultos afro-brasileiros é possivel encontrar uma
vasta bibliografia, especialmente as de cunho antropolégico, psicolégico e socioldgico.
Contudo, quando se trata do tema de género dentro dessas abordagens, a bibliografia se
mostra mais restrita. Com relacdo a textos que destacam a atuacdo e papéis sociais
desempenhados pelas mulheres dentro de suas relagdes rituais, sociais e de género essa

¢ ainda menor.

25



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Ruth Landes (1947-1967) é a primeira autora a abordar a questdo do género no
candomblé, mas, expressamente, traz em seu trabalho a afirmacdo de que os
candomblés da cidade de Salvador, na Bahia, funcionavam sobre o regime de
matriarcado em que as mulheres tinham plenos poderes e independéncia com relacéo
aos homens.

Segundo Landes as mulheres negras na Bahia, devido a forma com que se
desenvolveu a escraviddo nessa regido, tiveram mais oportunidades de trabalho como
domésticas na casa grande, escravas de ganho, cozinheiras, lavadeiras, entre outras
tarefas que permitiram com que elas conseguissem maior espago para uma remuneragéo
de seus trabalhos especialmente ap6s a abolicdo (1967, p. 87, 312, 313). Assim, as
mulheres foram as que conseguiram juntar dinheiro para a compra de sua alforria como
também as de seus companheiros e demais familiares ou amigos. Também foram elas
que conseguiram a compra dos terrenos onde foram construidos os terreiros sob sua
lideranca. Eram mulheres independentes dos homens (1967, p. 48, 163).

As mulheres tinham pleno dominio e poder sobre seus terreiros e 0s homens
tinham um papel secundario ao da Mae de Santo dentro deles. Segundo Landes, a partir
de seu interlocutor Edison Carneiro, os Ogas (homens iniciados que ndo entram em
transe) eram provedores e protetores dos terreiros. Chamados de pai, eles possuiam uma
posicao alta na hierarquia dos terreiros, contudo se mantendo abaixo das Maes de Santo.
Os que ndo possuiam o cargo honorifico de protetores e financiadores desempenhavam
papeis rituais como tocadores de atabaque, sacrificadores e auxiliadores, sempre sobre
as ordens da Mée de Santo (1967, p.42, 55, 161, 289).

Ainda segundo Ruth Landes, os homens em posi¢cdo de Pais de Santo ndo eram
tolerados nas casas de Candomblés Nagbs na época da realizacdo de sua pesquisa,
somente desempenhando tais fungdes em Candomblés Angolas e em Candomblés de
Caboclo* (1967, p.44, 45).

Seu trabalho, denominado “A cidade das mulheres”, foi duramente criticado por
autores como Arthur Ramos (1942), e Herskovits (1947), devido suas afirmacdes sobre
0 matriarcado e a homossexualidade nos candomblés (1967, p.55, 86, 291, 292, 314).
Arthur Ramos, em especial, presava por uma interpretacdo mais cristd dos cultos para

que tivessem o reconhecimento enquanto religibes dentro da sociedade brasileira.

4 As diferentes denominag@es de candomblés referem-se as especificidades de cada um concernentes as
etnias que tiveram maior peso em sua estruturagdo. Mais sobre o assunto em: Nascimento, Wanderson
Flor do. Sobre os candomblés como modo de vida: Imagens filosdficas entre Africas e Brasis (2016)

26



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Posteriormente outros trabalhos ainda trouxeram a tematica da homossexualidade, como
Herskovits (1947), Bastide (1971) e Fry (1982), contudo, os dois primeiros a abordam
de forma bastante preconceituosa e o Ultimo se ateve a homossexualidade masculina.

O trabalho de Rita Segato (1986/2005) também traz uma abordagem de félego
sobre as mulheres nos cultos afro-brasileiros. A autora efetivamente estudou os Xangos
do Recife, mas logrou alcancar resultados também aplicaveis ao Candomblé. Ela
salienta, em concordancia com o que alegou Ruth Landes (1967), que as mulheres
negras tiveram mais oportunidades e de certa forma sofreram menos com a escravidao
que os homens negros e essa maior participacdo em tarefas remuneradas e grande
contato com as familias brancas e os senhores patriarcais fez com que desenvolvessem
mais tato para as atuacdes como comerciantes®. Foi assim que conseguiram obter seus
terrenos para a construcao de seus terreiros (2005, p. 453). E foi em torno da categoria
da Mé&e que foram formadas as familias de santo que criadas como uma forma de
reestabelecer os vinculos familiares destruidos pelas praticas no periodo escravocrata
que apartavam familias, desestimulavam o casamento entre escravos e vendiam 0s
filhos de suas relacdes (idem, p. 431, 432, 438, 439, 455, 461).

Rita Segato foi a primeira autora® a explicitar as relagdes homossexuais entre
mulheres de terreiro e assumi-las como parte formante das comunidades (ibidem, p.
422, 423, 445, 446, 460). Apesar de fazer a ressalva de que o que ela identificou pode
estar presente sO no Xangd do Recife, Segato traz a complexidade e a fluidez das
construcdes de género entre as mulheres e homens dessas comunidades (ibidem, p. 427,
465, 466). Além disso, traz a divisdo de papeis rituais como sendo separados de acordo
com o sexo biolégico e ndo com o género (ibidem p. 442, 443). Os papeis
desempenhados por homens seriam complementares aos desempenhados pelas mulheres
e ndo teriam em si uma hierarquizacdo. Assim, ndo ha distincdo entre a Mae de Santo,
que é lider do terreiro, e de um Pai de Santo, também como lider de seu terreiro, 0 que

garante um equilibrio entre os papeis e poderes desempenhados (ibidem p. 442).

° Deixo aqui a ressalva de que essa afirmacdo de que as mulheres negras sofreram menos com a
escraviddo é uma afirmacdo, ao meu ver, infeliz (SEGATO 2005 e LANDES 1967). O fato de poderem
desenvolver o tato para o comércio ndo é algo que possa apagar as perversidades que o regime
escravrocrata brasileiro infringiu as mulheres negras. Ndo se trata de um ranqueamento de sofrimentos
toleraveis.

6 Ruth Landes (1967) alude a questdo do homossexualismo feminino, contudo sem dar maiores
informacdes. Seu foco é na homossexualidade masculina.

27



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Segato questiona a assungdo do modelo matriarcal de Landes em terreiros e
familias de santo, propondo ser mais adequado pensarmos em familias matrifocais, ou
familias estendidas afro-caribenhas/americanas (2005, p. 436, 437, 440).

Continuando na discussdo das autoras que trazem uma abordagem com um foco
maior sobre as mulheres e suas relagdes nas religibes afro-brasileiras, Patricia Birman
(1995), através da orientacéo de Peter Fry, traz uma abordagem de género relacionada a
caracteristicas das possessdes das religides afro-brasileiras.

Em seu argumento para a compleicdo da sua pesquisa, a autora vai além do que
Ruth Landes descreve, em tom ainda bastante preconceituoso, sobre a
homossexualidade nos terreiros. Segundo Birman (1995) as possessdes estariam
veiculadas as mulheres ou a homens feminilizados, pois a possessdo estaria associada a
uma possivel emasculacdo do homem, ao passo que traria um empoderamento a mulher
(1995, 2005).

As mulheres nos cultos afro-brasileiros desempenhariam, assim, grande parte
das tarefas relacionadas aos rituais nos terreiros e estariam também mais empenhadas no
resguardo da tradicdo ao passo que os Pais de Santo que lideram terreiros estdo mais
abertos para as questdes mundanas. (1995, p. 56)

Trabalhos e pesquisas mais atuais tratam da importancia e do poder das
mulheres de terreiro. Divido esses trabalhos em duas frentes: uma que traz reflexdes
sobre a continuidade da importancia das maes de santo nos terreiros como um
continuum e reflexo de trabalhos anteriores que se embasaram nessa afirmativa.
(SILVA, DOMINGOS, 2009; SILVA, OLIVEIRA, CAMPOS, 2009; VILELA, 2016;
CORREIA, 2017). E outra frente que se mostra de maneira mais critica com relacéo os
papéis sociais e rituais desenvolvidos por mulheres nos terreiros, e trazem inclusive uma
diferenciacdo historica entre dindmicas das comunidades de terreiro (FERRETI, 2007;
CORDOVIL, 2013; SOUZA, 2014; SARDUY, 2015). Dentre esses trabalhos quero
destacar aqui trés deles que auxiliam no debate atual e também no questionamento que
estimula a construcdo deste artigo.

No primeiro desses trabalhos, Daniela Cordovil (2013) busca identificar o papel
que as mulheres de terreiro assumem frente a politica dos afro-religiosos. A autora
especifica que sua abordagem se restringe a atuacéo politica das mulheres na sociedade
mais abrangente. Como conclusao de sua pesquisa afirma que apesar do grande nimero

de liderancas femininas que se envolvem na construcdo de politicas puablicas, as

28



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

mulheres de axé ainda, em sua maioria, tendem a assumir um papel secundario nos
espacos politicos, ou sendo respaldadas por homens, como os Ogas, ou tendo um
reconhecimento inferior de sua atuagao.

E necesséario salientar que a autora coloca como esfera politica somente a
relacionada ao Estado e aqui cabe ressaltar que, apesar de sua aparente domesticidade,
concordo com Segato (2007) quando ela afirma que os terreiros também sdo espacos
politicos. Todavia, é importante considerar a conclusdo da pesquisa citada, uma vez que
abre questionamentos sobre o poder desempenhado pelas mulheres de terreiros, antes
referenciadas por Landes como matriarcas e plenas de poder no espago do terreiro e fora
dele.

O segundo trabalho que destaco é o de Nadson Nei da Silva de Souza (2014).
Este se refere de maneira mais aprofundada com relacdo as mulheres de terreiro e
expde, por meio de uma etnografia em um terreiro de candomblé em Marica, Rio de
Janeiro/RJ, como as mulheres ainda tém um papel importante nas atuacdes
desempenhadas dentro dos terreiros enquanto sdo pouquissimas aquelas que também
tém uma visibilidade de suas atuacdes fora destes espacos (SOUZA, 2014).

Por fim, o terceiro trabalho é o de Aida Esther Bueno Sarduy (2015),
antropdloga cubana, que fez a pesquisa de sua tese doutoral em Recife com as
comunidades de Xangd, e traz uma conclusdo bastante perturbadora se consideramos o
historico dessas comunidades com relacdo ao poder das mulheres nesses espacos.

A autora afirma que o Recife também teria sido uma cidade das mulheres, como
afirmou Landes com relacdo a cidade de Salvador (2015, p.134, 329). Contudo, hoje a
maioria das liderancas nos terreiros tradicionais de Xangd sdo desempenhadas por
homens, fato que por si ja denota uma mudanca na configuracdo atual dos terreiros
(2015, p.135, 329). Além disso, a autora afirma que os trabalhos realizados
exclusivamente por homens no Xangd, como o jogo divinatério de Opelé Ifa e sua “mao
de faca”, ou seja, o poder de desempenhar sacrificios rituais, seriam valorizados pelo
simples fato de serem desempenhadas por homens, seguindo assim uma légica da
sociedade machista ocidental (2015, p. 92, 135, 136, 137, 140).

Os trabalhos desempenhados por mulheres nessas comunidades estariam
vinculados a tarefas domésticas e parecem ndo ter o mesmo prestigio que as tarefas
desempenhadas pelos homens, comparagéo que a autora faz com relagdo a remuneracéo

recebida pelos servigos e trabalhos realizados por pais de santo, que séo altamente

29



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

remunerados, enquanto as mulheres que ficam com grande parte dos afazeres dentro da
casa de santo ndo gozariam de mesma remuneragdo, recebendo somente ajudas de custo
com o transporte, por exemplo (2015, p.135, 136, 141, 333).

As trés Gltimas argumentacdes e conclusbes presentes nos trabalhos citados
acima tém em comum a referéncia ao machismo e as relacGes patriarcais da sociedade
mais abrangente como influenciadoras das comunidades de terreiro em relagdo a perda

de poder das mulheres nesses espagos.

O problema do uso do conceito que se quer criticar

As conclusbes das dltimas trés pesquisas citadas anteriormente despertam uma
cadeia de questionamentos sobre os papeis desenvolvidos pelas mulheres nas
comunidades de terreiro.

Apesar de compartilhar da compreensédo de que as mulheres de terreiro estdo
perdendo poder frente a esfera publica e que o nimero de homens como pais de santo
lideres de terreiro tém aumentado, denotando em si uma menor atuacdo das mulheres
nessas posigdes, foi a partir da confrontagdo de como se da a organizacéo de um terreiro
de Candomblé que os questionamentos que direcionam este artigo foram suscitados.

Enguanto nas comunidades de Xang6 recifense, segundo Sarduy (2015), os
homens seriam os Unicos a desempenharem o papel de adivinhos a partir do dominio de
Opelé 1fa e os Unicos que poderiam sacrificar animais nos cultos, nos Candomblés Ketu
e Angola é possivel que as mulheres desempenhem esses mesmos papeis, fazendo com
gue os homens sejam dispensaveis.

Existe o cargo de Axogun ou Kivonda, que é um cargo desempenhado por um
Ogé nos candomblés Ketu e Angola, respectivamente, responsavel pelos sacrificios
rituais. Entretanto, as mulheres iniciadas que possuem em seu destino a
responsabilidade para desempenhar o cargo de Mae de Santo de uma comunidade
religiosa podem adquirir a “mao de faca” e dispensa-los.

Ja com relacdo ao jogo divinatorio, desde a época em que Ruth Landes fez sua
pesquisa na cidade de Salvador, na década de 1930, as mdes de santo dos Candomblés
ja tinham dominio do jogo de buzios como oraculo. Centrado em EXxuU, o jogo de buzios
foi uma estratégia das mdes de santo para dialogarem com suas divindades e ndo
dependerem necessariamente de um Babalad, cargo ocupado por homens, que teriam o

dominio do Oréculos de Ifa. Landes (1967) aponta em sua obra que o numero de

30



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Babalads que desempenhavam bem sua funcdo estava cada vez mais escasso e que as
Maes de Santo acabaram por organizar suas proprias estratégias para que ndo fossem
necessarios para a divinagao ritual.

Com relacdo ao ganho de alta remuneracdo ligada aos pais de santo recifenses,
paira uma davida sobre se essas remuneragfes ndo fariam parte do lugar ocupado de
lider do terreiro e, portanto, a quem se procura para tratar, cuidar e curar, sendo essa a
origem da sua remunera¢ao — ndo o género. Ou seja, se fosse uma mulher, uma Mée de
Santo a lider de terreiro, muito provavelmente também receberia alta remuneracéo,
como o Pai de Santo recebe, estando assim a remuneracao associada ao cargo dentro da
hierarquia e ndo ao género.

Para a problematizacdo levantada no paragrafo anterior faz-se necessaria a
compreensdo da estruturacdo da familia de santo e da hierarquia dessa estrutura.

As familias de santo presentes nas comunidades de terreiro foram historicamente
forjadas em torno da figura da Mde de Santo, como citado na sessdo anterior deste
artigo (LADES, 1967/ SEGATO, 2005). O regime escravocrata brasileiro agia de forma
deliberada na separacédo dos entes de uma familia escravizada. O intuito era a separagédo
dos lacos e vinculos familiares para que os processos de amotinamento e revoltas
fossem escasseados. Tal estratégia escravocrata fez com que as mulheres e homens
negros escravizados criassem a sua propria estratégia de manutencdo de vinculos que
pode ser visto na propria estruturacdo das comunidades de terreiro.

Referindo-me a familia de santo:

Esta familia utiliza os termos da familia bioldgica, como mae, pai,
filhos e filhas, porém é formada a partir de lagcos construidos nos
rituais, especialmente com a inicia¢do no culto. Assim, temos a Mae
ou Pai de Santo que desenvolvem uma relacéo vertical com seus filhos
e filhas de santo. Para a familia de santo as determinagdes biologicas
sdo irrelevantes, a familia é construida a partir do parentesco no santo,
ou seja, a partir do vinculo com a Mae ou Pai de santo derivado da
iniciacdo no culto, sendo essa a forma de organizacdo presente na
grande maioria dos cultos afro-brasileiros (OLIVEIRA, 2017. p. 56).

Dentro de uma comunidade de terreiro a familia de santo € estruturada
hierarquicamente através de um conceito relacional de senioridade (SEGATO, 2003)
ou, como denomina Oyérénke Oyéwumi, de maioridade (OYEWUMI, 1997/2017). Ou

seja, a hierarquia é relacional e ndo esta baseada na prerrogativa do género.

31



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Focando na problematizagdo de género como uma categoria universal Oyerénke
Oyéwumi propde um questionamento sobre a utilizacdo do feminismo eurocentrado
para a compreensdo da sociedade Yoruba. Em sua argumentacdo a autora destaca que
para se interpretar a sociedade Yoruba é necessaria trazé-la para o centro da discussdo e
toma-la como base e ndo em comparagdo com 0s conceitos apresentados pela sociedade
ocidental, sejam estes o feminismo eurocentrado ou do patriarcalismo (Oyéwumi,
1997/2004).

A critica de Oyéwumi estd pautada na construgdo do feminismo eurocentrado
com base na familia nuclear e na universalizacdo da categoria de género. Segundo a

autora, referindo-se a familia nuclear:

Distingbes de género sdo fundantes do estabelecimento e
funcionamento deste tipo de familia. Assim, o género é o principio
organizador fundamental da familia, e as distincGes de género sdo a
fonte priméaria de hierarquia e opressdo dentro da familia nuclear
(OYEWUMI, 2004. p.4).

Faz-se necessaria aqui a observacdo de que Oyéwumi traz em seu trabalho uma
critica a visdo eurocentrada a partir da perspectiva yorubana do sudoeste da Nigéria.

Segunda a autora, sobre o conceito de mae dentro da familia nuclear:

Ao teorizar a partir do espaco confinado da familia nuclear, ndo é de
se estranhar que as questBes de sexualidade automaticamente vém a
tona em qualquer discussdo de género. Mesmo uma categoria como
mae ndo ¢ inteligivel para o pensamento feminista branco, exceto se a
mae é inicialmente definida como esposa do patriarca. Parece ndo
haver compreensdo do papel de méde independente de seus lacos
sexuais com um pai. Mées sdo, antes de tudo, esposas. Esta é a Unica
explicagdo para a popularidade do seguinte paradoxo: mée solteira. A
partir de uma perspectiva africana e como uma questdo de fato, mées
por definicdo ndo podem ser solteiras. Na maioria das culturas, a
maternidade é definida como uma relagdo de descendéncia, ndo como
uma relagdo sexual com um homem (OYEWUMI, 2004. p.5).

A partir dessa problematizacdo levantada por Oyeronke Oyéwumi, convido-as a
reflexdo sobre a problematizacdo da utilizacdo de conceitos externos a comunidade
afro-religiosas para compreensdo da mesma. A estruturacdo da familia de santo ndo esta
atrelada a prerrogativa de género, portanto, é fundamental que a complexidade dessas

comunidades seja levada em consideracao.

32



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

A associagdo inadvertida entre o trabalho desenvolvido por mulheres dentro dos
terreiros e a inferiorizagdo dos trabalhos domeésticos desenvolvidos por mulheres em
outras esferas pode trazer um erro de interpretacao.

Makota Valdina’ muito sabiamente nos alerta para a desvalorizagdo de trabalhos
que foram desenvolvidos por mulheres negras durante muitos anos como o de lavadeira,
passadeira, rendeira, cozinheira, engomadeira e que atualmente sdo considerados de
forma depreciada pela sociedade, tendo em vista que ela é calcada no patriarcado e a
relacdo dessas atividades domésticas € vista como subalternas pela sociedade machista.
Isso nos alerta para o fato de que uma simples traducdo de papéis lidos como
domésticos como depreciados pode nos levar a uma analise rasa da situacdo. Pois foi a
partir dessas formas de trabalho que as mulheres conseguiram ter sua independéncia
financeira e construir seus terreiros e manter unida a sua familia de santo.

Além disso, a cozinha lida como um espaco domeéstico e depreciado pela
colonial modernidade é, dentro dos terreiros, um local sagrado em que, em algumas
religides afro-brasileiras, somente mulheres s&o convocadas a ocupar. A cozinha é um
local do exercicio de poder. Quem cozinha tem o poder de alimentar sua ancestralidade,
manipular energia e alimentar toda a comunidade e, por isso, as mulheres que
desempenham este papel no terreiro ndo devem ser equivocadamente lidas como
executoras de simples afazeres domésticos. A lyabassé €, portanto, o0 cargo
desempenhado pela mulher responsavel pela alimentacéo sagrada no Candomblé.

Outra situacdo que deve ser complexificada é o fato de que tanto homens quanto
mulheres iniciadas, ou seja, yawo, iniciado ou iniciada no Candomblé Ketu, ou
muzenza, iniciado ou iniciada no Candomblé Angola, sdo chamados e chamadas a
cumprirem tarefas como lavar loucgas, lavar banheiros e cuidar das tarefas da
manutencdo do terreiro, indistintamente (OLIVEIRA, 2017. p. 58).

A relacdo com o dinheiro dentro das comunidades de terreiro também merece
uma atencdo. As relacdes se ddo, em sua maioria, através das trocas de excedentes
sendo a troca através de um produto por dinheiro s6 mais uma das formas possiveis de
troca. Essa troca caracteriza-se como troca entre sujeitos e ndao entre sujeito e objeto e 0
acumulo de dinheiro seria, dentro dos principios da cosmovisdo afro-religiosa, uma

quebra de Axé, sendo Axé um principio dindmico presente em tudo e que pressupde a

7 Makota Valdina é uma afrorreligiosa de grande atuagdo dentros dos terreiros, como também é um dos
icones das comunidades afrorreligiosas nas lutas pelos direitos das comunidades de terreiro. Fala
disponivel em: < https://www.youtube.com/watch?v=gbgoqgoBiKU&t=311s>

33



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

circulagio de energia para a manutengdo de sua dinamicidade e poder®
(NASCIMENTO, 2016, p. 31-33).

Atentemo-nos, portanto, ao fato de que a critica que por vezes fazemos do
patriarcado, o utiliza como conceito da propria critica que promove, pois o feminismo
eurocentrado utiliza-se das caracteristicas do proprio patriarcalismo para critica-lo e a
ele se opor.

Para as comunidades de terreiro e dentro das religides afro-brasileiras, nao
podemos utilizar o patriarcado como medida, pois se trata, como ja exposto
anteriormente, de uma outra forma de ser, estar e compreender o mundo que ndo

encontra correspondentes na sociedade ocidental.

Mais do que uma conclusdo, um chamado para reflexéo

O fato de que h&d uma influéncia da sociedade exterior ao terreiro e, por
consequéncia, do patriarcado brasileiro dentro dos terreiros ndo é negada. A estrutura da
sociedade mais abrangente tem como base o patriarcado, a sociedade brasileira foi
durante anos, como ainda €, forjada pelo apagamento da histdria dos povos negros e
indigenas no pais e sob forte influéncia ocidental europeia de ser e compreender o
mundo e, portanto, € importante atentarmos para como essa influéncia ocorre e de que
maneira e realmente.

Mas, longe de parecer criticar o excelente trabalho desenvolvido por Aida
Sarduy, o intuito dessas reflexdes € mostrar a diversidade das religides afro-brasileiras e
reforcar o questionamento com relacdo a perda de poder das mulheres de terreiro.
Diante das reflexGes suscitadas pelas autoras citadas na ultima sessdo, pode-se
compreender a complexidade do tema com relacdo ao género nos terreiros. Para alem
disso, ha de se considerar que as religides afro-brasileiras ndo devem ser essencializadas
de forma a pensar na unicidade de praticas, tampouco na unicidade de explicacdes
segundo teorias que ndo necessariamente refletem sobre o contexto dessas

comunidades.

8 Para maiores informacGes sobre a discussdo entre as dindmicas de troca nos terreiros e a influencia do
capitalismo ver em: OLIVEIRA, Ariadne M. Basilio de. Religides Afro-brasileiras e o Racismo:
contribuicdo para a categorizacdo do racismo religioso. Dissertacdo (mestrado) Programa de
PdsGraduacdo em Direitos humanos e Cidadania do Centro de Estudos Avancados Multidisciplinares da
Universidade de Brasilia, 2017.

34



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

E de suma importancia a compreensio dos papéis rituais e sociais realizados nos
terreiros de candomblé por mulheres com o objetivo de identificar se ha uma
hierarquizacdo ou inferiorizacdo das tarefas desempenhadas por mulheres nessas
comunidades, identificando, assim, se as elas estdo perdendo espaco e poder dentro de
suas comunidades e concretizando a compreensédo sobre qual lugar as mulheres ocupam
dentro das dindmicas dos terreiros de candomblé atualmente. Para que isso seja feito,
convindo-as a refletir sobre a necessidade de complexificar a compreensdo dessas

comunidades mantendo-as como foco de sua prdpria analise.

Referéncias Bibliograficas

ARRIBAS LOZANO, Alberto. Antropologia colaborativa y movimientos sociales:
construyendo ensamblajes virtuosos entre sujetos en proceso. Ankulegi, 19, 2015, pp.
59-73.

BANDEIRA, Lourdes Maria; ALMEIDA, Tania Mara Campos. “A Transversalidade
de Género nas Politicas Publicas”. In: Revista do Ceam, v. 2, n. 1, jan./jun. 2013.

BASTIDE, Roger. As Religides Africanas no Brasil. S8o Paulo: Livraria Pioneira.
1971.

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo Horizonte: Ed. UFMG. 1998.

BIDASECA, Karina. “Reconociendo las superficies de nuestras
hendiduras. Cartografiando el Sur de nuestros Feminismos”. In: Legados, Genealogias
y Memorias Poscoloniales en América Latina: Escrituras fronterizas desde el Sur.
Karina Bidaseca, Alejandro De Oto, Juan Obarrio y Marta Sierra. Ediciones Godot.
Buenos Aires, Argentina, 2013.

BIRMAN, Patricia. Fazendo Estilo Criando Géneros: possessdao e diferencas de
género em terreiros de Umbanda e Candomblé no Rio de Janeiro. Rio de Janeiro:
EdUERJ, 1995.

. Transas e Transes: sexo e género nos cultos afro-brasileiros, um
sobrevoo. Estudos Feministas, Floriandpolis, 13(2): 256, maio-agosto/2005.

CORDOVIL, Daniela. “Sexualidade, género e poder: uma analise da participacdo
feminina em politicas publicas para afrorreligiosos em Belém, Para”. PLURA, Revista
de Estudos de Religido, ISSN 2179-0019, vol. 4, n° 2, 2013, p. 149-163.

CORREIA, Sandro dos Santos. “A importancia das mulheres do candomblé no
desenvolvimento de Cachoeira, BA”. In: Odeere: revista do programa de pds-graduacéo
em Relacdes Etnicas e Contemporaneidade — UESB. ISSN 2525- 4715. Ano 2, nlmero
3, volume 3, Janeiro — Junho de 2017.

CRENSHAW, Kimberlé. “Documento para o Encontro de Especialistas em Aspectos da
Discriminacdo Racial Relativos ao Género”. Estudos Feministas, Ano 10, 1/2002.

35



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

FERRETI, Mundicarmo. Matriarcado em Terreiros de Mina do Maranh&o — realidade
ou ilusdo?. Il Encontro de Pesquisadoras/es Maranhenses sobre Género, Mulheres e
Cidadania — Feminismos, Ciéncias e Universidade — Sao Luis, marco de 2007.

FRY, Peter. Para inglés ver. Rio de Janeiro: Zahar, 1982.

GESCO- Grupo de esttdios sobre decolonialidad. “Estudios decoloniales: um panorama
general”. KULA. In: Antropdlogos del Atlantico Sur, n.6, abril, pp. 8-21, 2012.

HERSKOVITS, Melville. “The City of Women” (resenha). In: American Antropologist.
1947.

LANDES, Ruth. A Cidade das Mulheres. Rio de Janeiro: Civiliza¢do Brasileira, 1967.

LUGONES, Maria. “Colonialidad y género”. In: Tejiendo de otro modo: Feminismo,
epistemologia y apuestas descoloniales en Abya Yala / Editoras: Yuderkys Espinosa
Mifioso, Diana Gomez Correal, Karina Ochoa Mufioz — Popayan: Editorial Universidad
del Cauca, 2014.

NASCIMENTO, Wanderson Flor do. “Sobre os candomblés como modo de vida:
Imagens filosoficas entre Africas e Brasis”. In: Ensaios Filosoficos, Volume XIII —
Agosto, pp. 153- 170, 2016.

. “Oloja: Entre encontros - Exu, o senhor do mercado”. In: DasQuestdes, n.4,
ago/set, pp. 28- 39, 2016¢

OLIVEIRA, Ariadne M. Basilio de. Religibes Afro-brasileiras e o Racismo:
contribuicdo para a categorizacdo do racismo religioso. Dissertacdo (mestrado)
Programa de PosGraduacdo em Direitos humanos e Cidadania do Centro de Estudos
Avancados Multidisciplinares da Universidade de Brasilia, 2017.

OYEWUMI, Oyeéronké. La invencion de las mujeres. Una perspectiva africana sobre
los discursos occidentales del género. Colombia: Editorial en la frontera, 2017.

. “Conceituando o género: os fundamentos eurocéntricos dos conceitos
feministas e o desafio das epistemologias africanas”. Tradugdo para uso didatico de:
OYEWUMI, Oyeéronké. Conceptualizing Gender: The Eurocentric Foundations of
Feminist Concepts and the challenge of African Epistemologies. African Gender
Scholarship: Concepts, Methodologies and Paradigms. CODESRIA Gender Series.
Volume 1, Dakar, CODESRIA, 2004, p. 1-8

QUIJANO, Anibal. “Dom Quixote e os Moinhos de Vento na América Latina”. In:
Estudos Avancados, v.19, n.55, p. 9-31, 2005a

. “Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina”. In: A

colonialidade do saber: eurocentrismo e ciéncias sociais. Perspectivas latino-
americanas Buenos Aires. CLACSO. 2005b

36



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

RAMOS, Arthur. “Pesquisas estrangeiras sobre o negro no Brasil”. In: A aculturacdo
negra no Brasil. Rio de Janeiro: Biblioteca pedagogica brasileira, 1942,

RAPPAPORT, Joanne. “Mas alla de la escritura: La epistemologia de la etnografia en
colaboracion”. In: Revista Colombiana de Antropologia, VVolumen 43, enero-diciembre,
2007.

SARDUY, Aida Esther Bueno. El ocaso del liderazgo sacerdotal femenino en el Xangb
de Recife: la ciudad de las mujeres que no ser4. Memoria para optar al grado de doctor.
Madrid, 2015.

SEGATO, Rita L. “Género, politica e hibridismo en la transnacionalizacion de la
cultura Yoruba”. In: Estudos Afro-Asiaticos, Ano 25, no 2, pp. 333-363, 2003.

. Santos e Daimones: o politeismo afro —brasileiro e a tradicdo
arquetipal. 2° ed. — Brasilia: Ed. Universidade de Brasilia, 2005. 516 p.

. “Ciudadania: Por que no? Estado y sociedad en el Brasil a la luz de un
discurso religioso afro-brasilefio”. In: La nacion y sus otros. Raza, etnicidad y
diversidade religiosa en tiempos de Politicas de la Identidad. Buenos Aires: Prometeo
Libros, 2007.

. “Género e colonialidade: em busca de chaves de leitura e de um
vocabulario estratégico decolonial”. e-cadernos ces [Online], 18 | 2012, posto online no
dia 01 décembre 2012.

. Patriarcado: del borde al centro. Disciplinamiento, territorialidade y
crueldad en la fase apocaliptica del capital. VII Conferencia Latino Americana y
Caribena de Cencias Sociales “Transformaciones democraticas, justicia social y
procesos de paz.” 9-13 novembro. Medellin, Colombia. 2015. Disponivel em: <
https://www.youtube.com/watch?v=Lq6DJoiUSO8>

. La guerra contra las mujeres. Madri: Traficantes de Suefios. 2016

SILVA, Joselina; DOMINGOS, Reginaldo F. “As Religides Afro-Brasileiras na Voz
das Mulheres Liderancas em Juazeiro do Norte”. In: Tempo da Ciéncia (16) 31 : 111-
124, 1° semestre 2009.

SILVA, Nadijja; OLIVEIRA, Jéssica; CAMPOS, Zuleica. As liderancas femininas nos
terreiros de xang6: um estudo de género. Il Coloquio de Histéria — Brasil: 120 anos de
Republica. UNICAP. Recife. 9-22 outubro, 2009.

SILVEIRA, Renato da. O candomblé da Barroquinha: processo de constituicdo do
primeiro terreiro baiano de keto. Salvador: Maianga, 2006.

SOUZA, Nadson Nei da Silva de. Mulheres do Axé: da invisibilidade social a
visibilidade religiosa.  Dissertacdo de Mestrado apresentada ao programa de Pos-
graduacdo Stricto Sensu de Relagbes Etnicorraciais como parte dos requisitos
necessarios a obtengéo do titulo de Mestre em Rela¢des Etnicorraciais. CEFET, Rio de
Janeiro. 2014.

37



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

VILELA, Ana Laura S. lyalodé lya Ord: Uma andlise das liderancas femininas na
criacao dos direitos das comunidades tradicionais de terreiro. Trabalho apresentado na
30 Reunido Brasileira de Antropologia, realizada entre os dias 03 e 06 de agosto de
2016, Joédo Pessoa/PB.

Recebido em: 10/05/2020

Aceito em: 14/05/2020

38



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

FE E DIVERSAO: DEVOCAO A ROSARIO DOS PRETOS
E OUTRAS MANIFESTACOES CULTURAIS EM UMA
COMUNIDADE QUILOMBOLA!

Cledineia Carvalho dos Santos?
Fernando Conceicio®
DOI 10.26512/revistacalundu.v4il.30564

Resumo

A partir de uma analise historico-cultural o presente texto aborda a relacéo entre cultura,
identidade, fé, diversédo e as subjetividades tecidas no imaginario social entre o0s sujeitos
que compdem a comunidade quilombola Nova Esperanca. A partir dessa, buscamos
discutir as diversas manifestacdes religiosas e culturais quilombola. A comunidade, para
alem da diversao, realimenta sua fé e fortalece os lacos de identidade. Nas festividades,
a comunidade mistura o sagrado e o profano sem que com isto maculem sua fé, sendo
na verdade aspectos indissociaveis. No ambito da cultura, a religido neste espago se
manifesta em formas simbdlicas da relagdo com 0s outros e permeia a vida cotidiana.

Palavras-chave: Cultura. Religido. Diversdo. Comunidade Quilombola.

FE Y DIVERSION: DEVOCION A ROSARIO DE LOS
PRETOS Y OTRAS MANIFESTACIONES CULTURALES
EN UNA COMUNIDAD QUILOMBOLA

Resumen

Basado en un analisis historico-cultural, este texto aborda la relacién entre cultura,
identidad, fe, diversion y las subjetividades entretejidas en el imaginario social entre los

1 Este trabalho é uma versdo ligeiramente modificada de um tépico do segundo capitulo da dissertagéo de
mestrado em Cultura e Sociedade " Comunidade quilombola Nova Esperanga: a mulher na construcdo da
identidade étnica ", defendida na Universidade Federal da Bahia/UFBA.

2 Mestra em Cultura e Sociedade pela UFBA (2018); Especializacdo em Lingua Portuguesa pela UESB
(2011); Especializacdo em Lingua Portuguesa e Literatura Brasileira pela Faculdade Vale do Cricaré
(2012); Especializacdo em Historia (em andamento) pela UNIVES; Licenciada em Letras pela UESB -
Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia - Campus de Jequié (2009), Licenciatura em Histéria pela
UNEB - Universidade do Estado da Bahia - Campus XXI - Ipiad (2014). Coordenadora Pedagdgica na
Escola Paulo Freire (Jaguaquara/Ba). keucarvalho@yahoo.com.br

3 Professor Titular da Universidade Federal da Bahia. Docente e pesquisador do Poscultura - Programa
Multidisciplinar em Cultura e Sociedade, ligado ao IHAC - Instituto de Humanidades, Artes e Ciéncias
Milton Santos e da Faculdade de Comunicacdo. Tem estagio-sénior pos-doutoral no CES - Centro de
Estudos Sociais/Laboratorios Associados/Universidade de Coimbra, Portugal e Pds-Doutorado na Freie
Universitit Berlin/Lateinamerika-Institut. E bidgrafo autorizado do intelectual e gedgrafo Milton Santos,
vencedor do "Nobel" da Geografia (Prémio Vautrin Lud). Doutor e Mestre em Ciéncias da Comunicacdo na
Universidade de Sao Paulo, possui graduacdo em Comunicacdo/Jornalismo pela Universidade Federal da
Bahia. No Poscultura coordena os grupos de pesquisa Permanecer Milton Santos; e Etnomidia - Grupo de
Estudos em Midia e Etnicidades da UFBA. fernconc@ufba.br

39



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

sujetos que componen la comunidad quilombo Nova Esperanca, en la cual buscamos
discutir las diversas manifestaciones religiosas y culturales quilombola. La comunidad,
ademas de divertirse, refuerza su fe y fortalece sus lazos de identidad. En las
festividades, la comunidad mezcla lo sagrado y lo profano sin dafiar su fe, siendo, de
hecho, inseparable. En el contexto de la cultura, la religion en este espacio se manifiesta
en formas simbdlicas de la relacion con los demas e impregna la vida cotidiana.

Palabras clave: Cultura. Religién. Divertido. Comunidad Quilombola.

Bendita e Louvado seja!

O virgem, Me verdadeiral!

Proteja Nova Esperanca, nossa Excelsa padroeiral
Proteja Nova Esperanga, nossa excelsa padroeira!

O virgem Mae do Rosario/

Vos pego como lembrancga.

Peco a vos que ndo esqueca/ do Povo de Nova Esperanca.
Peco a vos que ndo esqueca/ do Povo de Nova Esperanca.

(Trecho do Hino a Nossa Senhora do Roséario por Senhorinha
dos Santos, moradora da Comunidade Nova Esperancga, 1980).

Entre Fé e a Devocdo: a Cultura, o Sagrado e o Profano. Breves
definicdes

A cultura é o que nos torna o que somos a partir do lugar onde vivemos. Nela
elaboramos um universo simbdlico de nos na relacdo com 0s outros com 0s quais
compartilhamos valores e crengas. Nesse sentido, a cultura deve ser entendida como

uma complexa rede de relacdes sociais e identitarias.

Perante esta concepcdo, Cuche (2002, p. 39 apud LARAIA 2006, p.25) diz que a
“cultura ¢ este todo complexo que inclui conhecimentos, crengas, arte, moral, leis,
costumes ou qualquer outra capacidade ou habitos adquiridos pelo homem como
membro de uma sociedade”.

Assim sendo, ao discutirmos como a comunidade entrelaca suas relacdes entre fé
e festas; sagrado e profano; diversdo e devocéo, se faz necessario pensar a cultura no
plural, conforme discute Franz Boas (2004), para o qual cada grupo tem sua historia
propria e Unica, devendo ser avaliada dentro seus proprios termos, que integram a vida
coletiva.

Em se tratando dos aspectos culturais, as comunidades quilombolas se
configuram como uma fonte de riqueza do Brasil. Segundo a Fundacdo Cultural

Palmares (BRASIL, 2003, art. 2°) “sdo espacos de preservacdo da historia e onde se

40



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

projetam a identidade étnica e a solidariedade mdtua, valores ja ndo téo observados na
grande sociedade”. Por ser uma manifestagdo essencialmente humana, as pessoas de
comunidades quilombolas festejam seu imaginario social, onde o sagrado e o profano se
confundem.

Assim como a cultura € inerente a prépria acdo humana, a identidade também é
construida na coletividade valendo-se das crencas, da memdria, das fantasias, das
relagdes de poder e das préticas religiosas. Conforme afirma Hall (2008, p. 109), “as
identidades sdo construidas dentro e ndo fora do discurso”, sendo dialdgico. Perante esta
concepcdo é que discutimos o sagrado e o profano. Um sO existe em contraponto ao

outro.

O sagrado, aquilo que ¢ ‘colocado a parte’, é definido e marcado como
diferente em relacdo ao profano. Na verdade, o sagrado estd em
oposicdo ao profano, excluindo-o inteiramente. As formas pelas quais
a cultura estabelece fronteiras e distingue a diferenca sdo cruciais para
compreender as identidades. A diferenca é aquilo que separa uma
identidade da outra, estabelecendo distingdes, frequentemente na
forma de oposigdes [...] ( WOODWARD, 2000, p. 41).

Como o préprio excerto indica, o profano é definido como tudo aquilo que esta
em contraponto ao sagrado. Profano € tudo que ndo € sagrado, toda a vida comum do
dia a dia, os fatos e atos da rotina. E o que envolve os atos exclusivamente dos desejos
carnais, que a principio ndo sdo aceitos no ambito do sagrado. E o extravasar de tudo
aquilo que o sagrado condena. No entanto, esses dois fatores perpassam por fronteiras
identitarias que, a depender dos interesses, sdo readequadas para atender a coletividade.

Portanto, o profano e o sagrado s6 acontecem na experiéncia individual e dos
grupos, e 0s proprios grupos sdo quem definem o que é profano ou sagrado, dependendo
de suas experiéncias religiosas.

E nesta perspectiva que a as manifestacdes religiosas de Nova Esperanca se
estabelecem. Para a comunidade, os acontecimentos que ocorrem fora do ambito do
sagrado ndo interferem na fé que professam aos seus santos. Ao contrario, uma abastece
0s outros como forma de sobrevivéncia.

A fé enquanto dimensdo antropolégica € parte da prépria existéncia humana,
independente de sua matriz religiosa. A fé esta intrinseca entre os sujeitos, em todos 0s
lugares e tempos. E essa fé que norteia cada agrupamento humano ou sujeito ao longo

de sua jornada distinguindo o que é importante para cada um.

41



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

E perante a fé que, ao realizar os festejos aos santos e folguedos da comunidade,
0s sujeitos de Nova Esperanca estruturam seus valores e seus ideais de comunidade.
Cujo objetivo € a busca pelo sagrado através de ofertas, rezas e oferendas aos santos de
devocéo.

Nestes termos, a fé é:

A transmissdo de dados transcendentes, decisivos para o mundo de
valores, e a adesdo a uma tradicdo de testemunhas referenciais de
aquisicdo e experiéncias desses dados. Somente quando estes dois
elementos estdo presentes, falaremos com certa precisdo — de “fé
religiosa” (SEGUNDO, 1985, p. 103-104).

Salienta-se que a fé no bojo desta discussao ndo pode ser definida apenas pelo ato
religioso, mas no seu sentido antropoldgico, instituidas no interior das acGes entre 0s
sujeitos que buscam cada um a seu modo, a unidade da comunidade.

Por isso, a fé também se entrelaga com a diversdo, sendo esta mais atrelada ao
profano. Divertir durante os festejos € inerente as praticas que persistem apos as
obrigacOes e devocoes aos santos e folguedos.

As culturas populares representadas nas festas da comunidade a tornam singular,
pelo fato de serem justapostas. Nao ha fé sem a diversdo. Os atos de devocdo aos santos
da comunidade tém, nos seus festejos, praticas simbolizadas nas comidas, no artesanato,
na masica, na danca, celebracbes, no samba de roda, forrd6 e outras manifestacfes
culturais.

Em Nova Esperanca se festeja a vida a partir da devocdo aos santos da
comunidade, os dias santos como o Natal, Dia de Reis, a Pascoa e o S&o Pedro, e as
festas individuais como o Caruru* de S0 Cosme e Sdo Damido. E nas festas que 0s

remanescentes desse territorio reelaboram suas memorias, quebram a rotina,

4 O caruru é uma comida tipica da culinaria baiana e muito utilizada pelos adeptos do Candomblé.
Embora haja divergéncias quanto a sua origem — que também possui influéncias da cultura indigena,
representada por um tipo de planta que, inclusive, leva esse nome -, provavelmente foi trazido e adaptado
no Brasil pelos africanos. Esses deram uma simboliza¢do muito particular ao caruru, além de acrescentar
outros ingredientes e valores que hoje se tornaram uma referéncia desse prato. O seu preparo é
acompanhado dos seguintes ingredientes: quiabo cortado miudo e cozido em caldo de peixe seco e
temperado com sal, alho, cebola ralada, camardo seco e batido no pano, pimenta ralada quioi6, castanha
assada e moida, catassol torrado e azeite de dendé. Os quiabos devem ser cortados em cruz no sentido
longitudinal e depois, entdo, em rodinhas bem finas. Esse cuidado possui um cuidado mitoldgico, pois
simboliza as origens e a histéria das ancestralidades africanas, representadas particularmente em cada
prato tipico. Também é importante o uso de utensilios rdsticos, como panela de barro, gamela e colher de
pau, peneira, entre outros, para preservar a originalidade de uma tradi¢do que remota o passado. Embora o
caruru seja consumido no Brasil durante a semana santa, é no dia 27 de setembro que ele assume sua
maior importancia. Nesse dia, os devotos sincretizam Cosme e Damido nos orixas africanos, pagam
promessas e oferecem o caruru para sete meninos. (SANTANA, 2014).

42



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

confraternizam com os reencontros familiares e realimentam sua fé. S&o também as
manifestagdes culturais a oportunidade da “subversdo” aos paradigmas cotidianos. L4,

comemora-se o existir. Para Eliade,

toda festa religiosa, todo Tempo litlrgico, representa a reatualizacio
de um evento sagrado que teve lugar num passado mitico, nos
“primoérdios”. Participar religiosamente de uma festa implica a saida
da duracdo temporal “ordinaria” e a reintegracdo no Tempo mitico
reatualizado pela propria festa (ELIADE, 2008, pp. 63-64).

Com isto, a comunidade busca através de suas manifestagdes, resistir no tempo e
lugar enquanto testemunho vivo da resisténcia a escraviddo, pois no periodo
escravocrata “0S escravizados aproveitavam as celebrac@es do calendario cultural dos
senhores para praticarem suas proprias tradi¢des culturais, entre as quais a tradicao,
frequentemente reinventada, de se organizarem segundo a origem étnica” (Reis, 1996,
p. 03).

Nesse sentido, as origens das festas estdo intimamente ligadas a eventos
sagrados, econdmicos e politicos do lugar. Sendo constantemente reinventado e
atualizado, como argumenta Roy Wagner: “em certo sentido, a invengdo nao ¢
absolutamente um processo inventivo, mas um processo de obviagao” (WAGNER,

2010, p.240).

A Comunidade Quilombola Nova Esperanca
O territério do qual trata o presente estudo € um lugar de remanescentes
quilombolas®, localizado no municipio de Wenceslau Guimardes®, Territorio de
identidade do Baixo-Sul da Bahia’, distante 290 km de Salvador. Conforme o censo
2010® a populagio de Wenceslau Guimaraes é de 22.189 habitantes.
A respeito da fundacdo da comunidade, segundo narrativas dos moradores

mais velhos da comunidade, se da pela chegada de seu fundador, o Sr. Faustino dos

°> O conceito de quilombo utilizado é aquele previsto no artigo 6° do Ato das Disposi¢des Constitucionais
Transitorias da Constituicdo Federal de 1988, sob 0 enunciado: “Aos remanescentes das comunidades de
quilombos que estejam ocupando suas terras reconhecida a propriedade definitiva, devendo o Estado
emitir-lhes os titulos respectivos.”

6 Emancipada em 1962, Wenceslau Guimardes é um municipio brasileiro do estado da Bahia. Sua
populacdo estimada em 2013 era de 23.046 habitantes. E o maior produtor nacional de graviola e banana-
da-terra. De acordo os dados do IBGE o municipio tem uma &rea de 655,239 km2 e com populagio
estimada em 22.445 habitantes conforme dados de 2016.

”Ver mapa - imagem 03/ Apéndices

8 Disponivel em: http://populacao.net.br/populacac-wenceslau-guimaraes_ba.html

43



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Santos, e sua familia, por volta da primeira metade do século XX, mais
precisamente em 1929.

Oriundos do Sertéo da Bahia, fugiram da Guerra de Canudos e da seca que
devastou a regido, a pé, carregando seus pertences em surracas® e algumas
economias em dinheiro, adquirido através do trabalho realizado de fazenda em
fazenda. Apds meses de viagem, ele e sua familia chegaram a regido onde hoje
situa-se Nova Esperanca. Neste advento, encontraram alguns posseiros'?, entre eles
Manoel Calixto, com quem o patriarca adquiriu as terras onde atualmente fica a
comunidade apresentada.

Na época, a comunidade era pertencente a0 municipio de Nilo Pecanha —
Bahia (Getdlio dos Santos, entrevista, 2016). Assim, em 1929, o senhor Faustino
José dos Santos fundou a comunidade Nova Esperanca pensando, utopicamente, em
um futuro melhor para sua familia. E como tal, a comunidade é um lugar de novas
esperangas para a sua gente; gente que nunca esqueceu 0 seu passado e de onde
veio, que luta pela efetivacdo dos seus direitos mais fundamentais que Ihes foram
historicamente negligenciados, como, o direito definitivo da terra, o
reconhecimento da cidadania, a preservacao de seu patriménio cultural e a reversédo
de estigmas racistas.

O povoado de Nova Esperanca é composto por 95 familias, totalizando 387
pessoas. Quanto a distribuicdo por género existe aproximadamente 44% de homens
e 56% de mulherest?. Os quilombolas vivem da lavoura do cacau, da banana e da
graviola, todas produzidas em escala comercial. Paralelo a estas culturas, tém ainda
producdes de subsisténcias, como o milho, a mandioca, laranja, feijao e criacao de
animais de pequeno porte para consumo proprio.

A relacdo de trabalho acontece entre os proprietarios das terras e 0s
prestadores de servigcos, os chamados diaristas. Esporadicamente, ha trocas de
servigos, conhecido como “d’mao*?”. Outra relagdo muito comum ¢é a de meeiros,
que consiste na troca de servigos entre o dono das terras e ou plantaces e o
lavrador. Neste tipo de trabalho, ocorre a divisdo igual dos lucros. A convivéncia

estabelece-se a partir de lacos de parentescos e de compadrio, isto colabora para

% Saco onde os sertanejos colocavam seus pertences e carregavam sobre as costas.

10O termo posseiro é aqui utilizado pelos colaboradores como sindnimo de primeiros ocupadores das
terras da regiao.

11 Dados colhidos na Associacdo de moradores.

12D> mao refere-se ao trabalho coletivo, tipo mutirdo.

44



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

uma convivéncia pacifica entre os moradores. Outro fator preponderante é a luta
pelo reconhecimento da comunidade enquanto lugar de ancestralidade negra.

A comunidade de Nova Esperanca mantém atributos obtidos desde sua
fundacdo. Lugar de pessoas simples que buscam manter suas tradicbes para a
manutencdo da sua identidade, demonstrada nas organizagdes dos eventos
comunitarios, nas atividades agricolas, na escolha de seus representantes politicos,
enfim, pelos interesses nos objetivos comuns, através da Associacdo de Moradores,
instituicdo que viabiliza a busca pelos direitos da comunidade, a exemplo da
“merenda escolar diferenciada” e do escoamento de parte dos produtos agricolas,
como o cacau, a graviola e a banana.

Por certo, ser quilombola para os moradores dessa comunidade perpassa por
um longo processo de compreensdo de seu passado historico e de reconhecimento

de si enquanto remanescentes.

A fé, a devocdo e as festas em Nova Esperanca

Nova Esperanca € composta de um povo alegre, festeiro, também de fé. Nesse
construto, a mulher ndo tem apenas a funcdo da lideranca politica, material e do
trabalho, a elas implicam tambem, a manutencao cultural, religiosa e espiritual. Sao elas
as responsaveis para organizar as festas da igreja, o Terno de Reis, os festejos juninos,
desde a programacéo as comidas.

O catolicismo, religido predominante, esta presente desde a época da fundacéo
da comunidade por causa das devocgdes de Antbnia Maria e Faustino dos Santos, 0s
fundadores da comunidade. As festas a Santo Anténio (Més de Junho) e para Nossa
Senhora do Rosario (realizada em outubro) sdo dois grandes momentos da religiosidade
local.

No que se refere aos festejos a Nossa Senhora do Rosario, padroeira da
comunidade, ocorre na Gltima semana de outubro. A mesma é marcada pela devocao da
maioria dos moradores que durante os dias de festa se agrupam na capela para louvar e

adorar a Santa.

45



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Figura 01: Quadro de Nossa Senhora do Rosério

Fonte: acervo da comunidade

Nossa Senhora do Rosario tem importante representacdo para a identidade local,
posto que sua chegada se da junto ao surgimento da comunidade. A imagem (figural)
estd na comunidade desde a sua fundagdo. Segundo relatos dos moradores mais antigos
e herdeiros do fundador, a santa foi trazida por Faustino dos Santos, conforme relata
Getulio dos Santos (2016):

Tinha festa na casa do meu avd todo sabado, ele rezava, era devoto
nos termos a igreja hoje. A padroeira é a Nossa Senhora do Rosario,
essa Nossa Senhora do Rosario (Imagem que se encontra na igreja)
acompanhou ele. Eu sei que ele trouxe de la de Sururu de Queiroz
trouxe pra Lagoa do Morro e veio pra aqui e ela ta na igreja, apareceu
uma Santa Nova, as meninas eu digo, olha se vé que vai jogar essa no
mato me da que eu levo la pra casa (risos)! Ai agora tomaram zelo.
Elas ciumam, ai n6s temos a devo¢do de Nossa Senhora do Rosério,
tem a festa dela (Getulio dos Santos, entrevista, 2016).

Em consonancia, Florinda dos Santos diz: “Eu lembro que Ele (Faustino dos
Santos) contava que Nossa Senhora do Rosario, era a Santa de devogdo do pai dele
porque era a padroeira dos negros (...). Ele dizia assim: Nossa Senhora do Roséario é a
padroeira dos pretos! E a padroeira dos pretos!” (Florinda dos Santos, entrevista, 2017).

Apesar de as religides de matrizes africanas resistirem ao processo opressor aos
quais foram submetidos, o catolicismo ja havia se consagrado na memoria coletiva do
povo brasileiro, pois oa mesma ja existia no pais antes da chegada dos africanos. Assim,
a devocdo da comunidade & Nossa Senhora do Rosario, tem uma relacdo histérica com o

passado do povo negro no Brasil, como salienta Jodo José Reis (1996)

46



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Antes mesmo que o primeiro escravo desembarcado no Brasil se
rebelasse, os senhores e autoridades coloniais ja sabiam ser necessario
controlar seu corpo e seu espirito. O regime escravocrata, como todo
regime de trabalho forgado, baseou-se fundamentalmente no chicote e
em outras formas de coercdo, mas ndo teria vigorado por muito tempo
se s usasse a violéncia. Desde cedo o0s escravocratas aprenderam que
era preciso combinar a forca com a persuasdo, assim como 0S
escravizados aprenderam ser impossivel sobreviver apenas da
acomodacdo ou da revolta (REIS,1996. p.03).

Este fato contribuiu para a catequizagdo dos africanos que aqui aportaram como
escravizados. Um dos motivos para a aceitacdo do catolicismo foram os pontos em
comum, como a subordinacdo ao um ser superior (no catolicismo é Deus) e a
condenacdo ao suicidio, pratica comum entre alguns povos como forma de resisténcia a
opressdo escravagista. Para Alves (2008, p. 94 apud QUINTAO, 2002), os bantos foram
0S que mais se adaptaram ao catolicismo representado pelas irmandades.

A crenga de que 0s santos eram o0s intercessores entre os homens e Deus
colaborou para a devocédo aos santos catdlicos por parte dos negros. Mas as irmandades
(dos brancos) ndo aceitavam a participacdo dos pretos em seus cultos. Em resposta, os
negros criaram suas proprias irmandades (irmandades dos pretos) cujo intuito, era a
cultuacdo aos seus santos e também como confraria politica, nos quais organizam 0s
sepultamentos e busca por compra de alforrias de seus entes queridos.

Em sintese, o louvor para os santos negros configura-se como sendo uma
recriagio da Africa no Brasil ao se perceberem sem “saida” para o catolicismo imposto.
Ou melhor, uma estratégia para fugir da chibata. Assim, Nossa Senhora do Rosario e
outros santos negros foram substituindo os Orixas africanos. E os quilombolas se
apegaram a Nossa Senhora do Rosario. Essa santa, provavelmente, foi escolhida pelo
simbolismo da maternidade, misticismo presente nas religies africanas.

Com isso, a devocgdo para Rosario dos pretos se afirmou, especialmente entre o
povo negro, sendo levada para onde estes fossem, e se perdura na contemporaneidade.
Principalmente nas comunidades negras que de alguma maneira tem sua historia ligada

a escravidao e a resisténcia, como descreve a moradora de Nova Esperanca.

Descobrimos no ano passado, quando escrevemos uma histéria de
varias comunidades gue tem como padroeira dos negros, descobrimos
que todas elas sdo quilombolas. A primeira estd em Salvador. Hoje
nds reconhecemos que ela é padroeira dos negros e a gente ndo sabia o
porqué. Mas hoje a gente entende. Nés somos quilombolas, povo que
sofreu (Senhorinha dos Santos, entrevista, 2017).

47



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Os devotos louvam outros Santos, mas Nossa Senhora do Rosério é a mée,
merecendo toda honra e grande festejo, pois para a moradora “Nossa Senhora do
Rosério é a nossa devocao. Além da fé, a gente tem que ter respeito a Nossa Senhora,
por isso (por ser a padroeira dos pretos!)” (Florinda dos Santos, entrevista, 2017).

A festa acontece no més de outubro, com intensa participacdo da comunidade.
S&o 11 dias de festa desde os tempos da fundacdo da comunidade, onde primeiro
acontece na igreja a reza do terco, missa e louvores. Depois, jA no espago livre as
pessoas aproveitam para conversar, comer, participar de sorteios, etc. A mesma é
organizada pelas mulheres que se mobilizam de forma intensa para arrecadacdo de
doacOes para a realizagdo, como anuncia a devota Senhorinha dos Santos: “a gente
ajuda. Faz parte de toda celebra¢do da missa” (Senhorinha dos Santos, entrevista, 2017).

Em Nova Esperanca, a festa da padroeira local € uma oportunidade de
regeneracao no tempo presente de um passado que ainda persiste na memoria, sempre
imbuidos para um novo tempo de viver humanamente, historicamente e
sociologicamente. Ou seja, a religido € para 0 povo negro explicacdo para alem da
existéncia.

Apesar da religido protestante’® comecar a se difundir entre os membros da
comunidade, possuindo muitos adeptos, o catolicismo ainda € muito presente, visto que,
entre outras manifestacdes, destaca-se a celebracdo da Semana Santa, momento que
vivem os mistérios dolorosos de Jesus Cristo.

Nestes dias, as imagens dos santos sdo cobertas por panos, como manda a
tradicdo local. Eles jejuam e se rellnem na igreja para rezar em respeito a morte de
Cristo. Na sexta-feira dessa semana, porém, ha muita fartura nas mesas e o cardapio
principal ¢ o peixe e o caruru de taioba. Ja no sabado, comemoram o “Aleluia”, a
ressureicdo de Cristo. Tem moradores que guardam especialmente este dia por “ser o
verdadeiro dia de devocdo, porque foi o dia que Nosso Senhor Jesus cristo ressuscitou.
Entdo a gente guarda sem comer carne vermelha. Veio de nossos avos e a gente
preserva até hoje”. (Otavio dos Santos, entrevista, 2017).

Além da festa da padroeira, a comunidade celebra também a festa para Santo
Antbnio, santo de devocdo da matriarca Antdnia Maria de Jesus. Quando em vida, todos

0s anos, no més de junho acontecia a trezena de Santo Antdnio na sua casa onde se

13 S30 todas as representacdes do cristianismo fora do catolicismo. “Entdo, protestantes seriam aquelas
igrejas que se originaram da Reforma que, embora surgidas posteriormente, guardam os principios gerais
do movimento. Essas igrejas compdem a grande familia da Reforma: luteranas, presbiterianas,
metodistas, congregacionais e batistas”. (MENDONGCA, 2005).

48



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

terminava com uma grande festa em homenagem ao santo. Com o passar dos anos 0s
festejos passaram a acontecer na capela da comunidade. Santo Antonio se configura
para os descendentes da fundadora como um mito de fé que os movem, pois Antdnia
Maria era muita religiosa e deixou esse legado para 0s seus.

A celebracdo a Santo Ant6nio, portanto, faz brotar e rebrotar memorias em
conjungdo entre passado e presente, “Dindinha Antonia era muito reservada. Se cobria
toda para rezar. Todo domingo sentava na frente do radio para escutar e seguir a missa.
Andava toda coberta. Ainda hoje nds queremos seguir 0 seu jeito. Fazer tudo como ela
gostava” rememora (Florinda dos Santos, entrevista, 2017).

O festejo para o santo antecede outro momento importante para 0s moradores: a
festa de Sdo Pedro. A proximidade de realizacdo entre os dois folguedos contribui para
uma intima relagdo entre o sagrado e profano, pois em clima de festa, todos os dias
depois da reza na igreja, 0s moradores se renem em uma grande cabana de palha que
eles constroem para dancar ao som do forré e do arrocha®®.

Sobre a fusdo entre o profano e o sagrado, argumenta Passos:

No contato com as tradicdes populares, o catolicismo foi-se
transformando e assumindo os codigos, as metaforas e a linguagem
popular. Dor, alegria, esperanca, anseios e festas foram compondo o
dia-a-dia das expressdes religiosas populares. Numa explosdo de
vozes e ritmos, a devocdo popular acompanha o povo no itinerario da
vida. Os sinais festivos espalham, enchem capelas e ruas (PASSOS,
2011, p. 03).

Importante dizer que hd uma intensa participacdo dos idosos na festa. Tanto €
gue bancos sdo montados dentro do espaco afim de acomoda-los. Os mesmos dancam,
brincam, bebem numa relacéo cordial entre geracdes.

Este encontro entre geracGes serve como remodelagem dos espacos e das
relacbes em momentos de comunhdo para o qual a histéria local é recriada pela
oralidade, resistindo ao tempo. Os mais velhos primam pela tradicdo, os mais jovens
celebram os reencontros e colaboram para o permanecer. HA& um emaranhado de
relacdes profundas de celebragdo com as reminiscéncias do passado ja que ‘“nossas
lembrancas permanecem coletivas e nos sdo lembradas por outros, ainda que se trate de
eventos em que somente nds estivemos envolvidos e objetos que somente nds vimos”

(HALBWACHS, 1990, p. 30).

14 E um género musical e danca brasileira originario da cidade de Candeias, na Bahia. Ele veio
proveniente da seresta, influenciado pela musica romantica e o estilo roméantico, com modificagdes que o
tornaram, segundo seus adeptos, mais sensuais e euforicos com influencias do axé e do forro.

49



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

A religiosidade é uma das caracteristicas marcantes da comunidade. A Festa de
Reis, representa a hibridizagdo cultural absorvida pelo povo negro, caracterizada pela
relacdo entre festas e celebracdo religiosa, reinventada no catolicismo popular e
apontada por Hall como “poderosa fonte criativa, produzindo novas formas de culturas,
mais apropriada a modernidade tardia que as velhas e contestadas identidades do
passado” (Hall, 2005, p.91)

O Terno de Nova Esperanca é composto de ritos, dogmas e cerimdnias em torno
dos festejos em homenagem aos reis Magos e apresenta-se como simbolo de resisténcia
da cultura e oralidade de um povo que mantém nos seus labios toda uma sabedoria, toda
uma vivéncia, e todo um amor pela religiosidade, que é cantada por criangas, jovens e
idosos todos os anos no més de janeiro, quando os presépios natalinos sdo desmontados

e a comunidade vai agradecer.

Figuras 02 e 03: Imagens da Festa de Reis
Fonte: acervo da comunidade

As imagens (02 e 03) sdo amostragens de momentos distintos da festa de Reis.
Na primeira a visitacdo das casas e 0 samba, bastante sugestiva ao que tange a diversao
no decorrer dos acontecimentos. Na segunda, 0 momento anterior a visitacdo. E o
momento reservado a fé e a devocao aos Santos Reis, realizado na igreja local.

Com isso observa-se a relacdo intima entre os rituais catélicos e o sincretismo
religioso, pois a festa d& continuidade com as visitacdes de casa em casa e aquela que
“aceita” a chegada do terno festeja com bebidas e guloseimas tipicas do lugar.

O terno de Reis de Nova Esperanca surge concomitantemente com a chegada do
desbravador do lugar, o Sr. Faustino, que apesar de muito religioso, gostava de festa.

Ent&o, o Terno de Reis passou a ser a extensdo dos ritos religiosos no intuito de entreter

50



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

os foliGes por mais tempo na festa, até o raiar do dia, e que permanece até os dias atuais.
Esse festejo presente na comunidade, t€ém “€nfase nas origens, nas continuidades, na
tradicdo e nas intemporalidades...” (HALL, 2005, p. 32).

Os integrantes do terno saem em visitagdo com suas indumentérias e tocando
instrumentos artesanais, como tambores, pandeiros e sanfonas, que seguido por todos
vao até as casas com o Presépio onde pedem licenca para entrar. O dono da casa
permanece com as portas da casa fechada s6 abrindo ap6s os sambadores cantarem entre
duas e trés cantigas. Quando a casa abre as portas, acontece a representacdo da alegria
com muitas comidas e bebidas tipicas seguida de muitos sambas. E possivel perceber

esta mistura no relato de um morador

O Terno de Reis pra nos é uma apresentacdo da religido herdada de
nosso avl. Todo ano depois das festa ... a missa , sempre terminava
com o Terno de Reis. Hoje os “jove” ndo quer participar. Diz ser coisa
de velho. Eu gosto muito. Gosto de festa. Sempre gostei de dancar. To
nessa idade e todo ano to aqui. Hoje ficou uma coisa importante para o
lugar. Depois que aqui virou quilombola (Getdlio dos Santos,
entrevista, 2016).

Nota-se na fala do colaborador, o sentimento de perda de entusiasmo dos jovens
para dar seguimento a cultura herdada de seus ancestrais. Esta preocupacéo tem certa
razdo de ser, posto que Sd80 poucos 0S jovens que mostram interesse em pegar 0S
instrumentos ou “puxar” um samba; outro possivel fator ¢ a saida destes para a cidade
grande em busca de melhores condic6es de trabalho e educacéo.

O terno € composto por parentes, amigos, geralmente pelas pessoas mais velhas,
mas ndo impede ninguém que queira participar de integrar-se ao grupo. As
indumentarias idealizam a visdo do sagrado com a bandeira que representa a Trindade e
atualmente outro estandarte foi incluso no conjunto, a bandeira do “Quilombo™, 0 que
representa a afirmacdo da identidade e que Wagner (2010) vai chamar de Cultura

inventiva ao argumentar:

[a cultura] opera através de nossos formularios, cria em nossos termos,
pede emprestado nossas palavras e conceitos para seus significados e
nos recria através dos nossos esforcos. (...) Se a nossa cultura é
criativo, entdo as "culturas" estudamos, como exemplos desse
fendmeno dos outros, também deve ser. Para cada vez que fazemos 0s
outros parte de uma "realidade" que sé n6s inventamos, negando a sua
criatividade (WAGNER, 2010, p. 16).

Em consonéncia ao exposto, a cultura € inventiva porque é transversal aos

51



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

diversos campos da vida cotidiana, sendo movel. Cada sujeito ou coletivo a define. A
cultura é viva, € inventiva, é identitaria e, tantos outros leques mais.

Esta concepcdo multidisciplinar de cultura aplica-se a diversidade de
acontecimentos que envolve as festividades religiosas da Comunidade Quilombola
Nova Esperanga, pois em cada folguedo adequam-se a realidade do momento, a fim de
que seja garantida a realizacdo do evento, seja por questes politicas locais, seja por
causas dos fenémenos da natureza, ou por o infortdnio de um luto. O que ndo pode é o
evento deixar de acontecer.

Assim, a cultura opera como modos de vida que caracterizam uma coletividade.
Nisto, a concepcdo de cultura cravada por Fraz Boas (2004) tem todo sentido.

As indumentarias também tém significados no qual cada cor tem uma
representatividade, seja no campo do sagrado ou da cultura local. As roupas, as comidas
colaboram para a afirmacdo da identidade quilombola que reproduzem acrescendo
significados de acordo com o que desejam que 0 outro veja e saiba da comunidade, no
intuito de se manter frente as novas perspectivas de politicas culturais da
contemporaneidade, 0 que pode ser evidenciado na entrevista concedida por Getulio dos
Santos (2016).

Olha, eu acho que aos poucos, depois que aqui foi conhecido como
comunidade quilombola, o Terno de Reis reviveu. Faz parte da nossa
cultura né? A escola ja colocou como atividade da escola. Na semana
da consciéncia negra tem apresentacdo mirim. Eu mesmo acho isso
importante.

Apos ter sido reconhecido como local de quilombos, o terno de reis tomou uma
dimensdo mais consciente e, portanto, € manipulavel de acordo com o querem dizer e

visibilizar sobre o lugar.

Breves consideracoes

As festas religiosas em Nova Esperanca apresentam tracos de um conjunto
etnogréafico entre a sua histdria, a cultura e fé em seus santos de devocao, que interfere
no cotidiano dos sujeitos que compdem o lugar. Assim, as misturas entre sagrado e
profano resultaram em um alicerce da identidade deste territorio. De acordo com
Carvalho (2007, p. 64) as manifestacdes culturais sdo representativas da voz social,
“uma forma subjetiva que o grupo de pessoas encontra para expor seu interior, expressar

0 que pensam, o que desejam realizar ou modificar”.

52



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Salientamos que o papel das mulheres de Nova Esperanca nas manifestacGes
religiosas e culturais é indispensavel para a permanéncia das atividades, visto que 0s
sujeitos que compdem um grupo sdo 0s atores que se reconhecem etnicamente e como
tais compdem os caminhos do lugar, pois “0s grupos étnicos sdo categorias adscritivas e
de identificacdo, que sdo utilizadas pelos proprios atores e tém, portanto, a caracteristica
de organizar a intera¢do entre os individuos” (BARTH, 2011, p.10-11). Nesse caso, é
delas a missdo de trazer as criangas para a “recriacdo cultural” através da dinamica para
0 autoreconhecimento identitario e de sentimento de pertenca.

A mulher atua como espécie de guardia das tradicGes. Através de suas maos,
praticas culturais locais sdo protegidas. Elas sdo, portanto, fundantes para a manutengédo
da identidade quilombola.

E por fim, é através de suas festas religiosas e demonstracdo de fé e alegria que a
comunidade quilombola de Nova Esperanca homenageia seus ancestrais, revela saberes
e fazeres na musica, na danga, nas comidas e outros acontecimentos que tornam as
pessoas pertencentes aquele lugar.

Neste contexto, fé, diversdo e devocdo se entrelagam onde um ndo tem sentido
sem que haja o outro. No ambito da fé, ha a mistura do catolicismo popular com as

crencgas provenientes de religides de matrizes africanas, embora disfarcadamente.

Referéncias Bibliograficas

BARTH. Fredrik. O guru. O iniciador e outras variacdes antropologicas. - Fredrik
Barh. Traducéo de John Cunha Comerford. Rio de Janeiro: Contra C'P' Livraria. 2000.

BRASIL. Decreto n° 4.887,de 20 de novembro de 2003. Disponivel em
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/2003/d4887.htm . Acesso em: 23 de maio
de 2017.

BOAS, Franz. Antropologia cultural. Org. Celso Castro. Rio de Janeiro: Jorge Zahar,
2004.

CARVALHO, Samanta V. C. B Rocha. “Manifestagdes Culturais” In: GADINI, Sérgio
Luiz, WOLTOWICZ, Karina Janz (Orgs.) Noc¢des Basicas de Folkcomunicacéo. Ponta
Grossa (PR): UEPG, 2007.

CUCHE, Denys. O Conceito de Cultura nas Ciéncias Sociais. Traducdo de Viviane
Ribeiro. 2 ed. Bauru: EDUSC, 2002.

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano: a esséncia das religiGes. Trad. Rogério
Fernandes. 22 ed. Sdo Paulo: Martins Fontes: 2008.

53


http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/DEC%204.887-2003?OpenDocument

Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

LARAIA, Roque de Barros. Cultura: um conceito antropoldgico. 19 ed. Rio de Janeiro:
Jorge Zahar, 2006.

PASSOS. Mauro. Religido, Festa e Sociedade. Revista Horizonte, Belo Horizonte, v. 9,
n. 20, p.6-8, jan./mar. 2011.

QUINTAO. Antdnia Aparecida. “Irmandades negras: outro espaco de lutas e
resisténcias.” Sao Paulo. Annablume. 2002. In: ALVES. Vania de Fatima Noronha. Os
festejos do reinado de Nossa Senhora do Rosario em Belo Horizonte/ M.G: préticas
simbdlicas educativas. Universidade de S&o Paulo. 2008.

REIS. Jodo José. Identidade e Diversidade étnicas nas Irmandades Negras no Tempo da
Escraviddo. Revista Tempo, Rio de Janeiro, vol. 2, n°. 3, 1996.

HALBWACHS, Maurice. A memoria coletiva. Edicdes Vértice. Sdo Paulo, SP. Brasil.
1990.

HALL, Stuart. A identidade cultural na pés-modernidade. Tradugdo: Tomas Tadeu da
Silva, Guacira Lopes Louro. 10. ed. , Rio de Janeiro: DP&A, 2005.

HALL, S. Quem precisa da identidade?. In: HALL, S.; WOODWARD, K.; SILVA, T.
S. (org.). ldentidade e diferenca: a perspectiva dos Estudos Culturais. Petropolis:
Vozes, 2008.

MENDONCA, Antonio Gouvéa. O protestantismo no Brasil e suas encruzilhadas.
Revista USP, S&o Paulo, n.67, p. 48-67, setembro/novembro 2005.

SANTANA, Marise de. ODEERE: formacdo docente, linguagens visuais e legado
africano no sudoeste baiano. Vitoria da Conquista: edicdes UESB, 2014.

WAGNER, Roy. A invencdo da cultura. Trad. Marcela Coelho de Souza e Alexandre
Morales. Sdo Paulo: Cosac Naify, 2010.

Recebido em: 07/04/2020
Aceito em: 15/04/2020

54



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

MULHER NEGRA E CANDOMBLECISTA: APOTENCIA
GESTORA DE MAE FLORIPEDES

Thatianny Alves de Lima Silva?
Wellington Campos da Silva?
DOI 10.26512/revistacalundu.v4i1.30711

Resumo

Este trabalho tem o intuito de evidenciar a histéria de uma sacerdotisa de tradicdo
yoruba, buscando destacar a forca criadora dessa mulher negra e a poténcia no ato de
gestar (entre filhos e projetos). A partir das concepc¢des relacionadas a matripoténcia, foi
possivel repensar em tons de critica a categoria mulher e as correlagdes entre corpo,
sexo biologico e género, comum em construgdes ocidentais. Ao questionar essas
categorias, enfatizando a ndo universalidade das mesmas, buscou-se novas percepcoes
de um ser mulher negra sacerdotisa, que identifica as distincdes sobre as vivéncias
dessas mulheres, porém questiona e busca em perspectivas africanas e diaspdricas,
assim como busca na énfase da memoria e da oralidade, estratégias de resisténcias
possiveis para a contemporaneidade. Ao longo das memdrias relatadas foi possivel
acessar fatos historicos e elementos de carater simbdlico sobre a sacerdotisa de
candomblé, Mée Floripedes de Osdosi. Ao sair de sua cidade natal, Salvador, chega ao
Rio de Janeiro em busca de outras perspectivas de vida. Ao longo de sua trajetéria
evidenciou lideranca, sensibilidade e mediunidade, fundando um espago sagrado em
1956, espaco este que atua para além das atividades de carater religioso, evidenciando a
importancia dos terreiros enquanto espacos de preservacdo do culto, resisténcia e
afirmacdes politicas.

Palavras-chave: Mulher negra. Matripoténcia. Candomblé. Tradi¢cdo yoruba.

MUJER NEGRA Y DEL CANDOMBLE: LA POTENCIA
GENERADORA DE LA MAE FLORIPEDES

Resumen

Este trabajo tuvo como objetivo poner en evidencia la historia de una sacerdotisa de la
tradicidn yorubd, en la busqueda de resaltar la fuerza creativa de esta mujer negra y la
potencia en el acto de generar (entre nifios y proyectos). A partir de las concepciones

! Thatianny Alves de Lima Silva: Doutoranda pelo Programa de Pds-graduagdo em Educacdo em
Ciéncias e Matematica (PPGECM-UFG). Membro do Coletivo Ciata do Laboratorio de Pesquisas em
Educacdo Quimica e Inclusdo do Instituto de Quimica (LPEQI-NUPEC/IQ/UFG). Mestra em Ensino de
Ciéncias (PPGEC-UnB).Especialista em Psicodrama (CPB-PUC GO). Licenciada em Ciéncias Biologicas
(UnB). E-mail: thatiannysilvaa@gmail.com

2 Egbon mi do Ile Ase Oji Ewé, Pesquisador Intérprete do Nicleo Coletivo 22 e Capoeirista. Mestrando
no Programa de P6s Graduacdo Interdisciplinar em Performances Culturais da Universidade Federal de
Goiés (UFG) e Membro do Nucleo de Pesquisa e Investigagdo Cénica Coletivo 22. E-mail:
campos.tom@gmail.com

55


mailto:thatiannysilvaa@gmail.com
mailto:campos.tom@gmail.com

Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

relacionadas con la matripotencia, fue posible repensar la categoria de mujer y las
correlaciones entre el cuerpo, el sexo bioldgico y el género, comunes en las
construcciones occidentales, en tonos de critica. Al cuestionar estas categorias,
enfatizando su no universalidad, buscamos nuevas percepciones de un ser mujer negra
sacerdotisa, que identifica las distinciones sobre las experiencias de estas mujeres, pero
cuestiona y busca en las perspectivas africanas y diasporicas, asi como busca en la
énfasis de la memoria y de la oralidad, posibles estrategias de resistencia para los
tiempos contemporéaneos. A lo largo de los recuerdos reportados, fue posible acceder a
hechos histéricos y elementos de caracter simbdlico sobre la sacerdotisa del candomblé,
Mée Floripedes de Osgosi. Dejando su ciudad natal, Salvador, llega a Rio de Janeiro en
busca de otras perspectivas de vida. A lo largo de su historia ha demostrado liderazgo,
sensibilidad y mediumnidad, fundando un espacio sagrado en 1956, un espacio que
actia mas alla de las actividades religiosas, destacando la importancia de los terreiros de
candomblé como espacios para la preservacion del culto, la resistencia y las
afirmaciones politicas.

Palabras clave: Mujer negra. Matripotencia. Candomblé. Tradicion yoruba.

Pedindo licenca e a béncéo para comecar este caminhar

Iniciamos esse caminhar pedindo licenca a quem nos antecede, para que cada
palavra dita soe como sopro que mantém viva a ancestralidade em nés. A béncéo
Mamae! A béncdo Vovo! A béngdo Dindinha!® H4 um costume tradicional em algumas
casas de familiares de pedir a béncéo a(a) todas(os) que ali estivessem, ai de quem nao
fizesse. Considerando a importancia deste ato, a medida que pedimos a bencéo tambem
pedimos licenca para iniciar esta escrita.

Compreendendo que enquanto autores as conexdes se estabelecem a partir das
origens em terras nordestinas, bem como através das escolhas espirituais, enraizadas nos
terreiros de candomblé, uma em tradicdo Congo-Angola e outro na tradicdo Yoruba. Ao
chegar nos terreiros o pedido de consentimento para ali entrar, a béncdo, €
indispensavel. Trocada, em toques e tons, respeitos diante das nossas mais velhas:
nossas lyas, Maes, Ekéji*, Makota ou Egbdn mi®. Dentro dessas vivéncias surge uma
inquietacdo: quantas sacerdotisas negras conhecemos? Provavelmente essa pergunta
ainda ndo seja inteiramente respondida neste trabalho, considerando ser mais provavel
que haja contribuicBes a partir de pontos e conexdes entre Iy4 e os relatos sobre uma
sacerdotisa de tradicdo yorubd, contribuindo assim para reflexdo em relacdo aos

terreiros enquanto territorios matripotentes.

3C\:ompreende—se como dindinha uma adequacéo da palavra madrinha.
“Ekéji e Makota: cargos femininos sindnimos de que quem cuida das pessoas em transe (JAGUN, 2017).
SEgbgn mi: irma ou irmao mais velhos (JAGUN, 2017).

56



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Nesse texto, algumas das palavras permanecem em yoruba, kimbundo ou
kikongo, compreendendo que algumas sdo erroneamente traduzidas como, por exemplo,
Iya, que € relacionada a mée, destaca Oyeronké Oyéwumi (2016). A maternidade, em
I6gicas etnocéntricas e estadunidense, consiste em uma instituicdo generificada e
paradigmética que localiza as relagbes entre os sujeitos a partir do matriménio,
incorporando a categoria mde a categoria esposa, identificada como lugar de natural
fragilidade. H& com isso uma reducdo da mulher a esposa, e esta ancorada na
maternidade. Essas correlagdes distanciam o sentido original de lya quando este é
reduzido @ mde, pois desconsidera ou minimiza as dimensbes sociais e espirituais
(OYEWUMI, 2016).

O intuito dessas escritas consistiu em evidenciar a histria de uma sacerdotisa de
tradicdo yoruba, buscando destacar, a partir desses relatos, a forca criadora dessa
mulher negra e a poténcia no ato de gestar (entre filhos e projetos). Acredita-se que 0
destaque ocorre a medida que sua filha relata suas principais memorias em entrevista

semiestruturada, tornando-se possivel acessar parte da trajetoria de Mae Floripedes.

Mulheres negras em sentidos afrodiasporicos

As aproximacgdes com territorios de saberes em perspectivas afrodiaspdricas,
nesta escrita, comecam com o processo de estabelecer limites e distanciamentos dos
conhecimentos ocidentocéntricos®. Os corpos femininos comumente, em uma logica
colonizadora, sdo percebidos como lugares em que habita uma feminilidade. Ha,
insistentemente, correlagdes entre o carater bioldgico e seu respectivo género. Para a
Oyéwumi (2018b), ao corpo € dada uma logica que lhe € propria em que ao vé-lo ja é
possivel inferir quais suas crencas e posicdo social. Essas leituras a partir do que €
sensivel ao olho constituem a ordem social que olha para a diferenca e para a identidade

localizada no territorio corporal. A autora ainda ressalta:

A razdo pela qual o corpo tem tanta presenca no Ocidente é que o
mundo é percebido principalmente pela visdo. A diferenciacdo dos
corpos humanos em termos de sexo, cor da pele e tamanho do cranio é
um testemunho dos poderes atribuidos ao “ver”. O olhar € um convite
para diferenciar. Diferentes abordagens para compreender a realidade,
entdo, sugerem diferencas epistemoldgicas entre as sociedades.
(OYEWUMI, 2018b, p. 3)

® Por ocidentocéntrico compreende-se ao que é etnocéntrico e estadunidense. (OYEWUMI, 2018b)

57



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Apesar dessas diferencas, em cenarios ocidentais, alguns elementos parecem
padecer de uma perenidade - a oposicdo binaria; centralidade do corpo,
supervalorizacdo daquilo que é sensivel aos olhos, bem como o corpo como o lugar da
diferenca, reafirmando as hierarquias sociais (OYEWUMI, 2018b). A nogdo de mulher,
construida em um paradigma ocidental, implicou em problemas de diversas ordens,
entre elas teorica e politica, como retrata Jaqueline Santos (2018). O sujeito politico
feminista universal branco, de classe média e que traz consigo toda a cosmovisdo
etnocéntrica, excluiu a existéncia das mulheres negras.

Em contextos diasporicos, entrar em questdes relacionadas ao corpo feminino
negro, ao género e como esta categoria normatiza elementos da estrutura social
representa um mergulho em feridas abertas na intimidade das mulheres negras, é mexer
na ferida que lateja, vivida. Essas mesmas feridas, em muitos contextos, ainda
permanecem escondidas pelos curativos sociais da mulher, que é insistentemente
retratada como forte e guerreira, expde Renata de Lima Silva e colaboradoras a partir de
estudos sobre espetaculo produzido pela Capulanas Cia de Arte Negra, em Séo Paulo.
(SILVA et al, 2019, p. 145).

Em esfera transnacional, expde Patricia Hill Collins (2018), as experiéncias de
mulheres negras tém sido distorcidas ou excluidas tanto no ambito biol6gico, como
também no campo epistemoldgico. E possivel pensar em outros processos de produgéo
de conhecimento, contra hegemdnicos, a medida que se aproxima de pensamentos afro-
americanos, combinando a experiéncia vivida e a imagem prética, enquanto veiculo
simbdlico (MITCHELL; LEWTER, 1986 apud COLLINS, 2018). O dialogo também se
torna indispensavel. Patricia Hill Collins (2018) afirma que as formas de conhecer séo
constituidas a partir do dialogo com outros membros da comunidade. Considera ainda
que o uso do dialogo tem suas origens nas tradicdes orais herdadas da cultura afro-
americana. Para o estabelecimento desses dialogos entre membros da comunidade,
prescinde uma ética de cuidado pautado em trés componentes inter-relacionados. Para a
autora, esses componentes consistem em: considerar que cada individuo é uma
expressdo Unica de um espirito comum — poder ou energia inerente a vida; outro
componente esta relacionado ao lugar das emocdes ao longo do dialogo; por fim, a
capacidade da empatia.

Aproximando-se ainda mais das conceitualizacGes africanas e pensando nas
influéncias das mesmas em territérios de diaspora, Oyéwumi (2018b), a partir de suas

pesquisas no sudoeste da Nigéria, relata que a natureza anatbmica dos sujeitos nao

58



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

definem suas respectivas funcGes sociais. Desse modo € preciso considerar um mapa
diferente, em que essa concep¢do de género ndo represente a base social yoruba
(OYEWUMI, 2018b, p. 18). Oy&wumi ressalta:

O que essas categorias iorubas nos dizem é que 0 corpo nem sempre
estd em vista e a vista da categorizacdo. O exemplo classico é a
mulher que desempenhava os papéis de oba (governante), omo
(prole), oko, aya, lya (mae) e alawo (adivinhadora-sacerdotisa), tudo
em um s6 corpo (OYEWUMI, 2018b, p. 19).

Em buscas que conectem diaspora e Africa, foi possivel encontrar nos terreiros
de candomblé espacos que colaboram para o0s processos de ressignificacdo da categoria
mulher(es), em especial as aproximacdes e compreensdes de experiéncias de mulheres
negras, a partir das contribui¢cdes de Oyeronke OyEéwumi.

A organizagédo social do candomblé procurou recriar as estruturas hierarquicas
de algumas sociedades africanas, destruidas pelos processos de escravizagdo. Para Sueli
Carneiro (2007), a reorganizacdo da familia negra, perpetuando a memoria cultural,
permitiu que os terreiros se tornassem territorios de organizacdo comunitaria, lugares
possiveis para a cura aos destituidos do direito a saude, de resisténcia cultural e de
negociacgéo.

Os terreiros consistem em espacos que, potencialmente, conectam continentes a
partir de principios, dentre eles a cosmopercepcdo numa perspectiva africana, natureza
como divindade, lingua, alimentacdo, organizacdo a partir da senioridade - representam
base para o reconhecimento e a construcdo identitaria, como relembra a Kota Mulangi
(2020) em documentario intitulado “Cultura, acdo social, alimentacdo e dignidade ao
povo preto” disponibilizado em meios digitais. Saber a propria origem representa uma
estratégia de luta contra os compromissos assumidos pelos colonizadores. Ainda afirma
que é de suma importancia o reconhecimento do povo a partir de seus principios. Entre
povos de tradi¢des distintas ha elementos que unificam, que se mostram como fio
condutor. As relacbes com a ancestralidade, a partir das cosmopercepcOes africanas
vivenciadas em terreiros, possibilitam saber de onde se vem. Ainda que este lugar de
origem seja diferente do ponto de vista da tradicdo, isso ndo implica em uma separacdo,
possibilita o fortalecimento enquanto povo.

O acesso e as aproximacdes com as historias das lya possibilitam caminhos
provaveis de amar a negritude, de constituir uma nova humanidade, outra rela¢cdo com o

corpo e com a comunidade. Ainda que se compreenda que Iya ndo esta relacionado aos

59



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

caracteres biologicos do corpo, esta sim relacionado as categorias sociais, que ndo se
apoiam na anatomia corpdrea. Significa dizer que as relacbes pautadas em outros
critérios que ndo o género, sdo assim pautadas na senioridade, principio fluido e ndo
estatico. Isto contribui para que os nlcleos de poder sejam difusos e deslocados para
outros critérios que ndo o biolégico. Percebe-se que hd nas unidades domésticas ndo
nucleares elementos indispenséaveis que contribuem para questionar a universalizacdo da
categoria mulher, a centralidade do género na estruturacdo das sociedades, a
marginalizacdo de mulheres africanas por feministas no fim do século XX, os sistemas
de opressdo que permanecem retroalimentando a correlacdo entre o dominio biologico e
o dominio social relacionado ao género (OYEWUMI, 2016; OYEWUMI, 2018a;
OYEWUMI, 2018b). Tais questionamentos aliados & compreensio do que é
matripoténcia e do sentido atribuido a lya, consistem em estratégia de resisténcia

politica, juntamente com o amor a negritude.

As sacerdotisas e a matripoténcia

A matripoténcia permite apreciar, entender e (nos) aproximar de epistemologias
africanas, constituidas por dois elementos centrais: Tya e Ori’. Compreendendo que este
trabalho buscou evidenciar passagens da trajetéria de uma Iydlorisa, as questdes
relacionadas a Ori ndo serdo abordadas.

Dentro de um sistema de senioridade, Iya localiza-se centralmente enquanto
procriadora, fonte de poténcia criadora. As Iya também exercem papel de cocriadora
juntamente com Olddumaré®, mantendo a cadeia ancestral, conferindo a lya ndo apenas
a atribuicdo de criar novas vidas do ponto de vista biolégico, como também havendo em
si, poténcia de criacdo de humanidade. Em dialogos entre Katilscia Ribeiro e
Wanderson Flor (2020a), este menciona que Iya enquanto instituicio representa uma
coluna de sustentacdo do ponto de vista do conhecimento, enquanto poténcia politica e
econdmica.

Dentro dos terreiros de candomblé, Makota Valdina afirma, em documentario
produzido por Deisy Anunciacdo (2019), que as mulheres tém o poder, tem um lugar de
preponderancia dentro dos terreiros de candomblé, ainda que sejam em terreiros
liderados por sacerdotes. Dentro de uma organizacdo baseada na senioridade, durante os

processos de aprendizagens que sdo vivenciais e, tradicionalmente, orais, elas sdo

"Ori: s. cabeca (BENISTE, 2011)
8 Olédumare: Deus supremo de alguns povos yoruba. (JAGUN, 2017)

60



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

fundamentalmente responsaveis por propagar ensinamentos recebidos de suas mais
velhas - Egbén mi, lydroba®, Iyajibona™- diversas sdo as mulheres que acompanham o
caminhar de uma sacerdotisa diante da gestacdo e parto de sua prole, diante da propria
comunidade de terreiro.

Um dos provérbios antigos mencionados por algumas Egbgn mi dentro dos
terreiros de candomblé do estado do Rio de Janeiro é “pescoco ndo passa cabega”, 0 que
nos faz lembrar da estrutura hierdrquica pautada na senioridade, podendo fazer algumas
inferéncias em relacdo a centralidade das sacerdotisas quando comparadas a cabeca.
“Como todos os humanos tém uma lya, todos nascemos de uma lIya, ninguém é maior,
mais antigo ou mais velho que Iyd”. (OYEWUMI, 2016, p. 3). Evidencia-se a funcéo
comunitaria e espiritual da lya, essa que ocupa uma singular importancia dentro desses
espacos, no que tange o cuidado com a prole, o acolhimento e a criacdo dos filhos e
filhas. Como se percebe, por exemplo, na gestacdo do Iyawd, momento esse de
estabelecer maltiplos vinculos & medida que se gesta e nasce - com seu Orisd, com Ase,
com a comunidade, também originada do Gtero dessa lya. Esses vinculos ao longo da
gestacdo e do parto dentro do terreiro ampliam as conexdes com a ancestralidade, o
acesso a uma cosmopercepcao africana, recriada em territorio brasileiro. “A relacao
entre aquelas pessoas que experimentam a irmandade de ventre € baseada na
compreensao de interesses comuns nascidos de uma experiéncia compartilhada (...)”
(OYEWUMI, 2016, p. 21).

Falar das historias de mulheres negras sacerdotisas é também invocar a
ancestralidade, dotada de forca criadora, € olhar para historias que, localizadas em
contextos diasporicos, sdo forcadamente subjetivadas em uma estrutura colonial. Por
motivos distintos e que se intercruzam (raca, género, religiosidade e, questdes de classe)
pouco se ouve dos relatos e historias dessas mulheres. Como retrata bell hooks (2019),
diante de um contexto em que ha uma valorizacdo demasiada e uma supremacia branca,
amar a negritude raramente € uma postura politica refletida no dia a dia. Quando é
percebida, é tratada como suspeita, perigosa e ameacadora. Assim, enquanto estratégia
de amor, que mantém seu carater politico, as historias dessas mulheres tém sido

evidenciadas. Tudo isso pode criar condi¢des para reagir aos embates violentos que tem

® Jydroba: cargo feminino utilizado no Ase Gantois para designar o mesmo que Ekéji. (JAGUN, 2017).
Olygjibgna: cargo feminino no candomblé cuja atribuicdo é cuidar dos que estdo recolhimento ritual.
(JAGUN, 2017).

11 jyawo: 1. s. esposa. 2. Cargo conferindo no candomblé aos iniciados no culto aos Orisa, sejam homens
ou mulheres, até que completem a Obrigaco de 7 anos, quando se tornam Egbgn mi. (JAGUN, 2017).

61



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

gerado tantas formas de morte das vidas negras. Diversas investigadoras negras tém
colaborado e conduzido pesquisas a respeito das continuidades entre tradicdo e as
estratégias de lutas atuais (CARNEIRO, 2007). Deste modo compreende-se como
indispensavel evidenciar historias, tal qual a de mée Floripedes que, ja em seu tempo,

deixava marcas evidentes de resisténcia diante de tantos mecanismos de opresséo.

Candomblé: histérias e memorias de méae Floripedes

Eu sou filho do mato
Apostei ho meu arco
Sou uma flor de riacho
Gavido de penacho

Sou de dentro do mato
Terra mae me criou
Sou da tribo derradeira
A quem bala de cartucheira
Persegui e matou

E feriu seu andor...
(Dea Trancoso, 2015)

Conforme a historia do trafico de negras(os) escravizadas(os), bem como a partir
dos reagrupamentos de etnias distintas durante o atravessamento do Atlantico, diversas
pessoas de diferentes troncos linguisticos (histérias, cantos e dancas) chegaram ao
Brasil. De acordo com José Beniste (2005) o candomble, palavra de origem bantu (kan-
ndém-idé) remete a invocacdo, ao culto, ao louvor como expressdao de danga. Na
contemporaneidade, a palavra candomblé, ainda que esteja no singular, remete a
experiéncia dentro de sistemas de cultos religiosos recriados e reorganizados a medida
que chegam em outro territério, constituindo, em nosso caso, assim cultos afro-
brasileiros.

Alguns elementos marcam o candomblé enquanto tradi¢cdo, com principios que
conectam e colaboram para a construgdo identitaria, como a circularidade e oralidade.
Para Regina Nogueira, também conhecida como Kota Mulangi, em entrevista dirigida
por Ogan Mario (2020), saber de onde se vém, consiste em estratégia de luta contra os
compromissos assumidos pelos colonizadores. As familias dentro de contextos de casas
de candomblé consistem em modelo de resisténcia negra, que podem contrapor 0s
modelos e concepcbes ocidentais de familia nuclear. Deste modo as familias em

candomblé séo refeitas por lagcos de afeto entre a comunidade, incluindo a figura

62



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

sacerdotal e os valores e principios que constituem esse povo (AKOTIRENE, 2019;
NOGUEIRA, 2020).

As relacbes da comunidade, entre mais velhas(os) e mais novas(0s),
possibilitam, para além da realizacdo de tarefas, aprendizagens que dizem de outras
formas de perceber a si e aos outros 0s sujeitos a partir de outras perspectivas
ontolégicas. Tais unidades de povos tradicionais também consistem em lugares
favoraveis para a valorizacdo das trocas, para instituir outras configuragdes sociais e
outras formas de produzir conhecimento. Percebe-se neste espago um ambiente
favoravel a experienciar a ética de cuidado — a compreensao da singularidade e a relacdo
com o coletivo, as emocBes e a empatia. Em publicacdo em video divulgada pela
plataforma instagram (2020b), evidenciando didlogo entre Wanderson Flor do
Nascimento e Katiuscia Ribeiro, é falado que os terreiros e quilombos representam
experiéncias matripotentes. Relembra também que a maneira africana de ndo corroborar
com a hierarquizacdo por género, como se faz no ocidente, é tratar todos do mesmo
jeito, respeitando e reverenciando as(os) mais velhas(os). J& no fim da entrevista,
Wanderson Flor ainda nessa publicacdo retrata 0 quao importante € destacar que essa
organizacdo dos terreiros foi trazida pelas mulheres, realizando de modo a buscar a
manutencdo de uma légica matripotente. Para tal, mostra-se importante ndo se deixar
seduzir por mecanismos de opressdes, compreendendo que € possivel viver bem a partir
dos legados ancestrais.

Compreende-se aqui a importancia na preservacdo da memaria como forma de
manter vivida em nos os legados ancestrais destacados anteriormente, podendo retornar
para a convivéncia comunitaria no terreiro, e para além dele, de modo ético, cuidadoso e
responsavel e contra hegemdnico. Nesse sentido, a tradicdo oral enquanto heranca
africana instigaria o desenvolvimento da memoria que, por sua vez, colaboraria na
producdo ndo apenas de novas aptiddes sociais dos membros da comunidade.
(BERNARDO, 2003, p. 33)

Assim, ao ouvir os relatos sobre mée Floripedes, buscou-se correlagdes com a
ideia de criacdo (entre filhas(os) e projetos), compreendendo que o matrigestar vincula-
se a capacidade de gestar poténcias. A participante da pesquisa recebeu o Termo de
Consentimento e Livre Esclarecido (TCLE), autorizando, apds a leitura do mesmo, a
realizacdo da pesquisa, concedendo a publicacdo desde que ndo fosse identificada. Essa
entrevista foi viabilizada por dialogos estabelecidos em webmails. A participante

manifesta ainda o desejo de marcar nas escritas o vinculo familiar sanguineo, dotado de

63



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

intimidade com mé&e Floripedes. Foi possivel entdo realizar uma entrevista
semiestruturada no dia 20 de marco de 2020, em que a participante optou em responder
por escrito, diante da impossibilidade do encontro presencial. Inicialmente foi pedido

que a mesma apresentasse mée Floripedes.

Floripedes Monteiro Santos Lima, nascida em 13 de janeiro de 1925,
filha do casal de catélicos Manoel Monteiro dos Santos e Maria
Amalia dos Santos, moradores na Ladeira da Conceicdo, na cidade de
Salvador — BA. Orfa de pai aos 9 anos de idade com mée e 3 irmaos
menores, algum tempo depois perdeu sua genitora. Epoca em que
foram “adotados” pela familia da madrinha de batismo, Hilda
Franca, respeitada: Iyadagan'? Hilda de Osun. Sua Madrinha Hilda
(Dindinha como era chamada), apés perceber os primeiros sinais da
mediunidade da menina Floripedes, a levou para ser amparada no 11é
Iyd Omi Ase lyamasé, dirigido pela Senhora Maria Escolastica da
Conceicdo Nazaré, Mde Menininha do Gantois. lyadagan Hilda de
Osun era irma de santo de Mde Menininha. Floripedes foi iniciada
por M&e Menininha, em 1938, aos 13 anos de idade, para o orixa
Oso0si, tendo como M&e Pequena a saudosa Mae Cleusa de
Nana. Foi a Dofonitinha do barco das dezessete. ApoOs ser
consagrada viveu no terreiro do Gantois durante alguns anos. Sempre
apoiada por sua Madrinha Hilda, iniciou sua vida profissional no
Colégio Sacramentinas e depois trabalhou como Chapeleira num
estabelecimento comercial na Rua Chile. Foi também na residéncia
de sua Dindinha que conheceu Lauro Augusto Lima, seu futuro
marido, que coincidentemente era afilhado de lyadagan Hilda e
morava no Rio de Janeiro. Mesmo enfrentando algumas dificuldades,
em 1945, viajou para Sao Paulo com 0s irmaos menores, para
trabalhar em uma fabrica de tecidos. Na cidade da garoa, assistiu ao
casamento de duas irmas: Valdete Monteiro Costa e Gelsa Monteiro
Martins. Alguns anos depois, estabeleceu residéncia na Rua Pedro
Rodrigues, 35 — Praca 11 — Rio de Janeiro. Casou-se com Lauro de
Omolu, confirmado Ogan para o mesmo orixa: Omolu de iya Davina
- Méde de santo da Casa Grande de Mesquita — Rio de Janeiro,
considerada uma das primeiras rocas de candomblé instalada na
baixada Fluminense. Senhor Lauro era Contador e funcionario
concursado do Ministério da Saude. Em 1953, o casal adquiriu
terreno, situado no Parque Estrela — 6° Distrito de Magé - Imbarié -
RJ, com propédsito de criar uma chacara para lazer e plantacoes.
Flor de Os60si gostava muito de plantas. Mas, como dizem os antigos
“a fruta s6 dd no tempo certo”: por determinacdo dos Orisa Qmolu e
Os60si, aquiescéncia da Casa Matriz e apoio de lyadagan Hilda de
Osun e de Tya Cleusa de Nan& (que neste perfodo residia no Rio de
Janeiro), o referido sitio, tornou-se uma ro¢a de candomblé Kétu.
Fundado Centro Espirita S&0 Lazaro — 11é Ase lji Araiyé (Casa da
Forca do Mestre da Humanidade — devidamente registrado como
Pessoa Juridica).

12 Jyadagan: Cargo feminino no candomblé, que tem sua ligagdo com ritual do Ipadé.

64



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Ao descrever quem foi mée Floripedes, a entrevistada traz elementos dotados de
muita preciosidade em relacdo ao acolhimento dentro dos territorios tradicionais, bem
como as possibilidades de criacdo de vinculos perenes, familiares tais quais 0s
sanguineos. Considerando o relato acima, acredita-se que dentro deste dificil cenario em
que ndo havia a presenca dos genitores, a comunidade do terreiro, através da Dindinha e
lyadagan Hilda, foi de extrema relevancia para mae Floripedes. Assim reitera-se como
0s terreiros representam territérios de organizacdo comunitaria, consistem em lugares

possiveis para a cura aos destituidos de direitos (CARNEIRO, 2007).

Figura 01: lya Floripedes em seu terreiro. Fotografia cedida por Jildelsa Lima

Em relagdo a trajetoria no candomblé no processo de instituicdo do proprio
terreiro, a entrevistada informa:

Como diz a lenda, contada pelos Akapalos nas tribos antigas
africanas, cabia ao cacador, responsavel por penetrar na mata, abrir
novos caminhos, trazer a caga, como também achar os locais para

65



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

onde a tribo poderia futuramente mudar-se, ou fazer uma rogca. O
cacador descobre o novo local, mas sdo os membros da tribo que a
instalam ali. Confirmando a lenda de Os¢osi, a funcdo do IIé
comecou com a feitura do primeiro barco de Iyawo, em 1958: cujos
Orisa eram - Antonio Carlos - Ogun, - Paulo Malfitano - Osun,
Carolina de Osun e Ana de Yemoja - irmas gémeas. Este barco
chegou ao terreiro guiado pelas maos de Tyadagan Hilda de Osun -
representante legal do Gantois, legitimando o Ilé e do Senhor
Joaquim Baia de Araujo de Omolu, comerciante baiano, confirmando
assim a uni&o dos irmaos de Ase.

Os caminhos percorridos para instituicdo da casa fundada por mae Floripedes,
sdo retratados como esfor¢o coletivo, uma acdo que ndo sO considera a importancia
singular da sacerdotisa, como também a presenca e envolvimento das(os) filhas(os) de
santo. De modo poético e fazendo referéncia a uma histéria mitolégica, a entrevistada
relata que tal qual o cacador, orisa ao qual mée Floripedes foi iniciada, ela mostrou e
abriu o caminho, possibilitou o encontro com o lugar, mas somente em atuacao coletiva
a concretizagdo da casa foi possivel. O processo e ato de gestar e nascer da casa, das(os)
filhas(os) e da sacerdotisa, também indica outras formas de gestacdo e nascimento —
com seu Orisa, com Ase, com a comunidade, com cosmopercepcdo afrodiasporica-
originada simbolicamente no Gtero dessa Iya. Como destaca Oydwumi (2016) a relago
entre aquelas(es) que experimentam a irmandade de ventre € baseada na compreensao
de interesses comuns. Percebe-se entdo, nos relatos que se referem a apresentacéo de
mée Floripedes, a sua vinculagéo ao terreiro e parte da trajetoria que indicou a formacéo
de sua casa de candomblé, evidéncias das maneiras que colaboram para as
potencializagdes do que é humano em suas multiplas dimensoes.

Percebendo nas narrativas acima descritas como as relacdes estabelecidas nas
comunidades foram marcantes e estruturantes para a formacao de mae Floripedes, fica o
questionamento: como foi a relacdo entre aqueles que constituem a familia em que
Floripedes era a sacerdotisa? De que maneira foi possivel impactar e potencializar as
existéncias dentro da comunidade? A entrevistada conta que é comum ouvir dos filhos
da casa que mae Flor era uma pessoa que tinha muita dedicacdo aos orixas, era comum
ouvir licbes de amor, caridade e perseveranca, consistindo para a entrevistada como um
de seus maiores legados. Também destaca que conduziu seus filhos de forma firme e
carinhosa, relatando a importancia de terem foco e objetivo na vida. Em seus relatos
indica que as orientagcdes dadas pela sacerdotisa, estavam relacionadas nédo somente a
dimensdo da religiosidade, do que é sagrado. Acredita-se que esta ai um dos elementos

que colaboram com a concepcdo de que este territorio e suas relagdes consistem em

66



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

evidéncias da matripoténcia que contribuem para o desenvolvimento dos sujeitos e das

comunidades que passam por experiéncias mais proximas a cosmopercepcao africana do

que ocidentocéntrica.

Figura 02: lyadagan Hilda Franca (esq) e lya Floripedes. Fotografia cedida por Jildelsa

Lima

Flor de Qs60si, como era carinhosamente chamada, foi uma mulher
bastante espiritualizada, guerreira, destemida, altiva. Com muita
garra para vencer, sempre disponivel para ajudar a todos que
necessitavam e algumas vezes pouco compreendida por tanta
sinceridade.

Era uma pessoa extremamente consciente de sua missdo e procurava
se manter com muita seriedade no cargo que lhe foi concedido. A
roca tornou-se uma casa prospera com muitos iniciados e abians,
frequentado por pessoas adeptas a religido, como suas irmés de
barco: Egbon mi Marina de Osanyin e Egbon mi Cidélia de Ir6ko. E
seus Egbon mi: Egbon mi Alexandre de Sangé, Egbon mi Conceicao
de Yénsan (lyaméré do Centro), Egbon mi Licia de Osala, Egbon mi
Lindinha de Osun, Ogan Walter e muitos outros.

Flor de Os6osi foi também uma grande lider espiritual. Sua
clarividéncia, sua forma de iluminar nossos pensamentos, NOSsoS
sonhos funcionavam como uma amalgama que nos unia, e dela nés
ndo queriamos nos separar. Flor conseguia unir a todos no 11é numa

67



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

familia, que se amava e se respeitava, onde todos independente de sua
origem eram iguais.

Mée Flor teve apenas 2 filhos bioldgicos, mas em sua numerosa
familia de Ase todos eram tratados como filhos de seu
ventre. Manteve-se no terreiro até o ano de 1996, quando partiu do
Aiyé para morar Orun. O caminho aberto por Flor de Os¢osi que a
levou a erguer o Ilé, guarda suas lembrancas e se mantém em
atividade, tendo como alicerce espiritual os fundamentos plantados
por suas eternas lya.

Creio que dois ensinamentos ficardo para sempre, a humildade e a
sinceridade. Os ensinamentos sobre os fundamentos do Kétu nos
permitiram enxergar de forma mais profunda a histéria dos irméos
afrodescendentes que por aqui primeiro chegaram.

Quando a entrevistada descreve as relagdes dentro do terreiro, que todos eram
tratados como filhos vindos do ventre, percebe-se ai a poténcia dos vinculos dentro da
comunidade independente dos lagos sanguineos. O ser mulher candomblecista e a
poténcia em criar, na perspectiva da entrevistada, aparecia em mae Flor de diferentes

formas:

Sua formacao familiar e espiritual, fez crescer uma mulher forte, com
olhar sempre voltado para o amanhda, trazendo dentro de si as
experiéncias do ontem e do hoje. Desta forma, conseguia associar o
espiritual e o social (...). A energia dela esta envolta no ambiente da
casa (...), em cada filho de santo, em cada abraco do orixa. Sua forca
se faz presente em todos os momentos da vida cotidiana de cada um
de nos, na palavra amiga que proferimos aos nossos irmaos, nas
cantigas que sdo entoadas, nas béncdos trocadas. Em todo
ensinamento dos mais velhos para 0s mais novos.

Nos relatos sobre mae Flor, fica evidente a presenca da mesma, ainda que nédo
seja nessa dimensdo. Compreende-se que 0s relatos e memdrias sobre uma pessoa,
ainda que seja apenas um olhar sobre a mesma, consiste em um caminho possivel para
evidenciar trajetérias que por tanto tempo foram distorcidas ou excluidas (COLLINS,
2018). E também um caminho para relembrar trocas de um(a) ndo presente (nesta
dimensdo) inteiramente presente, cultuada enquanto ancestral e percebida nos espagos
fisicos tal qual em momentos importantes dentro da convivéncia no terreiro, como o ato
de pedir a bén¢do. Conclui-se aqui, a partir da fala da entrevistada: uma flor ndo é uma

flor por nascer flor, ela se faz flor e ai encanta a todos.

Encruza — onde h& encontros € NOVos COMeGOos

Este é o ponto em que diferentes dimensdes e caminhos se conectam, 0 umbigo

do mundo, sendo umbigo representa nascimento e criagdo. Ainda que as narrativas

68



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

tratem do olhar de um sujeito sobre a trajetoria de mae Floripedes, compreende-se que é
apenas uma perspectiva possivel. A existéncia de todo sujeito ndo caberia em escritas,
bem como néo seria contemplada por tantos e quantos fossem os olhares. Longe de um
subjetivismo, mas compreendendo a relevancia da experiéncia vivida e da imagem
enquanto retrato de préticas, identifica-se ai mais uma dentre as formas de aproximar-se
de pensamentos afrodiasporicos.

A partir dos relatos, ha na fala sobre mde Floripedes uma reveréncia a
ancestralidade, dando satisfacdo e compreendendo ser importante componente nos
processos de aprendizagem, viabilizando-os de outra forma, reafirmando (nossas)
formas de estar no mundo. Olhar para a histéria de mulheres negras de candomblé, maes
de santo que, ao abrir suas nzo e ilés, enfrentam o sistema colonial dando vida as
unidades territoriais organizadas sob outra loégica — a matripotente. A medida que se
desloca para o Rio de Janeiro e fundando o terreiro, percebe-se nos relados da
entrevistada elementos que remetem as atuacdes coletivas, encontros que marcam ao
principio desta comunidade. Considera-se este um momento importante, indicando um
movimento de poténcia criadora, cria casa, vinculos, tal qual cria novas formas de narrar
fatos.

Neste movimento de saudar essa senhora ancestral por todos os passos dados,
evidencia-se caminhos em que seja possivel e concreto amar a negritude, com cuidado e
responsabilidade do ponto de vista ético. Além disso, durante o processo de
aprofundamento tedrico, a autora e ao autor foi possivel reaver o impacto dos espacos
dos terreiros e quilombos enquanto potencialmente criadores de humanidade, que em
conexdo com a ancestralidade, fornecem caminhos para atuar de modo a integrar as
dimensdes espirituais, sociais, como também politicas e econémicas. Compreendemos
que este trabalho se encerra no umbigo do mundo, vislumbrando nas narrativas das
sacerdotisas (ou ainda a partir relatos de outras sobre as primeiras) caminhos para
romper com o siléncio, que por vezes parece insistir; siléncio este que decorre, dentre
tantas coisas, das estruturas patriarcais e racistas que interferem abruptamente nas

representacdes de mulheres negras sacerdotisas.

Referéncias bibliogréaficas

AKOTIRENE, Carla. Osun ¢é fundamento epistemoldgico: um didlogo com Oyerdonke
Oyéwumi. 2019. Disponivel em: https://www.cartacapital.com.br/opiniao/osun-e-

69


about:blank

Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

fundamento-epistemologico-um-dialogo-com-oyeronke-oyewumi/. Acesso em: abr
2020.

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. Sdo Paulo: Sueli Carneiro; Pélen, 2019.

BENISTE, José. Dicionario Youruba Portugués. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2011.
BENISTE, José. As Aguas de Oxala (Adwon Omi Osala). 32 ed. Rio de Janeiro. Bertrand
Brasil, 2005.

BERNARDO, Teresinha. Negras, Mulheres e M&e: lembrancas de Olga de Alaketu,
Sé&o Paulo: Pallas, 2003.

BIANCH, Valnizia. Reflexdes: escritas de Mae Valnizia Bianch, Salvador: Edi¢cdo do
Autor, 2019.

CARNEIRO, Sueli. “A forca das mées negras”. Le monde diplomatique Brasil. 4° ed.
2007. Disponivel em: https://diplomatique.org.br/a-forca-das-maes-negras/. Acesso em
abr. 2020.

CARNEIRO, Sueli; CURY, Cristiane. “O poder feminino no culto aos Orixas”. In:
CARNEIRO, Sueli: Mulher Negra - Caderno 1V. Sdo Paulo: Geledés - Instituto Mulher
Negra. 1993. Disponivel em: https://www.geledes.org.br/wp-
content/uploads/2015/05/Mulher-Negra.pdf. Acesso em abr. 2020

COLLINS, Patricia Hill. “Epistemologia Feminista Negra.” In: COSTA, Joaze
Bernardino; TORRES, Nelson Maldonado; GROSFOGUEL, Ramodn. Decolonialidade
E Pensamento Afrodiasporico. 1° ed. Belo Horizonte: Auténtica, 2018.

CULTURA, ACAO SOCIAL, ALIMENTACAO E DIGNIDADE AO POVO PRETO
(Entrevista Kota Mulangi) - Dire¢cdo Ogan Mario - Ancestralidade: Um Olhar para a
Matriz Africana, 2020. 1:10:54 - Disponivel em:
https://www.youtube.com/watch?v=pb_IcRgDOaQ&t=333s. Acesso em: 07 de abril de
2020.

DEA TRANCOSO — INDIO (FILHO DO MATO) — Minas Gerais: Biscoito Fino, 2015.
06:12 - Disponivel em: https://www.youtube.com/watch?v=Wf2yan1WNPY (6minl2s).
Acesso em: 08 de marco de 2020

DOCUMENTARIO A DONA DO TERREIRO — Deisy Anunciagio — Local: Salvador
e Sdo Paulo. Produtora: Deisy Anunciacdo, 2019. 35:51 - Disponivel em
https://www.youtube.com/watch?v=6wP1Tg8MF2I. Acesso em: 08 mar. 2020.

HOOKS, bell. Olhares Negros: raca e representacdo. Borges S, tradutor. Sdo Paulo:
Elefante; 2019.

JAGUN, de Marcio. Yoruba: vocabulario tematico do candomblé Portugués-
Yoruba/Yoruba-Portugués. 1.ed. Rio de Janeiro: Litteris, 2017

MATRIGESTAO E MATRIPOTENCIA COMO DIMENSOES POLITICAS -
Katiuscia Ribeiro — Wanderson F. Nascimento — Plataforma Instagram, 2020. 57:31 —

70


about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
https://www.youtube.com/watch?v=pb_IcRqDOaQ&t=333s
https://www.youtube.com/watch?v=Wf2yan1WNPY(6min12s)
about:blank

Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Disponivel em: https://www.youtube.com/watch?v=G4ceHRNt_6Y &t=560s. Acesso
em: 05 abril de 2020a.

MATRIGESTAO E MATRIPOTENCIA COMO DIMENSOES POLITICAS -
Katiuscia Ribeiro — Wanderson F. Nascimento — Plataforma Instagram, 2020. 57:31 —
Disponivel em: https://www.youtube.com/watch?v=G4ceHRNt_6Y &t=560s. Acesso
em: 05 abril de 2020b.

MITCHELL, Henry H; LEWTER, Nicholas Cooper. “Soul Theology: The Heart of
American Black Culture”. San Francisc: Harper andRow, 1986. In: COLLINS, Patricia
Hill. Epistemologia Feminista Negra. In: COSTA, Joaze Bernardino; TORRES, Nelson
Maldonado; GROSFOGUEL, Ramén (Org): Decolonialidade e pensamento
afrodiasporico. 1° ed. Belo Horizonte: Auténtica, 2018.

OYEWUMI, Oyerénké. “Conceitualizando género: a fundagdo eurocéntrica de
conceitos feministas e o desafio das epistemologias africanas.”In: COSTA, Joaze
Bernardino. TORRES, Nelson Maldonato (Org.) Decolonialidade e pensamento
afrodiasporico. Belo Horizonte: Auténcia, 2018a, p, 171-181.

OYEWUMI, Oyeéronké. “Visualizando o corpo: teorias ocidentais e sujeitos africanos.
Novos Olhares Sociais:”Revista do PPGCS — UFRB. Cachoeira. Vol. 1. N° 2, 2018b, p.
294-317.

OYEWUMI, Oyeérénké. Tradugdo para uso didatico de OYEWUMI, Oyéronké.
“Matripotency: Iya in  philosophicalconceptsandsociopoliticalinstitutions”.  In:
WhatGenderisMotherhood? Nova lorque: PalgraveMacmillan, 2016, capitulo 3, p. 57-
92, por Wanderson Flor do Nascimento.

SANTOS, Jaqueline Sant’Anna Martins dos. “Mulheres de santo: género e lideranca
feminina no candomblé”. Nganhu- Revista NeabiCp2 e Geparrei, v. 1, n. 1, 2018.

SILVA, Renata de Lima; SANTOS, Flavia Cristina Honorato dos; JESUS, Rafaela

Francisco de. Mulheres Afro-latino-americanas Em Cena: um estudo da performance.
Em: Performances culturales en América Latina: estudios de lo popular, género y arte.

Recebido em: 10/04/2020
Aceito em: 15/04/2020

71


about:blank
about:blank

Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

“E MINHA FILHA, TUDO FUI EU QUEM FIZ!”
REFLEXOES SOBRE A ARQUITETURA INTUITIVA
DE MAMETU MUIANDE

Aisha — A. L. Diéne!
DOI 10.26512/revistacalundu.v4il.32233

1 Arquiteta e Urbanista (CAU n° A153871-3) graduada pelo Centro Universitario de Brasilia —
UniCEUB, Mestranda em Antropologia Social — PPGAS/DAN/UnB; integrante do corpo editorial da
Revista Calundu (http://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu/index), do Laboratério Matula:
Sociabilidades, Diferencas e Desigualdades — CNPQ/PPGAS/DAN/UNB e candomblecista Ndanji Tumba
Junsara. aisha.diene@gmail.com

72


http://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu/index
mailto:aisha.diene@gmail.com

Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Resumo

A vista do que se costuma chamar no trabalho de campo antropoldgico de entrevista, o
texto aborda esse conceito de uma forma diferente que seja, talvez, a maneira pela qual
segue a temporalidade das religiGes afro-brasileiras. Nao a relativizagcdo do tempo, mas
a leitura dele por um espectro ocidental, como a chave que tranca ou destranca uma
porta que se encontra no limiar acerca do “tempo do outro”, segundo Johannes Fabian.
Essa metodologia de pesquisa introduz o que descrevo como conversas trocadas em
substituicdo a analises antropoldgicas. De maneira que tais conversas demonstram a
relagéo da matriarca e Mae de Santo Mametu Muiandé com a sua residéncia, a partir do
que digo ser uma arquivivéncia — das escritas descritas nas paredes do que ela chama de
sua casa —, a luz do que conceitua Concei¢do Evaristo. Modelado ndao somente pela
vivéncia, mas também pelo aspecto ontoldgico que se mostra sua esséncia.

Palavras — chave: Candomblé. Conversa. Casa. Mae de Santo.

“E MINHA FILHA, TUDO FUI EU QUEM FIZ!”
REFLEXIONES SOBRE LA ARQUITECTURA INTUITIVA
DE MAMETU MUIANDE

Resumen

Teniendo en cuenta lo que normalmente se llama en el trabajo de campo antropolégico
de entrevista, el texto aborda este concepto de una manera diferente que es, tal vez, la
forma en que sigue la temporalidad de las religiones afrobrasilefias. No la relativizacion
del tiempo, sino la lectura del mismo por un espectro occidental, como la llave que
cierra 0 abre una puerta que se encuentra en el umbral sobre el "tiempo del otro", segun
Johannes Fabian. Esta metodologia de investigacion introduce lo que describo como
conversaciones intercambiadas en lugar de analisis antropoldgico. Para que tales
conversaciones demuestren la relacion de la matriarca y la Madre de Santo Mametu
Muiandé con su residencia, de lo que digo es un arquitexperiencia - de los escritos
descritos en las paredes de lo que ella llama su hogar -, considerando lo que Conceigéo
Evaristo conceptualiza. Modelado no s6lo por la experiencia, sino también por el
aspecto ontolégico que se muestra su esencia.

Palabras - clave: Candomblé. Conversacion. Casa. Madre de Santo.

Introducéo
Grande parte dos terreiros de candomblé no contexto brasileiro se fixam em
areas mais afastadas do perimetro urbano, claro que ao longo do processo

historiografico de crescimento da populagdo e o consequente adensamento urbano?,

2 Ocupagio de forma intensa e geralmente, “desordenada” do solo.

73



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

esses espacos foram em sua maioria “fagocitados™®, sendo necesséaria a mudanca de
local desses terrei(torios); salvo 0s casos em que esse processo de ocupacgdo acelerado, a
intolerancia religiosa transfigurada de alvard ou a especulacéo imobiliaria, ainda ndo os
alcancaram. O terreiro é um territorio que faz parte do que compde os individuos que o
vivem, nesse contexto, corpo, “terra, territorio e territorialidade” sdo indissociaveis,
como bem define Beatriz Nascimento: "A terra € 0 meu quilombo. Meu espaco é meu
quilombo. Onde eu estou, eu estou. Quando eu estou, eu sou. (1989)." (RATTS, 2006;
p.59).

A vista dessa configuracdo, o terreiro Manzo Ngunzo Kaiango, hoje localizado
no municipio de Santa Luzia, regido metropolitana de Belo Horizonte/MG, nos ilustra o
plano de fundo da arquivivéncia* de Mae Efigénia e sua familia, protagonistas de um
longo processo de reconhecimento enquanto comunidade quilombola® no que perpassa a
redefinicdo historica do termo-conceito, muito distante daquela ideia arqueoldgica,
“frigorificada” e engessada pela cultura e estrutura social “ainda” colonial (ALMEIDA,
2002; p.47). De maneira que, no ano de 2007 a comunidade foi reconhecida como
comunidade Remanescente de Quilombo pela Fundacdo Cultural Palmares, passando
em 2011, pelo doloroso caso de intolerancia religiosa, onde o prefeito a frente na
ocasido, autorizou a destruigdo de toda “a parte religiosa” da comunidade (Barracédo e
cozinha de santo), alegando risco de desabamento. Esse lote com 527 m2, no bairro de
Santa Efigénia/Paraiso, abrigava a residéncia da matriarca e mais 11 familias — todos
ligados de forma consanguinea com a mesma.

Ocupado desde a década de 1970, as atividades religiosas tiveram inicio com a
umbanda em um espacgo dentro desse grande lote, chamado Senzala de Pai Benedito, e
sO posteriormente se configurou como Terreiro de Candomblé.

Durante o processo de desocupacdo e derrubada, as atividades religiosas foram
interrompidas e a familia retirada do seu terrei(torio) e encaminhada a um abrigo por
cerca de 9 meses. Nesse periodo, Mde Efigénia também conhecida como Mametu

Muiandé, resolveu dar continuidade aos seus cultos em um terreno que havia comprado

% Uma analogia ao processo bioldgico pelo qual uma célula engole através de suas membranas
plasmaticas, particulas, bactérias, pedagos de tecido necrosado, o que gera um novo compartimento
interno dentro dessa célula, chamado “fagossoma”.

4 “no fundamento da narrativa de Becos, estd uma vivéncia, que foi minha e dos meus” (EVARISTO,
2017; p.11), uma correspondéncia ao que a Concei¢do denomina de “escrevivéncia”. Nesse Caso, a
arquitetura observada expressa as marcas das mudancas de habitos, a partir da trajetéria de vida de Mée
Efigénia.

5> MARQUES, Carlos Eduardo et al. Bandeira Branca em Pau Forte: a Senzala de Pai Benedito e 0
Quilomblé urbano de Manzo Ngunzo Kaiango, 2015.

74



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

muitos anos antes do ocorrido, no municipio de Santa Luzia, onde reside e permanecem

as atividades religiosas até hoje.

Para o povo de santo: Uma conversa...

O antropologo que pesquisa as religides afro-brasileiras
dificilmente realiza sua observacdo participante sem
causar ou ser envolvido nos conflitos e rivalidades que
caracterizam a vida cotidiana dos terreiros. O
antrop6logo vai aprendendo, assim, qual o grau
adequado de proximidade e distancia que deve manter na
convivéncia cotidiana com 0s grupos, e hem sempre 0S
preceitos malinowskianos de buscar uma intimidade total
com os observados pode ser uma boa estratégia.

(SILVA, 2015, p.38).

Os diélogos descritos no decorrer desse texto sdo reflexdes iniciais de um
trabalho de campo, ocorrido entre os anos de 2019 e 2020. De forma que a metodologia
desenvolvida se baseou em conversas obtidas informalmente com Mametu Muiandé e
sua filha carnal Makota Kidoialé, também conhecida por Céssia.

Poderia denominar essas conversas como entrevistas, mas, essa palavra me faz
refletir que mesmo de forma nao pretenciosa, é estruturado um roteiro a ser seguido de
acordo com as informaces que serdo relevantes ao meu trabalho de campo ou a minha
pesquisa. Aquela ideia de que a informacéo € coletada e a minha pesquisa é garantida!
Ironia, ao contrario do que Malinowski (1976; p.37) demonstrou como uma nova
metodologia etnografica, a exitosa observacdo participante se faz necessaria ser
adaptada no terreiro de candomble.

Para se ter acesso a informacao, por exemplo, é basilar ndo somente perceber os
grupos por onde a informacdo circula, mas também quais sdo as informacbes que
circulam nesses grupos, de maneira que se identifique quem serdo 0s possiveis
interlocutores. N&o deixando de ser importante também ressaltar o equilibrio necessario
entre “’proximidade’ e ‘distancia’ que 0 antropdlogo deve procurar manter para
‘sobreviver’ sob as politicas dos terreiros.” (SILVA, 2015; p.39).

Como bem nos ilustra Wagner Gongalves da Silva (2015) em O antropologo e sua
magia: trabalho de campo e texto etnografico nas pesquisas antropoldgicas sobre as
religides afro-brasileiras, ao discorrer sobre os problemas encontrados ao longo do

trabalho de campo na escolha dos interlocutores por alguns antropélogos:

75



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Assim, embora as licbes de metodologia nos orientem a coletar
depoimentos representativos do maior numero possivel dos segmentos
sociais que compdem as sociedades ou grupos observados, nem
sempre isso é possivel. A experiéncia mostra que o préprio campo
condiciona o que observar e a quem. Nas religides afro-brasileiras, a
estrutura hierarquica que localiza as pessoas por sua senioridade
inicidtica, cargo e importancia no grupo dificulta um dialogo
indiferenciado do antrop6logo com todas as pessoas do terreiro, ao
menos de forma explicita ou oficial. (SILVA, 2015; p.39).

Mas voltando ao que reflito ser uma conversa, o povo de santo® — onde também
me incluo, no que perpassa pela légica de ser pesquisadora e iniciada nessa religido —
tém sua forma de permitir que pesquisadores/curiosos que buscam informagdes sobre
seus modos e costumes, adentrem seu terrei(torio). Nesse cenario, o tempo é outro’!

Essa reflexdo sobre a temporalidade no pensamento antropoldgico da sociedade
atual é definida por Johannes Fabian (2013) como “alocronico” em O Tempo e o Outro:
como a antropologia estabelece seu objeto. De maneira que, esse “alocronismo
fundacional da antropologia” ¢ percebido como um problema permanente e de fato

latente nas metodologias etnogréaficas. E o tempo do outro!

Antes de mais nada, o fato de parecer possivel recusar a coetaneidade
a outra pessoa, OU a outros povos, sugere que a coetaneidade ndo é
nem um fato transcultural nem uma condicdo transcendental do
conhecimento. O termo coetaneidade foi escolhido para assinalar um
pressuposto central, ou seja, o de que todas as relagcdes temporais e,
portanto, a contemporaneidade, estdo embutidas na préxis
culturalmente organizada (FABIAN, 2013; p.69).

Makota Kidoialé
Bairro Santa Efigénia/BH, 2019.

Diante do imenso portdo de ferro alaranjado que recobria a fachada da casa de
Makota Cassia, ela me recebe e me convida para entrar em sua residéncia. Logo me
apresenta ao seu conjuge e a sua filha, que estavam na varanda ao lado da sala de estar,

tentando parafusar uma rede na parede. Aguardo sentada no sofa a dgua que me foi

& Me refiro aqui a toda comunidade religiosa do candomblé que se intitula pertencente a essa religido
dessa maneira.

7 Ler DIENE, A. A L; AHUALLI, I. F. LUGAR DE MAIS VELHXS - Uma observagio
fenomenoldgica dos limites espaciais no terreiro de candomblé Tumba Nzo Jimona dia Nzambi.
2019.

76


http://lattes.cnpq.br/4688462694996135

Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

oferecida, enquanto observo sua residéncia e a dinamica dos seus familiares ao mesmo
tempo em que pai e filha brincam tentando parafusar a rede nova na parede da varanda.

Assim falamos do qudo quente estava a cidade por conta da época das
queimadas, enquanto riamos do barulho que a furadeira fazia vez ou outra durante a
prosa. Nessa deixa, ela me relata um pouco sobre a experiéncia de morar naquele espago
novo e que ainda estava em processo de obra, dizendo 0 quédo “estranho” era se mudar
para um espaco onde “ndo se sentia pertencente”, porém sendo agora a “sua residéncia”,
refletindo sobre a relagcdo do espaco em que se mora com o reflexo da personalidade da
familia que o habita (HEIDEGGER, 1954; p.6).

Sentada no sofd com as maos apoiadas entre as pernas, Makota me relata de
como tem sido diferente morar em um lugar novo somente com seu cénjuge e seus
filhos, depois de tanto tempo habitando um espacgo dentro do quilombo urbano Manzo e
tdo proximo ao terreiro de candomblé. E finalizou dizendo que seguia modificando e
decorando a casa até que tivesse a sua “cara”. Percebi que ela queria mais me escutar,
do que falar. Assim, comecei a falar um pouco sobre mim: quem eu era, 0 que eu
estudava e 0 que me levou até ali, a querer conhecer um pouco sobre o terreiro e
comunidade quilombola da qual ela era a porta voz. Desse modo, ao falar que eu era
Arquiteta e Urbanista de formacdo académica, ela comecou a me descrever a residéncia
de Mae Efigénia, localizada algumas ruas abaixo da que ela mora. De forma nostalgica,
disse gue sua mde “escavou 0 terreno e construiu a casa onde moravam, por ser mais
facil escavar do que ir buscar pedras para aterrar”. Mée Efigénia em meados da década
de 1970, construiu a moradia que abrigaria toda a familia até 0 momento da intervencao
da prefeitura. E curiosamente, pontuou que sua “mae tinha um costume de mudar as
portas de lugar da casa varias vezes ao longo do ano, dizendo que “precisava circular a
energia da casa” de tempos em tempos e que isso impedia ter ma sorte dentro na
residéncia”. Brincando, a Makota nomeou essa tecnologia intuitiva construtiva de

“Tecnologia Africana”.

77



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Figura 1- Colagem: “Duas perspectivas: da varanda da casa de Mametu Miandé e uma parte do Barrac&o do
Terreiro Manzo Ngunzo Kaiango”

Esse costume que faz parte da maneira pela qual a matriarca se relaciona com o
ambiente e 0 espaco que ela chama de “casa”, nos mostra atraves do que resolvi nomear
de arquivivéncia, como o espaco € mutavel e modelado pelo individuo que o vive.
Todas as esquadrias de portas e janelas que foram realocadas de tempos em tempos por
Mametu Muiandé ficam expostas. Ndo se demonstra nenhuma preocupagéo em recobrir
ou pintar aquele espaco que acomodava uma porta que foi trocada de lugar, esse espaco
se mantém com tijolos aparentes, como cicatrizes que contam as aventuras de suas
marcas (SEGAUD, 2016; p.217).

Mametu Muiandé
Bairro Santa Luzia/DF, 2020.

Na subida de uma rua bem ingreme em uma estrada de terra, se avistava o0
terreiro Manzo Ngunzo Kaingo, praticamente de esquina e sem identificacdo na fachada
principal - objeto muito comum na vista frontal desses terrei(torios). J& era noite quando
cheguei com Makota Céssia, uns cachorros e alguns gritos de criancas saudosas nos

78



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

recebiam na entrada. Subimos por uma porta lateral, que dava acesso até a parte mais
alta, acima do nivel da rua, onde acomodava a casa de Mae Efigénia e de alguns outros
familiares. Essa passagem lateral pela qual entramos que também dava acesso a parte
religiosa ilustrou a sutil separacdo no uso dos espacos, de maneira que para se adentrar
pela entrada principal das atividades religiosas seria necessario subir um pouco mais a
rua enladeirada.

Sentada em uma cadeira, Mametu Muiandé conversava em uma roda com outras
pessoas que aparentavam ser mais velhas dentro da hierarquia do candomblé. Naquele
momento, percebi o contexto e cumprimentei de longe até o momento que Makota
Céssia me convidou para ir até l& me apresentar.

Sentei e me apresentei. Apesar da dificuldade em prosseguir com o didlogo, uma
vez que a todo o momento alguém interpelava e perguntava algo a Mametu sobre
questdes do terreiro ou soltava uma piada e se perdia o foco da fala, aguardei de forma
respeitosa e paciente. Até que Mametu fez um sinal com a cabeca de que estava ciente
de quem eu era e 0 que eu estava fazendo ali. Assim, ela deu o desfecho da conversa e
rapidamente Makota me convidou para conhecer a parte da varanda, uma area coberta
em frente a casa de Mée Efigénia que ficava acoplada no mesmo terreno que o terreiro
de candomblé.

Figura 2- Colagem: "Vista panoramica das fachadas"

“E, essa é a minha casa, filha”
Em uma breve analise da tipologia construtiva manifestada na Arquitetura desse
espaco, perpasso pela logica espacial das construcdes religiosas como barracdo, cozinha

e casas de santo, mas me volto para o breve entendimento da dindmica interna da

79



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

residéncia de Mametu para o desenrolar desse texto, através do que denominei de
arquivivéncia.

As edificagdes religiosas como barracéo, algumas casas de santo, cozinha e a
residéncia em estudo s&o em alvenaria com e sem reboco, algumas com fissuras,
rachaduras, pintadas interna e externamente com cal e cobertas com telhas de
fribrocimento. De maneira geral, essas edificacfes apresentam um estado de
conservacdo um tanto gasto, com esquadrias em madeira e metal, em que o piso,
embora seja em cimento sem acabamento, cimento queimado ou ceramica, ainda assim
ndo apresenta tanto desgaste.

A residéncia em que Mametu reside é simples e funcional, feita em concreto
armado sendo perceptivel em suas paredes as partes ndo rebocadas, com tijolos
aparentes, demonstrando a substituicdo de antigas portas e janelas. Apesar da estética
compacta, a pequena casa acomoda 6 comodos sendo: 2 quartos, 1 banheiro, 1 cozinha,
sala de jantar e de estar, com varanda e lavanderia na area externa.

Figura 3- Colagem: “Fachada principal da casa de Mametu e uma parte do Barracéo”

Mae Joana

Mée Joana ou Seciluanda, irma carnal de Makota Céassia e filha consanguinea de
Mametu Muiandé, conversava com seu outro irmdo quando fui convidada a me

aproximar, durante a pausa que deram na conversa. No siléncio que me recebeu,

80



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

aguardei ela introduzir o didlogo, percebi que ela ja sabia quem eu era entdo puxei
assunto perguntando se todos moravam naquele espaco. Ela me respondeu gentilmente:
“A nossa familia é enorme, mas aqui, nessa drea, aqui mora s a mae e o marido dela.
Ai ainda tem mais duas casas depois da casa da mde. Uma mora a familia da Barbara
e na outra, mora a familia da Beatriz.” - respectivas netas e suas familias. Assim,
comentei sobre a conversa que tive com sua irma, Makota Cassia, onde ela falava sobre
a arquivivéncia de sua mae. E confirmou com orgulho: “E, minha mde é uma grande
arquiteta, tudo aqui que foi construido, saiu da cabeca dela. Ela sempre tem que ter um
material de constru¢do em casa, se ela ndo tiver, enlouquece todo mundo aqui”,
finalizou rindo e levantou me chamando para nos juntarmos a Makota Céassia e a
Mametu na varanda de sua casa.
Quando chegamos, a matriarca me convidou para me sentar no pequeno banco
ao lado e continuou a conversa com sua filha. Em uma das pausas, eu comentei com ela:
A: “Me disseram que a senhora é uma grande Arquiteta, que a senhora quem
fez tudo isso aqui.”
Mametu: “E minha filha, tudo foi eu quem fiz...”
A: “A senhora que bolou tudo?”
Mametu: “Eu que bolei tudo! Junto uns paus, pego umas telhas que estéo

sobrando e fiz essa varanda aqui.”

Figura 4- Colagem: "Entrada principal do terreiro Manzo e materiais de constru¢ao”



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020
Logo em seguida, as criangas que corriam em volta brincando de “imitar o santo™®,

atravessaram a roda de conversa correndo e gritando e se mudou de assunto.

Leve como brisa, intensa como tempestade, volatil como vento

Nas tradicOes religiosas afro-brasileira, em especifico as tradi¢cbes advindas com
0s grupos Bantos® - entre elas Tumba Junsara, Bate Folha, Bate Folhinha, entre vérias
outras, a divindade que representa entre muitas outras caracteristicas ontoldgicas, a
inquietude e a volatilidade, é chamada pelos candomblés de nacdo Angola de Matamba,
Kayango ou Bamburucema. A brisa leve, o vento fresco que traz a chuva e o vento
gelado que nos arrepia e pede respeito. O cata-vento muda de direcdo com o soprar do
vento, como bem diz o saber popular, quando algo acontece de acordo com as
expectativas projetadas: “Esta de vento em popa”. Assim me transpareceu ser Mametu
Muiandé, cuja cabeca tem como divindade essa Nkisse™°.

Observando as conversas que tinhamos em que muitas ndo eram conduzidas até
o final por interferéncias externas ou pela propria natureza de sua fala, assim também se
mostrou sua residéncia, sendo visivel nas paredes internas e externas a casa, a
quantidade de portas e janelas que foram realocadas. Demonstrando sua arquitetura
espontanea e de “tecnologia africana”. Nao faco critica de maneira alguma a essa
maneira de viver e lidar com o espaco. Ao contrério disso, os didlogos e a percepcéo
aqui expostos me fizeram compreender um pouco a logica de convivio e habitat
(HEIDEGGER, 1954; p.9). O espaco escrito e vivido por Mametu é um reflexo de sua
natureza espontanea e inquieta.

Aos que chegaram até aqui, entendo que seja pertinente continuar a leitura na
expectativa de alcancar uma conclusdo que nos dé uma boa justificativa sobre o que me
direcionou a observar como a residéncia de Dona Efigénia descreve seu modo de vida a
partir de sua esséncia. Bem, a cerca de pouco mais de um ano, estudo esse terrei(torio) e
escolhi expor a analise sobre essa residéncia a partir das conversas que tive com as

interlocutoras supracitadas, e como dito, essa minha “analise” se baseia em demonstrar

8 As criangas que crescem nesse contexto religioso costumam brincar de imitar “os santos” quando estdo
manifestados e seus filhos ficam em transe.

® Ver DIENE, Andréa Leticia Carvalho Guimarées et al. LINGUAS AFRICANAS NO PORTUGUES
BRASILEIRO. Revista Calundu-Vol, v. 3, n. 1, 2019.

10 palavra de origem Banto, que se refere a Divindade para os candomblés de Nagdo Angola.

82



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

como 0 espaco que vivemos ou a arquitetura que fazemos é (d)escrital’ por quem
somos, pela caracteristica ontoldgica que modela cada individuo.

As paredes que mudam de cor ou de lugar ao longo do tempo, os moveis que
desenham o layout dos ambientes, as portas e janelas que mudam de lugar, todos esses
aspectos fisicos que se manifestam fenomenologicamente escrevem no espaco a
personalidade de quem o habita. Quanto ao desfecho esperado para cada entrevista aqui
narrada, deixo um trecho do relato da antrop6loga Rita de Céssia Amaral descritas por
Vagner Gongalves da Silva como “algumas das situa¢Oes pelas quais a maioria dos
etnografos da &rea certamente ja4 passou” no livro O Antropdlogo e sua Magia:
Trabalho de Campo e Texto Etnogréafico nas Pesquisas Antropoldgicas sobre Religides
Afro-brasileiras (SILVA, 2015). Um tanto comico e exagerado sobre a paciéncia
necessaria — ou o tempo lido de maneira ocidental — para o pesquisar em terreiros de

candomblé:

Ai vocé vai naquela festa esperando, principalmente quando vocé é
ingénuo e nunca foi, que o pai-de-santo va falar com vocé, mas ele
estd ocupadissimo, atendendo todo mundo e [...] cuidando das
iniciagOes e vocé vai ficar 14 sé assistindo a festa. Sem contar que eles
falam que a festa comega as oito horas da noite e comeca a meia-noite
(quando comeca a meia-noite). Vocé fica 14 e ndo pode ir embora
porque vocé ndo sabe se pega mal ir embora antes que acabe. Além do
mais, vocé é um pesquisador, entdo vocé tem que ver tudo. Entdo,
vocé fica I4 até as seis horas da manhd, quando vao servir o peixe ou
qualquer coisa do tipo, que vocé nao sabe se deve comer por causa da
cara que aquela comida tem, queimada e esturricada, geralmente.
(Entdo, quando te mandam comer obi, aquela coisa horrivel, amarga,
gue vocé ndo suporta e ndo sabe se engole, se vai esperar cuspir.) E ai
ele combina que vocé pode ir durante a semana e se vocé for muito
legal ele vai te dar uma entrevista, onde ele vai mentir descaradamente
durante duas horas na sua fita. E claro que ele ndo é obrigado a dizer
nada para vocé, mas todo ritual acontece. Vocé vai ouvir, vai ficar
cheio de davidas e ai vocé vai voltar para perguntar e ele vai ti contar
outra historia completamente diferente. Em geral vai falar mais sobre
a casa dos outros, e assim o conhecimento é sempre diagonal. Vocé
entrevista um e aprende sobre o outro. Até vocé perceber que isto
pode se tornar uma estratégia, a impressdo é de perda de tempo e
energia. Eu passei por isso varias vezes... Acho que depois vocé
acostuma [...] porque se vocé esta no grupo vocé sabe qual é a Idgica e
tem que se submeter a ela se quiser estudar candomblé (SILVA,
1998; p.43).

11 Aglutinagdo das palavras “descrita” e “escrita”. Uma brincadeira com que é narrado/descrito e o que é
escrito/transposto/impresso nas paredes da casa.

83



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Referéncias Bibliograficas

ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de. “Os quilombos e as novas etnias”. In:
Quilombos: identidade étnica e territorialidade. Rio de Janeiro: Editora FGV, p. 43-81,
2002.

DIENE, Andréa Leticia Carvalho Guimares et al. “Linguas africanas no portugués
brasileiro”. In: Revista Calundu — Vol, v. 3, n. 1, 2019.

DIENE, A. A. L.; AHUALLI, I. F. LUGAR DE MAIS VELHXS - Uma observacgio
fenomenoldgica dos limites espaciais no terreiro de candomblé Tumba Nzo Jimona dia
Nzambi. 2019.

EVARISTO, Concei¢do. Becos da memdria. Pallas Editora, 2017.

FABIAN, Johannes. “O tempo e o outro emergente”. In O Tempo e o Outro: como a
antropologia estabelece seu objeto. Petropolis: Vozes. Pp. 39- 70, 2013 [1983].

HEIDEGGER, Martin. Construir, Habitar, Pensar. [Bauen, Wohnen, Denken] Trad. de
Marcia Sa Cavalcante Schuback (1951) conferéncia pronunciada por ocasiao da"

Segunda Reuniao de Darmastad", publicada em Vortige und Aufsitze, G. Neske,
Pfullingen, 1954.

MALINOWSKI, Bronislaw. Argonautas do Pacifico Ocidental. S&o Paulo: Abril
Cultural, 1976 [1922]

MARQUES, Carlos Eduardo et al. Bandeira Branca em Pau Forte: a Senzala de Pai
Benedito e 0 Quilomblé urbano de Manzo Ngunzo Kaiango. 2015.

SEGAUD, Marion. Antropologia do espaco: habitar, fundar, distribuir,
transformar. S&o Paulo: SESC S&o Paulo, 2016.

SILVA, Vagner Gongalves da. O Antropdlogo e sua Magia: Trabalho de Campo e
Texto Etnografico nas Pesquisas Antropoldgicas sobre Religibes Afro-brasileiras/
Vagner Gongalves da Silva. — 1° ed., 22 reimp. — Sdo Paulo: Editora da Universidade de
Sé&o Paulo, 2015.

RATTS, Alex. Eu sou atlantica. Sobre a trajetoria de vida de Beatriz Nascimento. Sao
Paulo: Instituto, 2006.

Recebido em: 07/05/2020
Aceito em: 10/05/2020

84


http://lattes.cnpq.br/4688462694996135

Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020
PRESERVA(;AO ANCESTRAL SILENCIOSA

Marcos Rodrigues®
DOI 10.26512/revistacalundu.v4i1.30510

Resenha do livro: SOUSA JUNIOR, Vilson Caetano de. ljexa, o povo das aguas.
Recife: Ed. Liceu, 2019.

A leitura do livro ljexa, o povo das &guas, de Vilson Caetano de Sousa Janior,
confirma a ideia de que o conhecimento é uma fonte inesgotéavel, principalmente no
ambito das ciéncias humanas e sociais. O leitor menos informado que s6 olhar a capa
pode imaginar que seja apenas mais uma publicacdo sobre candomblé. E, assim, estara
perdendo a oportunidade de conhecer um dos elementos formadores da diaspora
africana na Bahia: o povo ljexd. Um trabalho investigativo que traz importantes
informacGes sobre etnicidades, memoria, resisténcia e legado cultural, além de ampliar a
visibilidade sobre as nacdes de candomblé a partir de uma preservagédo silenciosa da
ancestralidade.

O autor apresenta um discurso préprio de quem transita no segmento dos estudos
afro-brasileiros, dialogando com outros pesquisadores, antigos e contemporaneos, para
fundamentar a busca da existéncia subjetiva da comunidade ljexa no universo do
candomblé da Bahia. O texto agradavel possui uma narrativa dindmica, sem linguagem
rebuscada, beirando o humor em vérias passagens, o que garante a fluidez da leitura.
Surpresa maior € a série de revelagcBes trazidas ao conhecimento do leitor,
especialmente a de que ljexa ndo é apenas um ritmo musical ou um toque religioso,
como ficou convencionado pelo senso comum. Por isso, a leitura do livro deve ampliar
o0 horizonte das relagdes étnicas e da historia do candomblé na Bahia.

Antes, vale dizer que o texto desperta o leitor pelo leque de curiosidades e o
conduz até o fim, apesar de ter seus objetivos bem definidos e alcancados.

Vilson Caetano de Sousa Junior, professor da UFBA, pesquisador da area de
antropologia, autor de varios livros sobre relacBes étnico-raciais e alimentagdo, é da
nova geracao intelectual mais atenta a sua comunidade na didspora africana, tornando-a

objeto de investigacdo para falar dos seus com propriedade, sem o olhar forasteiro.

! Universidade Federal da Bahia — UFBA. E-mail. jmbr@bol.com.br

85


mailto:jmbr@bol.com.br

Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Em Salvador, trés encontros de na¢Ges de candomblé foram realizados e em
nenhum deles a cultura ljexa apareceu como elemento formador da religiosidade afro-
brasileira na Bahia. Entretanto, a partir de um laudo antropoldgico elaborado para
respaldar o pedido de tombamento de um terreiro, o livro traz a luz o mapeamento do
grupo étnico reconhecido como ljexa na cidade e a historia do 11é Axé Kalé Bokun, que
se desdobra na histéria de vida do seu fundador Severiano Santana Porto.

Categorico ao abordar a presenca do povo das aguas na Bahia, Sousa Janior abre
um novo caminho sobre as questdes que envolvem as relagdes identitarias entre as
nacOes de candomblé. O recurso a algumas citagdes sutis faz compreender a existéncia
da cultura ljex& nesse universo, tendo em vista a sua significativa contribuigdo. Seguir
o0s passos do pesquisador, na coleta de dados sobre a trajetdria do terreiro e da histéria
de vida de Severiano Porto, facilita obter a nog@o do reparo historico da cidade atraves
do oficio antropoldgico.

Se néo fosse o crime da escraviddo sobre os nossos, trabalhos como esse talvez
ndo se fizessem necessarios para reconhecer quem é quem na negritude e no candomblé
da Bahia. O livro apresenta a marca do deslocamento entre grupos africanos na diaspora
que buscavam escapar dos atos de perseguicdo da politica colonial. Dividido em cinco
momentos, conforme relata, como um quebra-cabeca, 0 cruzamento de informacdes, o
trabalho de investigacdo foi gerando fatos, lembrangas, histérias de vida, a historia de
um terreiro e a forca de uma tradicdo religiosa mantida até entdo no plano da
invisibilidade.

A comunidade do terreiro surge no fim do século XI1X, no bairro de Plataforma,
atualmente na regido do subdrbio ferroviario, cujo acesso soO era possivel de barco pela
Peninsula de Itapagipe. Observar o local daquele tempo com os olhos de hoje possibilita
imaginar a dificuldade de circulacdo entre alguns bairros da periferia de Salvador. Era o
tempo da pequena cabotagem que compunha o cenario da Baia de Todos os Santos, com
0 transito de pessoas em alvarengas e o transporte de produtos comerciais em saveiros.
E parte desse tempo heroico vivido por nossos antepassados que o autor conta no livro.

Assim, a narrativa se estende as estratégias de deslocamento do grupo ljexa para
garantir a preservacao da sua cultura religiosa e chega aos fragmentos da trajetéria do
fundador do Ilé Axé Kalé Bokun. O trabalho preenche uma lacuna importante nos
estudos étnicos e entre as comunidades de terreiro. E um dos seus méritos estd na

abordagem sobre a atuacdo do grupo em estudo nos bairros periféricos da cidade baixa.

86



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

E mais uma luz que se acende sobre a escuriddo do nosso passado cuja memoria nio sai
do controle da escravid&o e suas vertentes contemporaneas.

As discussdes no meio académico e nas comunidades de terreiro certamente
cresceram com esta publicacdo que adentra um territrio ainda pouco explorado pelos
estudos afro-brasileiros. O relato descortina os rastos das liderangas religiosas de um
nlcleo de africanos residentes no centro de Salvador, como prefere denominar o autor,
com suas estratégias para garantir sua preservacdo. O estudo expde dados que
certamente cruzam com a histéria de outras casas e liderangas ja conhecidas em outras
pesquisas realizadas, conforme ressalta na reviséo bibliogréfica.

O grupo ljexa ja exercia a sua mobilidade urbana em Salvador. A narrativa
demonstra o rigor da investigacdo realizada em subidas e descidas, entradas e saidas,
idas e vindas, achados e perdidos, unifes e separacdes, com a forca das entrevistas, as
buscas em arquivos e cartorios e outras ferramentas do trabalho de campo. Assim, no
exercicio da escrita, Sousa Junior prende o leitor a medida que fornece curiosidades e
dados preciosos sobre essa resisténcia identitaria que transita na mistica do territorio de
uma cidade cercada e minada pelas aguas.

Outro aspecto interessante do livro é o de ordem iconografica. As imagens
reproduzidas contribuem amplamente para o reconhecimento de elementos étnicos,
simbolos religiosos, instrumentos musicais, meios de transporte, lugares, documentos e
pessoas que fizeram e fazem a historia do candomblé da Bahia. Algumas imagens
apresentam uma cidade distante e estranha, porém muito familiar aos olhos de quem
conheceu um pouco da antiga Salvador ou ouviu historias dos seus mais velhos. O
letramento é importante, mas a imagem quando aparece abre um caminho de memaria e
imaginacdo infinito.

O candomblé agora tem mais uma nacdo marcada pela resisténcia e reconhecida
ap6s a publicacdo desse livro sobre o povo das aguas. E um trabalho que desvenda a
existéncia da identidade ljexa como origem étnica, o perfil do orixa Logun-Edé, o perfil
do babalorixa Severiano Santana Porto e a historia do I1é Axé Kalé Bokun. O autor
mistura suas habilidades de religioso, intelectual e pesquisador para dar conta de uma
etnografia ainda por ser escrita a respeito da historia do candomblé. Entre outros
destaques do livro esta a identificacdo do terreiro como secular, tdo antigo quanto

aqueles considerados os primeiros de que se tem noticia.

87



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

A publicacéo de ljexa, o povo das &guas oferece grande contribui¢do aos estudos
étnicos e suas afinidades com a antropologia, a historia, o urbanismo, a religido, a
oralidade e a memoria. O autor coloca em foco o grupo ljexad como protagonista na
formacdo do candombleé, que, apesar de atuar sutilmente e de forma significativa, ainda
ndo fora percebido nos estudos afro-brasileiros. Apos a leitura de cada momento
(capitulo) do livro, é possivel fechar os olhos e imaginar a cidade de Salvador como um
caldeirdo de culturas segregadas em permanente ebuli¢do, cujos elementos da etnicidade

se apresentam em mais um exemplo de acdo e experiéncia na didspora africana.

Recebido em: 04/03/2020
Aceito em: 22/04/2020

88



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

MAE JANE DE OXOSSI

Joyce Viana de Araujo!
DOI 10.26512/revistacalundu.v4i1.30437

Uma singela oferenda a Mae Jane do Oxossi, a benga minha méae?.

— Minha filha...

Kajide repousa suas vistas nos olhos molhados de sua menina, olhos inquietos
com o bradar das trovoadas, que banhavam o céu de prata. O clardo iluminou o Alafia,
‘¢ chegada a hora’, quarto inundado de obrigacéo, quarto empapado de ancestral.

— Minha filha, vocé herdou a Casa de Xang6, Xangd ndo quer... Xangb néo

quer que sua Casa feche...

— E foi assim que tudo comecou minha filha, foi assim que eu, a Ekedi de
Xangd herdei esta casa, Orixa ¢ uma caixinha de surpresa. O ouvi minha vida inteira
que Ekedi ndo podia isso, que Ekedi ndo podia aquilo, que somente quem dava Santo
podia ser Mae de Santo, pelo menos era o que os mais velhos, daqui do Rio, falavam pra
gente. Eu jamais imaginei que eu herdaria a casa de sua V0. Agora ca estou eu, com esta
responsabilidade. Se eu recebi olhares desconfiados? Eu os recebo até hoje, e 6 que sua
avo faleceu faz uns cinco anos. Diziam e dizem até hoje: “Ué, como assim Ekedi? Sua
Mae de Santo é uma Ekedi? Mas... e isso pode agora é?”” Agd por dizer isto, mas pouco
me importa 0 que essa gente fala, do que essas méas linguas me acusam. E o que € que
eu devia ter feito, entdo?! D& vontade de perguntar, o que eu deveria ter feito?... Ter
dado as costas ao Sagrado? Ter dado as costas a Xangd? A meu Pai que pedia por Casa?
Por causa de vocés, por causa do ser humano? Entdo se um Oga ou uma Ekedi herdam a
Casa de Santo, eles devem virar as costas ao Sagrado e ouvi 0 que VOCés estdo
dizendo?! Porgue minha filha, como as pessoas falavam..., e olha que era gente do axé!
“E a hierarquia, cadé a hierarquia? I1sso ndo pode! Uma Ekedi, Mae de Santo?” Eu ndo
pedi por nada disso minha filha, e eu tenho como provar, porque ao contrario do que se
V& por ai hoje, eu sou do axé, eu realmente sou do axé, eu tenho familia de santo, ainda

tenho alguns irmdos vivos e que podem dizer de onde eu vim, que podem comprovar a

1 Graduanda em Letras na Universidade de Brasilia. E-mail: jmaravilhaa@gmail.com
2 Texto revisado por Daniela Ramos.

89


mailto:jmaravilhaa@gmail.com

Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

minha historia, e as pessoas, minha filha, as pessoas deviam respeitar a histéria dos
outros. Vim me falar de hierarquia... Hierarquia?! Eu te pergunto onde esta a hierarquia
quando um Babalad diz a meu irmo de santo: ‘O vocé deve bater cabega pra ela, em
sinal de respeito, ela é sua irmd mais velha’ e meu irmdo de santo me vem com a maior
das ironias e diz: ‘Ah mas vocé ndo vai querer mesmo que eu bata a cabecga pra Vocé,
né?’ Hoje é isso ai que vocé vé, meu irmao de axé, o Renatinho, quase ndo me da um
bom dia, s fala se eu falo com ele, eu ndo fago questdo que bata cabeca pra mim nao,
mas vocé mesma viu, Renatinho nunca pode aparecer la em cima no barracdo, depois
que o barracdo dele encheu, vive sempre ocupado, eu ndo consigo falar com meu irméo
e eu tenho precisado muito dele, e ele sabe! Hoje, se eu quiser falar com ele, eu tenho
que marcar com a secretaria dele, vocé acredita nisso? Vocé mesma viu naquele dia, nds
chegamos, eu disse a ele que precisava falar com ele de algo importante... Renatinho me
subiu pra casa dele, e sO desceu pra Gira de Malandro, quando vi Renatinho ja estava
com seu Zé, e mais um ano se vai... Sera que ele em nenhum momento pensa: ‘sera que
minha irma esta precisando de alguma coisa?’ N0sso pai nos ensinou a cuidar uns dos
outros, eu até quando ndo posso, que estou apertada de dinheiro, dou meu jeito e vou
com Joana a Casa dele, mas ninguém nunca pode fazer nada por mim, ninguém vé o
meu sacrificio, esse negocio de Casa de Santo, me doi dizer isso, mas subiu a cabeca de
meu irmao! E ndo vai ser eu que vou ficar atras, porque ele mais do que ninguém sabe
como depois que nosso pai, depois que Kajidé morreu..., como preciso dele..., e ele sabe
que eu preciso dele!

O tem umas coisas que vejo hoje em dia, que eu me pergunto... Agd por isto...
Mas eu me pergunto onde esta o0 Orixa?... O antigamente n3o tinha isso no, de filho de
santo responder Pai de Santo ou gritar com Pai de Santo. N&o era Lurdes?

— Sim, Senhora!

O eu e Lurdes somos de uma época que ndo se faz mais, em que esse tipo de
coisa ndo existia, sabe por que minha filha? Porque Orixa passava, Orixa ndo permitia
isso ndo. N&o era Lurdes?

— Sim, Senhora, eu mesma quando brigava com a falecida Mae Marilene, Mae
Jane lembra, a Senhora mesmo viu varias vezes, eu esbravejava com Marilene, dizia que
ia embora, que nunca mais ia voltar, e Marilene sé dizia: — Ah vocé quer ir embora?
Pois ja vai tarde, pegue seus panos de bunda e va! Quem disse que eu conseguia passar
do portdo? O Santo me pegava era no portéo, no portdo! Era fogo na nossa época, santo

pegava a gente, ou levava a gente a forca de volta pro barracéo!

90



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Ouviu minha filha?! E isso que eu tenho falado..., hoje em dia, filho de santo
falta dar na nossa cara, e nada acontece! Foi igual com a Joana, aquele dia foi a prova
disso, eu t6 com Marina aqui conversando, ai eu pedi para Joana fazer ndo sei 0 qué,
que eu ja nem me lembro..., menina! A Joana gritou nessa mesa ai, bateu a mao na
mesal... E 6 que eu nem falei nada demais, ndo foi Joana?

— Sim Senhora!

E eu falei: O Joana eu n3o sei onde Obaluaiyé estava, eu de verdade eu ndo sei
onde Obaluaiyé estava... Eu ndo te disse isso Joana?!

— Sim senhora!

Muita coisa minha filha j& ndo se é como antigamente, antigamente, minha filha,
Orixa prendia seu escravo, prendia seus exus, prendia por ma conduta, prendia por
desrespeito, quantas vezes Dona Limeira ndo voltava revoltada comigo, porque eu
falava “Dona Limeira, ja chega Dona Limeira, ja deu a hora, vamo embora Dona
Limeira”, ah minha filha ai mesmo que ela pirragava, quando ela ndo se juntava com
Seu Sete de sua Vo, ela virava pra Seu Sete e falava: “O Seu Sete, Fuketi td mandando a
gente embora, pode isso Seu Sete?” Rodavam, rodavam, ai eu retornava, e ela
continuava, até uma hora que ela disse: “Fuketi, cé ndo é minha Fuketi, Fuketi!”, ah
minha filha ai ja mandei logo: “Nao sou mesmo ndo, Dona Limeira! Mas eu sou a Ekedi
do Dono deste Ori, e eu disse que ja chega, e ja chega Dona Limeira!” Pra qué minha
filha, eu ficava tempos sem ver Dona Limeira, tempos, pra mais de dois meses, ndo era
Lurdes?

— Sim, Senhora!

Mas quando ela voltava também, vinha soltando fogo pelas ventas: “Fiquei presa
por sua causa Fuketi”, eu ria ¢ falava: “Mas Dona Limeira, por minha causa mesmo nao
Dona Limeira”, minha filha pense em um exu que me deu trabalho foi essa Dona
Limeira... Saudades de Dona Limeira..., como sinto saudades... Hoje, exu fala de
transar, exu xinga, exu faz o que quer, exu ndo tem hora de ir embora, exu ndo tem
doutrina, porgue antigamente vocé doutrinava exu!

— Mée a senhora era brava, viu!...

Minha filha, a gente ndo pode d& mole, ndo devemos maltratar, mas precisa de
disciplina. Teve uma vez |4 no Renatinho, nessa época eu tava afastada da Casa de
Marilene, ai Dona Limeira veio em terra, eu td de ca vendo toda a ruaca né! Sentada
estava, sentada fiquei, t6 vendo Dona Limeira bebendo, e bebendo... Um monte de

Ekedi enfiando mais bebida e mais bebida em Dona Limeira, e Dona Limeira a

91



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

vontade..., e eu c4, até que aquilo comecou a me irritar... Fui até a Ekedi e disse:
“Minha filha, ndo dé mais bebida pra ela”, a Ekedi me vira e diz: “Quando ela vem aqui
mae, eu sempre faco assim, ela sempre bebe muito.”, “Ah ¢?! Ela bebe muito?! Dona
Limeira, & Dona Limeira venha ca! O minha filha, ela ndo pode beber, e ela sabe disso,
ndo é Dona Limeira? A senhora ndo sabe que ndo pode beber?” E Dona Limeira la
fingindo que ndo t4 me ouvindo, voltei a falar pra menina: “Vocé deixe essa bebida ai
no chdo mesmo, pode deixar que ela pega, ndo é Dona Limeira? A senhora ndo ta
bebendo? Deve ser porque pode beber! Entdo pegue a bebida! Pode vir pegar Dona
Limeira! Eu quero que a senhora pegue! Pode deixar minha filha, que ela pega, ndo
pega Dona Limeira?’” E a encarei, Dona Limeira me olhou, deu as costas e saiu
andando... O ponto minha filha, é que tudo deve ter regra. Nao tem essa de endeusar
exu. Hoje em dia, 0 povo estd com essa mania de endeusar exu catico, e acaba
prejudicando até o proprio exu, porque ele fica muito tempo em terra, e ndo trabalha.
Mas, hoje infelizmente as coisas se perderam, por exemplo, eu estava presente quando
Marilene recolheu Lurdes, Barbara e Toinha, fiquei quase todos os dias, quando dei por
mim, um dia antes da saida, minha filha, me deu uma caganeira, de suar frio, e eu disse
pra mim mesma que eu ndo tinha condicdes de ficar ali, eu precisava ir embora pra
minha casa, eu estava para ajudar minha irma de santo, e ajudei Marilene no que eu
pude; chamei Marilene, botei minha cabeca no chdo, Xangd virou e eu disse: “Meu
Velho... O Senhor me desculpa meu Velho? O Senhor viu que eu fiquei todo esse tempo
e ajudei sua menina no que eu pude. Mas td passando muito mal meu Velho, eu preciso
ir pra minha casa, Agé meu Velho.” e Xangé me deu Ago6, quando estou me arrumando
para ir embora, me vem Marilene: “Ta se arrumando por qué?”’, “Eu ja te disse
Marilene! Eu vou embora, eu t6 passando muito mal”, ¢ Marilene me grita: “Eu quero
ver vocé conseguir passar por esse portdo!” Passei linda, porque Xangd respondeu a
meu chamado. Ai, as pessoas vém me falar de Hierarquia?! Hierarquia?! Porque entdo
ndo respeitam essa hierarquia que tanto falam? Veja eu sou a Mae Pequena da mulher
de Renatinho, vocé mesma viu com seus olhos, a mulher foge de mim como o diabo
foge da cruz, finge que ndo me V&, ela passa de um lado pra outro, pra ndo me tomar
benca, e Orixa ta vendo isso, agora Zeide, o Oxossi de Zeide que é apenas minha
sobrinha de axé, onde eu estiver o Oxossi dela vem, e bate cabeca, e ele ndo esta
batendo pra mim, isso que o povo desaprendeu, o Oxossi dela ta batendo cabeca pro
meu Oxossi, e isto é respeito, minha filha, isto que é a verdadeira hierarquia, e Orixa

demonstra isso na nossa frente! Hoje em dia, as pessoas acham que respeito é

92



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

humilhacdo, que vocé ta fazendo questdo de que Orixa bata cabeca pra vocé, Orixa
nenhum bate cabeca pra gente minha filha, nenhum Orix&! Hoje em dia, tem Orixa que
passa por vocé, meu pai Oxossi mesmo passa por mim em alguns barracdo e ndo me
reconhece, isso me machuca, porque eu sei que ndo é assim, eu vivi 0 axé num tempo
em que se arrepiava com a presenca deles, 0 Xangd de Marilene era a coisa mais linda
de se ver dancando, ter vivido o antigo, me faz questionar se ele realmente ta ali, me faz
questionar sobre o que diabos ta acontecendo com a nossa religido. Hoje, se assenta o
Orixa que se quer na cabeca das pessoas, ndo se tem responsabilidade, tudo por causa de
dinheiro! N&o se pensa mais em Orixa! A pessoa mal entra no barracdo, ai colocam ela
dentro de um Ronco..., fica ali forcando até o Orix4 virar, ndo se deixa vir naturalmente,
tudo por causa de dinheiro, tudo pra ficar dizendo pros outros irmaos “Ah, olha s6 pra
mim, esse més tirei um barco pra mais de cinco Yad!”. Vocé acha que Orixa gosta de
ser tratado assim? Isso me faz perguntar se ele o Orix4, realmente ta ali e 0 que diabos
ta acontecendo. Hoje vocé ndo vé& mais isso, Orixa passa por vocé, meu Pai mesmo
passa por mim e ndao me reconhece. Toda essa corrida por dinheiro, essa ganancia nas
custas do Sagrado, tem gerado sabe 0 qué? Joana até estava comigo nessa saida, la no
Renatinho, ndo foi Joana? A saida do menino de Oxala?

— Sim Senhora! Foi feio irma...

O menino me saiu do Roncd com os dois olhos bem abertos, e eu disse pra ele
fechar os olhos, mas isso tudo por qué? Porque nao se da mais tempo para o Orixa, ndo
se tem mais ensinamento, ndo se tem mais paciéncia com o Yab e com o Orixa, 0
menino saiu purinho, ele estava purinho! Hoje € triste... Eu choro quando vejo o estado
que Rodrigo deixou a Oxum de Geize, por que fazer aquilo com nossa Mae Oxum? E
preciso amor, calma, fundamento, tem que ter paciéncia, ele estd nascendo, tem gente
que abandona o Orixa daquele jeito, porque acha que Orixa nasce dancando, pulando,
“Ah mais na Afrika...” Gente! Eu ndo sei na Afrika, mas aqui, eu aprendi com os mais
velhos, que vocé ensina o Orixa a dancar, porque ele ta nascendo, o pessoal quer ver
espetaculo, ai fica um bando de filho de santo dando eké, um bando de filho de santo
puro, sem se atentar a esséncia do Sagrado. Hoje, Orixa toma Rum antes de jogar um
ano no chdo, antigamente, ele podia até virar, mas ele empacava. Hoje, vocé ndo vé
mais isso, hoje os filhos e as filhas de santo querem ser ‘divas’ de Candomblé, quanto
mais brilho melhor, quanto mais caro melhor, querem ser exaltadas, ndo vé Joana, Joana
ama, adora que as pessoas fiqguem assim pra ela: “nossa, mas seu Orixa danca muito!”,

“nossa, mas vocé danga muito bem, esse seu Obaluaiyé é lindo, nossa como vocé danga

93



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

bem!”, agora ela t4 passando essa roupanca pro Santo, j& falei milhdes de vezes pra ela
que eu estou ficando cada dia mais velha, e que eu ndo dou mais conta de segurar, ja
falei com Obaluaiyé: “Meu Velho ndo tem necessidade dessa brutalidade toda...”, ele
solta e ela ricocheteia pra trés, se vocé ndo pega, pode até machucar, mas ndo adianta,
ela ndo muda esse jeito. Eu ja ndo disse isso milhdes de vezes..., Né Joana? Pra mudar
esse teu jeito de achar o maximo esse povo elogiando o quanto vocé danca bem?

— Sim, senhoral

Minha filha, nossa religido é linda, vocé ta entrando agora, o tempo, vai te
revelando o quanto a nossa religido é linda, eu amo cuidar do Orix4, cuidar da Casa
deles, eu s6 estou aqui por eles. Eu levo esta Casa na barriga, vocé mesma viu as
dificuldades que enfrento, tiro daqui pra botar ali, muitas das vezes ndo sei de onde vou
tirar, mas eu sempre estou aqui, e sempre estarei, gosto de deixar a Casa deles
arrumada, temos que preservar. Essa Casa daqui a pouco vai fazer 100 anos! Se eu
gosto da minha casinha arrumada, Orixa também gosta da Casinha dele arrumadinha! E
eu tampava buraco com cimento, eu pintava..., teve época, que eu capinava isso tudo ai,
e eu capinava sozinha, lixava parede, a bronquite atacava e eu continuava, hoje em dia
eu nao capino mais, porque eu enfartei, se ndo fosse por isso, eu estava capinando, ndo
dependia de ninguém para fazer as coisas que tinham que ser feitas. Agora eu
infelizmente dependo dos outros, quando eu posso pago um trocado pro Biloca e ele
vem e capina pra mim e ele até arruma os fios pra mim..., e 6 que ele ndo € do axe! Por
exemplo, eu estou aqui preocupada porgue o chdo da cozinha esta cada dia mais alto...
As pessoas acham que eu fico aqui s6 sentada, se eu ndo me movimentar ninguém vai
fazer! Quando eu t6 aqui no barracdo, tem vezes que ndo vem ninguém, eu fico aqui
sem um café, e eles sabem que acabou! Eles sabem que eu td6 aqui, mas eles ndo vém
ajudar ndo, tem uns que aparecem sO no dia da festa, e quando aparecerem! Agora eu
gue ndo vou deixar Orixa por causa deles, porque eu te digo uma coisa, minha filha se
eu fosse depender das pessoas isso aqui tava no chdo. O povo ndo ajuda em nada,
mesmo sabendo que vocé ndo tem renda nenhuma..., qualquer coisa ajuda! Um que
varre, outro que pinta, e eu nunca exigi dinheiro de ninguém! As pessoas querem ¢ falar
mal de vocé, te queimar, te criticar, ninguém quer saber do seu sacrificio, ninguém quer
se prontificar a vim te ajudar..., tem filho de santo que acha que barracédo é s6 obrigacao
de Pai de Santo, por isso que muitas coisas aqui vdo mudar! Tive que ouvir de seu
primo naquele dia, que eu passo as necessidades que eu passo porgue eu sou burra,

porque eu ndo sei o tanto que a Amanda de Orixa sabe! A Amanda que tentou roubar

94



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

esta Casa de mim! A Amanda que Kajide me ligou pra dizer: “vocé ndo dé a chave do

seu barracdo para esta mulher! Ela ¢ falsa e quer roubar o barracdo de vocé!” Nossa

religido é linda minha filha, é a roupanca, € a arrogancia, é o egoismo do homem que

esta devastando com ela! O Cida minha filha, faz favor!

— Senhora Mael!

Minha filha faz aquele cafézinho gostoso pra sua mée? Que sé vocé sabe fazer,

fiquei aqui falando tanto que chega me deu sede.

Gracas a Deus meu Deus
Gracas a Deus meu Deus
Pelo dia de hoje Louvado seja Deus
Pelo dia de hoje Louvado seja Deus

Gracas a Deus...

Gracas a Deus meu Deus
Gracas a Deus meu Deus
Pelo dia de hoje Louvado seja Deus

Pelo dia de hoje Louvado seja Deus

Pra Mée Jane Muito Obrigado
Pra Mée Jane Muito Obrigado
Pelo dia de hoje Louvado seja Deus

Pelo dia de hoje Louvado seja Deus

Gracas a Deus...

Recebido em: 30/03/2020
Aceito em: 22/04/2020

95



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

ODE KAYODE: AS PALAVRAS DE MAE STELLA ECOAM
NO TEMPO PERPETUANDO A FORCA DAS MULHERES
DE AXE

Jodo Augusto dos Reis Neto!
DOI 10.26512/revistacalundu.v4il1.30794

Este texto é antes de qualquer coisa um louvor a ancestralidade, sobretudo
aquelas que vieram antes de nds, Uteros sagrados dos quais somos filhos ancestrais. Por
isso saudamos a forca criadora de todas as mulheres, todas as Yabas, todas as maes
ancestrais que nos geraram, todos 0s seios que nos nutriram e todas as maos que nos
acolheram. Mojub@!

Por isso também ele € um louvor a memoria de Mae Stella de Oxossi, mée pela
qual louvamos todas as outras que fizeram brotar na espiral do tempo nossas
existéncias. Assim, escrevo estas palavras para que possamos celebrar a poténcia da
forca feminina na construcdo e manutencéo do candomblé no Brasil, e a vida e a historia
de Mée Stella de Oxossi.

Maria Stella de Azevedo Santos, baiana, bisneta de africanos, nasceu em 02 de
maio de 1925, foi a quinta lalorixa do 11é Axé Opd Afonja em Salvador (BA) e esteve a
frente do terreiro do Afonja por quarenta e dois anos. Nascida em uma familia
descendente de africanos, Stella sempre possuiu uma boa relagcdo com o candomblé da
Bahia. Stella perdeu a mae muito cedo, ficando 0rfa e a tia, que também era conhecida
como Dona Menininha, criou Stella como filha. Dona Menininha era amiga intima de
Mae Menininha do Gantois. Os tios eram todos do Gantois, inclusive Dona Menininha
tinha o posto de Aroba (cargo semelhante ao de Ekedi) no axé do Gantois e Stella estava
prestes a ser iniciada ali também, entretanto ndo foi essa a vontade de Oxdssi.

Por vontade do Orixa, Mée Menininha ndo conseguiu atender Stella quando ela
foi levada para que se comecasse a discutir a sua iniciacdo e Dona Menininha, sua tia, a
levou até Mde Aninha, Oba Biyi, entdo lalorixa do Op6 Afonja. Dona Menininha era

afilhada de Mae Aninha e la no Afonja possuia o posto de Sobaldju (posto referente ao

! Mestre em Educacéo pela Universidade Federal de Sdo Jodo del Rei (PPEDU - UFSJ), licenciado em
Biologia pela Universidade Federal de Lavras (UFLA). Integrante do Grupo de pesquisa "Laroyé:
Culturas Infantis e Pedagogias Descolonizadoras" (UFLA) e da Rede Latino-americana em Educagao,
Cinema e audiovisual - Rede Kino (MG). Revisor do periddico "REDE - Revista Dialogos em Educacédo".
E-mail: joaocaugusto.reis@gmail.com

96


mailto:joaoaugusto.reis@gmail.com

Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

quarto de Xang6; cargo de grande confianca na casa de axé), o que significa que a
familia de Stella tinha uma boa relacdo com o Afonja. Sobre este episddio, no
documentario “Perfil”, realizada pela TV UFBA (2015), Méae Stella nos conta:

Acredito muito no que nds chamamos de destino, nas coisas tracadas
pelo infinito, pelo céu. E, apesar da minha familia ser muito amiga do
Gantois, n6s somos consideradas como parentas (...), minha tia era
muito amiga de M&e Menininha, tanto que se tratavam como Xxara.
Mas na hora da iniciacdo ja é diferente, a coisa espiritual é diferente, o
tracado espiritual é diferente de nossa vontade fisica. Eu cheguei aqui
(no Afonj&) e acho que o orix4d ja estava me esperando, eu fui
chegando e fui tomando conta do meu pedaco direitinho e fiquei aqui
com o cargo que me deram no axé (...).

Na ocasido Mé&e Aninha colocou a entdo menina Stella aos cuidados de Mae
Senhora, que nesta altura era Ossi Daga (um posto) do Afonja. Um ano depois, em
1939, voltava Stella ao Op6 Afonja e no dia 12 de setembro, aos quatorze anos de idade
Stella foi iniciada por Mae Senhora, que nesta altura ja reinava como lalorixa sucedendo
Mé&e Aninha. Na iniciagdo recebeu o orunko (nome dado pelo orixa ao iniciado na
tradicdo Ketu) de Odé Kayodé que significa “o cagador que traz alegrias”, nome que,
sem sombra de duvida, define Mae Stella. Conforme nos conta Campos (2003, p. 39),
Mae Stella foi uma tipica filha de Ox0ssi, € mais: “€ o ofd (arco e flecha) de Ox0ssi,
inteiro, forte e estavel, e a0 mesmo tempo, flexivel, sempre pronto a disparar a seta”.
Como uma boa filha do cacador ela sempre foi intima do siléncio, afeita a observacao,
ao mesmo tempo que era cheia de vida, presenca e alegria, caracteristicas inerentes as
mulheres de axé.

Mae Stella dedicou grande parte de sua vida aos cuidados do outro se tornando
enfermeira sanitarista, por volta dos dezesseis anos, pela escola de medicina da Bahia
(atual Faculdade de Medicina da Universidade Federal da Bahia). Como enfermeira
Mée Stella se dedicou a cuidar do povo baiano por longos anos, até sua aposentadoria,
proximo a sua ascensdo ao trono do Afonja. Aos vinte anos de idade Mae Stella recebe
das maos de Mae Senhora o cargo de Kolaba, a mulher que toma conta das coisas de
Xang0, e tinha uma relacdo muito proxima com sua mée de santo. Mae Stella, uma filha
dileta de M&e Senhora, aos poucos foi conquistando seu lugar na religido e se

preparando para ser a sacerdotisa que viria a ser. Nas palavras dela:

Depois de sete anos a gente torna-se adulto no axé, entdo ja tem
direitos, ja tem obrigacGes a cumprir, responsabilidades dentro do axé.

97



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Nessa hora ja uma iniciacdo, ajuda o outro a fazer, toma cuidado em
ensinamentos e tudo mais. Ai eu fui entrando ai. Eu acho que minha
mae de santo descobriu que eu podia fazer essas coisas, entdo ela me
chamava pra determinadas coisas até que me deu esse cargo de
Kolab4, onde eu tomava conta das coisas de Xang6, também. Ainda
crianca, com dezenove, vinte anos, por ai. Dai fui ficando até que
minha mae faleceu. Ai veio outra mde de santo (Mde Ondina), eu
fiquei aqui ajudando, como filha, até que ela também faleceu e eu
fiquei sendo a mée de santo da casa (MAE STELLA, no documentario
“Perfil”, 2015).

Em 1976, Maria Stella, aos cinquenta e um anos de idade, é escolhida por Xangd
— orixa patrono do 11é Axé Opd Afonja — para suceder Mae Ondina de Oxala tornando-
se entdo lalorixa Stella de Oxossi, Odé Kayodé. Na ocasido, 0 jogo de buzios que
anunciou a sucessdo de Mdae Ondina foi feito pelo conhecido e respeitado Professor
Agenor Miranda. Em uma entrevista concedida ao Babalorixa Marcio de Jagun (do
Instituto Ori - RJ) Mde Stella conta que quando recebeu a noticia que seria a proxima
lalorixa do Afonja ficou em choque, todavia, confiou na forca dos orixas,
principalmente Ox0ssi, seu pai. Assim foi por quase meio século durante todo o seu
matriarcado.

Em 1981, de acordo com Campos (2003), ja como lalorixa Mée Stella visita a
cidade de Oshogbo na Nigéria onde conhece alguns templos e casas de orixas. Conta-se
que a voz de Mée Stella ao entoar canticos para Oxum (senhora da cidade de Oshogbo)
fundia-se as dos demais, rompendo a barreira linguistica e celebrando a ancestralidade
que une as duas bandas do Atlantico. Nada mais simbdlico que este encontro na terra de
Oxum, senhora da fertilidade, do Utero e da continuidade da vida. Oxum que também é
0 orixa de Mée Senhora, mée de santo de Mée Stella. Encontros tragados pelo infinito
no destino da lalorixa. Desta viagem Mae Stella traz a inspiracdo para a criacdo de um
museu contando a histéria do Afonja, que se mantém até hoje na roca de Sdo Gongalo,
onde fica o terreiro.

Mae Stella, nesta altura ja era uma notoria intelectual, encabecou também uma
espécie de “manifesto de libertagdo do candomblé” no qual ela, acompanhada de outras
lalorixas e representantes dos terreiros da Bahia, pediam a libertacdo do candomblé do
sincretismo catélico. Em 1986, em Nova York, Mé&e Stella fala sobre a necessidade de o
candomblé sair debaixo das asas da Igreja, buscando a superacdo do sincretismo
religioso. Ela reconhecia o papel dele na sociedade escravista, mas defendia que néo era

mais necessario isto naquele momento. Sua fala durante a “III Conferéncia Mundial de

98



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Tradi¢do dos Orixas e Cultura” repercutiu no mundo todo, sendo um marco na histéria
do candomblé brasileiro. Um verdadeiro divisor de &4guas para o candomblé.

Mae Stella foi a quinta lalorixa do Afonja, de 1976 a 2018 quando faleceu aos
noventa e trés anos. Seu matriarcado se encerrou depois de quase cinquenta anos a
frente do Afonja, o mais longo da histéria do Axé e foi marcado por importantes
realizacBes. Podemos considerar que o matriarcado de Mae Stella de Oxdssi, por
inUmeras raz0es, representou uma nova era para o candomblé do Brasil, marcando
profundamente a histéria do povo de axe e do proprio Brasil.

Sua trajetéria foi marcada pela inovacao, caracteristica marcante do orixa Oxdssi
para o qual fora iniciada. Oxossi, na visdo do candomblé Ketu, é o senhor da
comunidade, o cagador, orixa da provisdo, aquele que traz o alimento para nossa mesa,
que traz 0 axé para as casas. Oxo0ssi também esta ligado a cultura, a arte, a expansao dos
limites da propria existéncia humana. Assim, a metafora da caga se relaciona com a
busca do conhecimento; Oxossi é aquele que busca trazer o novo, aprender para ensinar,
expandir. Oxossi como um grande e habilidoso cacador é aquele responsavel por buscar
a novidade. Mée Stella foi a boa e certeira flecha retesada no ofa (instrumento de caca;
um arco de uma flecha sé) do cacador para promover a expansao e 0 progresso de seu
proprio povo.

Mae Stella sem ddvida trazia em si a esséncia do cacador. Uma mulher
visionaria, fruto do seu tempo, corajosa e com o olhar firme no e para 0 progresso.
Dentre as suas grandes realizac6es pode-se destacar sua destreza com a palavra. Como
uma verdadeira griot Mae Stella conta-nos, pela palavra oral, da historia de seus
ancestrais, de suas tradigdes, “presentifica” os ancestrais, rompe a barreira da vida e da
morte, traco fundamental da cosmoviséo nago.

No documentério “Meu tempo ¢ agora” (2010) ela nos presenteia com a sua
palavra contando-nos a histéria do Opd Afonja. As palavras de Méae Stella nos levam
quase que em um transe para o colo de Mée Aninha, fundadora e primeira lalorixa do
Op6 Afonja. O tempo, que na visdo nagd € circular, torna-se vivo, revive a memoria de
Mé&e Aninha, ao passo que atualiza, torna contemporanea a esséncia dos orixas e do
povo de santo. A tradicdo oral é a maior caracteristicas das culturas africanas e foi por
meio dela que nossos ancestrais puderam manter e recriar suas tradicdes aqui do outro
lado do Atlantico na diaspora africana. Nesse sentido, é possivel afirmar que a tradi¢éo
religiosa afro-brasileira esta fundamentada na oralidade, como nos conta Prandi (2000).

Além disso, a palavra oral é sagrada pois é por ela que circula o axé, assim ela é

99



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

fundamental na tradicdo dos candomblés do Brasil em seus processos educativos, na
educacédo do axé.

Mae Stella foi sem divida uma griot, aquela que pela oralidade transmitiu o axé,
ensinou, expandiu com o seu povo, seus filhos. Entretanto, uma marca importante de
sua historia foi sua relacdo com a palavra escrita. No documentario “Perfil” (2015),
produzido pela UFBA, cla conta que “toda vida” gostou de escrever e que ndo era raro
se pegar fazendo anotacGes sobre seus afazeres como filha de santo e depois como lider
do Afonja. Mée Stella conta que era compreensivel também que muitas pessoas se
apegassem apenas a oralidade tendo em vista que candomblé era uma religido de
pessoas escravizadas e analfabetas.

Em uma entrevista concedida ao Babalorix4 Marcio de Jagun (do Instituo Ori —
RJ) a lalorixa conta que até a escrita do primeiro livro (em 1988) ela guardava uma
certa resisténcia quanto a palavra escrita no candomblé, quanto a presenca de livros
sobre a tradicdo religiosa. Contudo, com o tempo Mée Stella reconheceu a necessidade
da presenca de obras que contassem do candomblé, do povo de santo, segundo as suas
proprias visoes e vivéncias. Além disso, nas palavras dela “a oralidade ¢ fundamental,
mas o que nao se registra o tempo leva”. Diante disso Mé&e Stella comeca a escrever.

A lalorixa foi pioneira em publicar livros que contavam de suas tradi¢Ges, sua
cultura e religido. Fato que muitos consideraram estranho a época e criticaram, no
entanto, Mae Stella reafirmou sua forca e continuou escrevendo ao longo de toda a sua
vida. Sua estreia na literatura foi em 1988, em pareceria com Cléo Martins, quando
escreve 0 livro “E dai aconteceu o encanto”, uma narrativa memorialistica sobre as
origens do 116 Axé Op6 Afonja e das biografias das primeiras lalorixads. Mae Aninha,
fundadora do Afonja, é sempre lembrada com ternura nas palavras de Méae Stella e
serviu de referéncia para o matriarcado de Md&e Stella. Desde entdo ela assumiu o
compromisso de falar de si, do seu povo e para 0 seu povo também por meio da palavra
escrita. A lalorixa-escritora passa a falar sobre o candomblé, sobre a cultura negra, de
outro modo, por outra visdo, desde dentro, uma vez que o que se lia sobre o povo de
santo estava impregnado de racismo e preconceito.

Em 1993, Mée Stella escreve seu segundo livro “Meu tempo é agora”, onde
consagra-se definitivamente como escritora, este era seu primeiro livro individual.
Sobre esta obra ela conta, ainda na entrevista ao Babalorixa Marcio de Jagun, que este
livro foi uma resposta “as conversas mal feitas” defendendo o que ela chama de “seu

tempo”. Foi uma resposta as muitas conversas de comparagdo de Mae Stella com suas

100



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

predecessoras, nas quais muitos diziam “no tempo de Mae Senhora, Mae Aninha, nio
era assim”, dai o titulo “Meu tempo ¢ agora”. A mensagem ali era de que ela era dona
de seu destino e do que fazia enquanto lalorixd no Afonja; era uma espécie de manual
sobre o candomblé do Afonja, isso tudo sem revelar os segredos do candomblé. Nesta
obra estava contida a leitura de uma lalorix4 sobre sua propria cultura, religido,
vivéncia, identidade, pratica e sobre “seu tempo”, sobre a contemporaneidade da
religido dos orixas. Era também, em resposta a tantas obras preconceituosas e racistas,
uma visdo contada desde dentro do candomblé.

Desde 1988 até sua morte Mae Stella escreveu mais seis livros, dentre eles
cronicas, contos, provérbios ¢ até um infantil, “Epé Laiyé - terra viva” (2009). Seu
amor pelas letras também a levou a construgdo de uma biblioteca no Afonja e depois a
criacdo de uma biblioteca itinerante, montada em um onibus que circulava pela cidade
de Salvador oferecendo leitura ao povo soteropolitano. Os livros da biblioteca tratavam
de cultura geral, cléssicos da literatura brasileira e um robusto acervo de literatura afro-
brasileira e africana. Além disso, Mae Stella escrevia quinzenalmente uma coluna no
jornal baiano “A tarde” onde refletia sobre a vida, sobre 0 nosso mundo € 0 nosso tempo
desde seu olhar de lalorixa-escritora.

Mae Stella também reafirmou seu compromisso preservando e dando
continuidade ao sonho de Mée Aninha de que seus filhos e netos pudessem estudar. Por
isso, em 1986, a entdo creche “Mini Comunidade Oba Biyi”, torna-se escola atendendo
criancas de 12 a 42 série. Em 1998 a escola ¢ municipalizada e passa a se chamar “Escola
Municipal Eugénia Anna dos Santos”, atendendo aos primeiros anos do ensino
fundamental, com a missdo de resgatar a identidade e a cultura afro-brasileira de seus
educandos. Tal feito revela que Mae Stella era também uma visionaria comprometida
com a promessa de Mae Aninha em fazer dos filhos de Xang6, do Afonja, “doutores”. E
isso ndo significava somente um titulo, mas uma superacdo da prépria condicdo de
“objeto de estudo”; o reconhecimento de sujeitos produtores de saberes e culturas. Foi
sob a regéncia de Mae Stella que grande parte da historia do Afonja se concretizou.

Mae Stella foi uma distinta intelectual que inovou o olhar sobre as religies de
matriz africana, escrevendo sobre elas, 0 que a levou ser reconhecida em espagos nunca
antes ocupado por mulheres negras, ou lalorixas. Engajada na luta pelos direitos e da
cultura do povo negro, Mae Stella conquistou inimeros titulos, e honrarias como a
Comenda Maria Quitéria, da prefeitura de Salvador, e o titulo de Doutor Honoris Causa

da Universidade Federal da Bahia em 2005 e da Universidade do Estado da Bahia em

101



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

2009. Em 2013, Mée Stella foi eleita por unanimidade a ocupar a cadeira de nimero 33
na Academia Baiana de Letras cujo patrono é o poeta Castro Alves. Muniz Sodré
(2014), nos conta que “Mae Stella, dentro da tradigdo das ialaxés do Opd Afonja, é uma
intelectual orgénica da comunidade litdrgica, dando especial atencdo a trabalhos
académicos que digam respeito ao culto, dialogando frequentemente com escritores,
artistas e jornalistas”.

Mae Stella foi (e continua sendo, pela I6gica da ancestralidade) uma figura de
destaque na luta do povo de santo, do povo negro, na constituicdo de nossas identidades.
E sem ddvida uma mulher que faz ecoar no tempo suas palavras, seu pensamento
orientando-nos e fazendo pensar no candomblé como uma construcdo histérica além da
funcdo religiosa. O candomblé é um espaco de educacdo e Méae Stella sempre o0 soube,
por isso seu compromisso em sempre educar seus filhos também ética e politicamente.

Mae Stella, uma mulher negra, em sua historia e escrita rompe com uma tradi¢éo
racista e eurocéntrica que durante séculos vinha reificando 0s sujeitos negros, suas
historias e “folclorizando” suas praticas, vivéncias religiosas e culturais. Ela, na tradigdo
de inimeras outras mulheres negras, mulheres de axé, surge como resisténcia a narrativa
univoca contada pelo colonizador branco sobre os povos negros e sobre sua fé. Mae
Stella, acompanhada de muitas outras, tira 0 candomblé do campo do exotismo, do
folclore, o trata como parte fundamental de nossa heranca ancestral. Sua historia como
lalorixa, como uma mulher negra, revela o profundo comprometimento com sua
ancestralidade, com seus filhos, sua comunidade e seu povo.

Os livros de Mae Stella “sdo, pois, um registro da cultura afro-brasileira que
possibilitaram a escritora 0 acesso a espacos antes bem demarcados pela classe
hegemoénica (branca — masculina — cristd), como a Academia de Letras da Bahia. Acerca
disso afirmou a escritora em entrevista: “[...] ninguém nunca pensaria que uma mae de
santo poderia chegar a ocupar este posto. Isso mudou pela nossa luta, mas também por
meus livros, porque o que a gente ndo escreve o tempo leva” (SILVA, 2017, online).
Com isto, podemos afirmar que Mae Stella sabia da importancia de se ocupar estes
espacos, da garantia de que as vozes das mulheres negras, muitas vezes silenciadas,
fossem ouvidas. Com a habilidade de uma verdadeira cacadora Mée Stella fez isso. Do
alto da Roca de Sdo Gongalo do retiro, Mée Stella empunhava seu ofa retesado mirando
o futuro, o progresso e a prosperidade do povo de santo, do povo negro, dos filhos de

Xang6 Afonja.

102



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

A perda de Mae Stella, em meio a um momento de turbuléncia e conflitos em
sua vida, representou uma perda grande para o povo de Santo, mas como bem sabemos,
quem € de Santo ndo morre, se eterniza na ancestralidade, que é viva e presente, que
caminha conosco, nos ensinando o caminho. A forca ofa do cacador ndo se recolheu.

De Obé Biyi a Odé Kayodé as mulheres negras do axe Op6 Afonja continuaram
a reinventar suas proprias historias, continuam a serem autoras de suas existéncias e
narrativas, resistiram e mantiveram de pé o seu povo. As palavras de Mae Stella ecoam
no tempo como flechas disparadas pelo cagador mirando a prosperidade do seu povo.
Mae Stella continua sendo a estrela azul do Afonja, sua memdria é viva.

De Odé Kayodé ao retorno a Xangd Afonja, com a escolha de Méde Ana de
Xang6 Afonja como sucessora de Méae Stella, o 118 Axé Opb Afonja continua sendo
Utero que gera, seio que nutre, mdo que cuida, coracdo que afaga e por isso louvamos as
nossas ancestrais, nossas grandes! Mojuba Mé&e Aninha, Oba Biyi; Mojub4d Mae Stella,
Odé Kayodé; Mojuba, Ana de Afonja. Modupé Orixa, pelas maes que nos acolhem.

Referéncias bibliogréaficas

CAMPOQOS, Vera Felicidade de Almeida. Mae Stella de Oxossi: perfil de uma lideranca
religiosa. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2003.

FARIA, JULIANA. “Homenagem: Mie Stela de Oxossi”. Revista Africa e
africanidades, n.5, v.2 - maio/2009.

HAMPATE BA. “A tradi¢do viva”. In: KI-ZERBO, Joseph (Ed.). Histéria geral da
Africa. v.1: Metodologia e pré-histéria da Africa. Brasilia: UNESCO, 2010.

PRANDI, Reginaldo. De africano a afro-brasileiro: etnia, identidade, religido. Revista
USP, n.46 - junho/agosto 2000.

SANTOS, MARIA STELLA DE AZEVEDO. Meu tempo é agora. Sdo Paulo: Editora
Oduduwa, 1993.

SANTOS, Maria Stella de Azevedo; MARTINS, Cléo. E dai aconteceu o encanto.
Salvador: Edicdo das autoras, 1988.

SILVA, Pedro Henrique. “O que a gente ndo escreve o tempo leva” — Critica. Literafro
— o0 portal da literatura afro-brasileira; outubro/2017. Disponivel em:
<http://www.letras.ufmg.br/literafro/autoras/29-critica-de-autores-feminios/301-o0-que-
a-gente-nao-escreve-o-tempo-leva-critica>. Acesso em 02 abr. de 2020.

SODRE, Muniz. “Que chegue a alegria / Stella — de Oxossi”. In: SANTANA, Marcos
(Org.). M@e Stella de Oxossi: estrela nossa, a mais singela. Salvador: Pimenta
Malagueta Editora, 2014.

103


http://www.letras.ufmg.br/literafro/autoras/29-critica-de-autores-feminios/301-o-que-a-gente-nao-escreve-o-tempo-leva-critica
http://www.letras.ufmg.br/literafro/autoras/29-critica-de-autores-feminios/301-o-que-a-gente-nao-escreve-o-tempo-leva-critica

Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Referéncias — Filmografia
“Meu tempo é agora”. Dire¢do Ana Ribeiro, 2010. Salvador, 2010. 49min.

“Papo cabe¢a com Mae Stella de Oxéssi”. Marcio de Jagun. Salvador, 2018. 30 min.

“Perfil — Mae Stella de Oxossi”. TV UFBA. Salvador, 2015. 26 min.

Recebido em; 12/04/2020
Aceito em: 22/04/2020

104



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

A MULHER QUE E HISTORIA: ESBOCOS SOBRE O
SEPULTAMENTO DE IYA STELLA DE OXOSSI

lyaromi Feitosa Ahuallit
Silvana Gorete Estevam de Almeida?
DOI 10.26512/revistacalundu.v4il1.30794

Este texto tem como finalidade esbocar, de forma ensaistica, questdes sobre a
forma que o sistema de justica brasileiro vem lidando com as demandas das
comunidades tradicionais, em especial, sobre 0 caso que envolveu o sepultamento de
lya Stella de Oxossi.

Stella para o mundo

Maria Stella de Azevedo. Mulher, negra, brasileira, nordestina, candomblecista,
descendente de negros da etnia Egba, que foram trazidos para o Brasil sob a condi¢éo
do contexto da diaspora. Quarta filha do casal Esmeraldo Antigno dos Santos e
Thomazia Azevedo Santos, chega a religido dos orixas levada por sua tia, que lhe
entrega aos cuidados de Mée Senhora (Maria Bibiana do Espirito Santo) entéo lyalorixa
do Terreiro 11é Ase Opo Afonja (Salvador/BA). Mae Stella concluiu seus estudos ao
longo dos anos formando-se pela escola de enfermagem e salde puablica, exercendo a
funcdo de visitadora sanitaria por mais de 30 anos, porém ndo deixando de lado em
nenhum momento sequer 0s seus compromissos religiosos. No dia 19 de marco de
1976, 1 ano depois do falecimento de Mae Senhora, e cumpridas todas as ceriménias
funebres em honra da falecida, Mae Stella é escolhida como a 52 lyalorixa do Axé Opo
Afonja, atraves de jogo divinatorio realizado pelo Professor e Babalad Agenor Miranda,
na presenca de toda comunidade religiosa desse terreiro e de outras casas, que
aguardavam pelos designios de Xangd, orixa patrono do terreiro.

A partir desse momento a vida passa a ser completamente diferente: gerir uma

casa com tantas histdrias, com tantas filhas/os, preceitos e tradicdes ndo seria tarefa

1 Antropdloga formada pela Universidade de Brasilia - UnB; Graduanda em Direito pelo Centro
Comunitério de Brasilia - UniCEUB. Integrante do Grupo Calundu. E-mail: ifahualli@gmail.com

2 Gestora em Salvaguarda do Patriménio Cultural dos Povos de Terreiros pela Universidade Federal da
Bahia- UFBA; graduanda em Direito pelo Centro Universitario da Bahia - Estacio FIB; Graduanda em
Museologia pela Universidade Federal da Bahia ~-UFBA. E-mail: sgestevam@gmail.com

105


mailto:ifahualli@gmail.com
mailto:sgestevam@gmail.com

Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

facil, contudo, aos poucos, foi se adaptando a nova condicéo e entdo comeca a luta de
Mae Stella, a qual tivemos a honra de conhecer ou no minimo ouvir falar.

Na década de 80, sua busca pelas raizes familiares e religiosas a leva até o
continente africano por diversas ocasifes e, sendo recebida com honras de lider
religiosa, participa também de eventos e conferéncias internacionais ligadas ao culto de
orixas, publica seu primeiro livro em parceria com (a Advogada e) sua filha de santo
Cléo Martins, a quem conferiu o cargo de Agbeni Xangd e que foi sua parceira em
diversas outras publicacBes ao longo da vida. Na década de 90, assiste ao tombamento
do terreiro do Opo Afonja, que tinha demandado ao Instituto do Patrim6nio Historico
Artistico Nacional - IPHAN.

O encantamento pelas palavras, pela transmissédo de sabedoria, pela educagéo, a
fez criar a escola Ana Eugenia dos Santos, primeira escola dentro de terreiro, e primeira
a ter entre seus componentes curriculares o ensino de linguas e culturas africanas.
Conseguiu realizar um belissimo projeto, que foi o Onibus biblioteca, que rodava a
cidade de Salvador oferecendo as comunidades carentes o acesso a literatura, cultura,
educacdo e etc. Esse mesmo fascinio a impulsionou a escrever diversas vezes na coluna
"Opinido”, veiculada por um longo tempo num jornal de grande circulacdo de Salvador.
Durante sua vida acumulou diversos titulos e honrarias, entre elas, doutora honoris
causa pela Universidade Federal da Bahia, e em setembro de 2013 foi escolhida para
ocupar a cadeira 33 da Academia Baiana de Letras, que tem como patrono o poeta
Castro Alves.

Maria Stella de Azevedo: uma mulher a frente de seu tempo, que deixou um
enorme legado ndo s6 para as comunidades praticantes da religido de matriz africana,
bem como para o0 mundo. Falava de preservacdo ambiental, dignidade da pessoa
humana, liberdade de culto, pacificacdo, respeito a cultura e tradi¢do de povos, historia,
memoria, patriménio material e imaterial, respeitada por artistas, politicos, sociedade

civil organizada, 6rgdos publicos, individuos de todas as classes sociais.

Do Aye ao Orun®

No fim de 2017, por questdes pessoais, que ndo cabe prolongar em respeito a sua
memoria e de sua familia, Mae Stella sai de sua casa, dentro do terreiro Opo Afonja,
para ir morar com sua companheira na cidade de Nazaré das Farinhas, recbncavo

baiano. A mudanca foi cercada por diversas questdes: familiares, legais, religiosas que a

% Aye para a cultura yorubana representa a terra; e Orun o céu.

106



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

levaram a desgastes fisicos, psiquicos, emocionais e de imagem, culminando com sua
morte na tarde do dia 27/12/2018, na cidade supracitada, decorrente de diversas
internagdes por problemas respiratorios e cardiacos - uma tarde que jamais sera
esquecida, nem pelas filhas do Terreiro Opd Afonja, nem pelo Brasil.

Noticias desencontradas, um misto de tristeza, emocdo e desespero toma conta
da comunidade do Opo Afonja, da comunidade religiosa e do povo em geral. Nos
terreiros, nos grupos de WhatsApp, nas esquinas, nas casas, toda Salvador parava diante
de qualquer noticia para saber de fato se era verdade o que ouviam. Uma mulher
guerreira, revolucionaria, integrante da academia Baiana de letras, lyalorixa, militante,
enfermeira, intelectual, entre outras tantas qualidades as quais seria incapaz de dizé-las
todas.

O falecimento de lya Stella fez girar uma polémica que, apesar de ndo ser
contemporanea, ganhou visibilidade por envolver essa persona significativa para
historia das comunidades de terreiro. Como dito acima, na data de seu falecimento, lya
Stella se encontrava fora de Salvador, morando junto com sua companheira. O que nos
interessa € que no meio deste conflito, o corpo de lya Stella estaria fora da cidade de
Salvador-BH, longe da familia, amigas, filhas de santo, de seus orixas, do seu terreiro,
sendo velada como uma pessoa néo iniciada, sem nenhum reconhecimento de seu cargo
religioso, considerado o cargo de uma realeza dentro das comunidades afro-amerindias
religiosas, distante da comunidade que liderou durante 43 anos, quase meio seculo.
Nesse momento, seu sobrinho Adriano de Azevedo Santos Filho, Oba Abiodun, um dos
ministros que compdem a Corte de Xangd do Opo Afonj&*, comega a tentar solucionar o
conflito do enterro, junto com outros integrantes da Corte de Xangd do terreiro. E é 0

desenrolar desses momentos conflituosos que embarcaram nossas consideracoes.

Xang6°® abre o rito fnebre

Iya Stella lutava e era militante ativa das religides afro-amerindias desde seus
primeiros passos no terreiro que foi também sua casa. A luta contra o racismo religioso
e a favor da realizacdo de todos os ritos que compdem a cosmologia do candomblé nao

é uma luta recente, tdo pouco abafada pelo tempo. Antes dos conflitos comecarem a

4 A Corte de Xangb é um titulo honorifico que compde um corpo politico. Este corpo, formado por
ministros escolhidos por ritos especificos, tem voz de decisdo na comunidade a qual pertencem.
5 Xang0, para a afrorreligiosidade yorubana, é o Orix4, a forca da justica. O rei.

107



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

surgir em seu caminho, segundo informantes do axé®, lya Stella ja havia declarado,
inclusive na presenca de testemunhas, as orientagdes necessarias para a futura ocasiao
da realizacdo de seu rito fUnebre. Isso porque, na concepcdo das religiGes afro-
amerindias, o evento “morte” é considerado uma mudanca de estado, uma alocacao de
funcdo da iniciada dentro da cosmologia, ou seja, a iniciada transpassa a sua posi¢ao
hierarquica na presenca material e passa, muitas vezes, ao cargo de ancestral.

Diante de tal cenario, surge uma verdadeira batalha, primeiro contra o tempo,
depois a legal, pois 0 corpo estava na posse de sua companheira e tutora, com a qual
conviveu durante o periodo em que esteve fora do terreiro. Comega entdo um litigio
juridico, entre aquilo que se pode objetivar como um direito familiar e algo que vai mais
além, e que perpassa pela concepcdo de direitos coletivos e laicidade estatal.

No ambito do direito, baseado nas teorias de Mir Puig (2011), que trata os
objetos reais da tutela em suas realidades materiais ou imateriais, a expressdo da
dimensdo social, de forma que sua plenitude represente “uma necessidade social” e
condicione “as possibilidades de participagdo do individuo nos sistemas sociais”. O bem
juridico radicaria em uma realidade empirica, que seria substrato material do bem
juridico. Para Mir Puig, “o conceito de bem juridico seria a expressdo de uma relacdo
dialética de realidade e valor”.

Apesar do conceito de bem juridico ter sido forjado no plano normativo
(valorativo), apresenta um referencial material (antologico) conectado a realidade
existencial (material ou imaterial). Esse tipo de filtro valorativo seria responsavel pela
“selecdo dos concretos elementos, dados, interesses ou relagdes extraidas a luz de um
determinado momento historico poderd ensejar em um recurso de tutela penal
(subsidiaria).”. A concepcOes de bens juridicos, tutela a concepgdo do rito funebre
religioso como um bem juridico ao ponto de torna-lo digno de uma garantia.

A laicidade do Estado é uma questdo base para a situacdo, que apesar de muito
bem desenvolvida por autoras como Ariadne Moreira Basilio de Oliveira (2018) ,
Andréa Leticia Carvalho Guimardes (2018) e Nilo Sérgio Nogueira, ainda tem muito a
ser explorada. Laicidade ndo abarca somente a questdo da separacdo entre o Estado e as
religides, estd muito além disso. Na perspectiva juridica, ela deve garantir a
independéncia e igualdade para todas as religifes, e o Estado, constituido a partir da

Constituicdo Federal Brasileira de 88, ndo pode interferir de forma a defender

& Por respeito a conservagdo da imagem e do cargo, a pessoa que nos passou a informacao, inclusive com
provas, pediu para ndo ser revelada a sua identidade.

108



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

exclusivamente uma das religides, o dever do Estado é garantir que todas tenham os
mesmos direitos, e que a aplicabilidade da lei seja garantida de maneira equanime. Para
além disso, falar de laicidade é também e principalmente falar de um reconhecimento de
cidadania.

E o corpo, quem tem direito?

A Sociedade Cruz Santa do Opo Afonjé, entidade civil, com registro e estatuto,
constituida de poderes legais, entra com uma acdo para solicitar que o corpo de Mée
Stella seja devolvido ao terreiro para que possam ser prestadas as devidas honrarias e
para que possam ser feitos os rituais de sua religiao.

Era preciso garantir & comunidade o direito de poder velar, enterrar, e cultuar
seu ente, que pelo fato de ndo estar mais entre os vivos, ndo poderia solicitar que fosse
feito aquilo que preconizou em vida, e que estava sendo impedido por um direito que,
embora fosse legalmente valido, ndo poderia se sobrepor a algo muito maior, e que tinha
abrangéncia e importancia sobre a vida de diversas pessoas no pais, e mesmo que nao o
fosse, pois fazia-se necessario garantir o principio da dignidade da pessoa humana, que
protege o individuo ndo somente em sua existéncia fisica, bem como depois dela, vide
Capitulo 1 da Constituicdo Federativa do Brasil.

O principio da dignidade da pessoa humana ndo se extingue com a vida e 0s
individuos ndo perdem a personalidade historica perante as suas comunidades.
Principalmente quando se trata do candomblé, para as religides de matrizes africanas, os
seus antepassados permanecem aliados a comunidade como forma de protecdo da
mesma, de modo que, uma vez que tenham morrido fisicamente, ainda vivem e servem
a comunidade como forma de protecdo espiritual. Portanto, a sua imagem perante a
comunidade a qual pertence deve ser preservada e 0s ritos praticados por essa
comunidade devem ser respeitados e seguidos, sob pena de uma vez que ndo o sejam, a
comunidade venha perder a sua identidade ou a tradicdo, o que é imprescindivel para
manutencdo da unidade do grupo que, no caso em questdo, € um patriménio tombado
pelo IPHAN, que reconheceu sua importancia para a histéria e a memoria do pais.

Em contrapartida, a discussao juridica perpassa primordialmente pelo Direito de
Familia, no que tange a tutela do corpo, observando as normas previstas na
lei 9.434/97. Apb6s a morte, no entanto, a autorizacdo é exclusiva do cénjuge ou
parente, maior de idade, obedecida a linha sucessoria, reta ou colateral, até o segundo

grau inclusive. O Supremo Tribunal de Justica - mesmo sem qualquer previsao a

109


http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9434.htm

Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

respeito na legislacdo brasileira, mas valendo-se da analogia, dos costumes e
principios gerais do direito - institutos previstos no 4° artigo da lei de Introducédo as
Normas do Direito Brasileiro, julgou procedente o pleito judicial que tutela o corpo
do morto como respaldado na lei 9.434/97.

Para além da tutela do corpo pertencer a familia que, no caso abordado, entrou
em conflito quando de um lado teriamos a conjunge dela priorizando um velério sem os
devidos ritos da religido a qual lya Stella para além de pertencer, era uma lider. E do
outro lado temos as filhas e o sobrinho, juntamente ao 11é Axé Opo Afonja, casa da qual
ela era lider. Apesar deste contexto familiar conflituoso, temos como possivel anélise 0s
cargos religiosos como representantes/tutores, enquanto atores dignos de
reconhecimento juridico, pelo menos no que tange a responsabilidade e realizacdo dos

ritos.

O que aprendemos com o enterro de lya Stella?

O rito de passagem para algumas religibes tem tanta importancia quanto o
nascimento; existe uma mistica, uma interagdo entre a comunidade e seu morto que, no
caso do candomblé, passa a integrar o corpo religioso, ancestral e identitario do grupo
apos a realizacdo dos ritos liturgicos elencados na tradi¢do do culto. Nas religides afro-
amerindias, a hierarquia’ é exaltada pela cosmologia da transmissdo do conhecimento,
entre outras caracteristicas. Portanto, o conhecimento é passado da mais velha para a
mais nova®. Ao escrever esse texto reflexivo, o primeiro questionamento é sobre qual
foi a licdo que lya Stella nos deixou nesse evento. Observa-se que houve um conflito de
vontades entre a companheira de Iya Stella e sua familia de sangue e espiritual, o 11é
Axé Opo Afonja. Para além de heranca, o embate inicia-se no enterro de lya Stella, onde
a parte de sua companheira antecipadamente velou o corpo de lya Stella em uma capela
longe de seu terreiro e sem seguir os ritos afro-religiosos da comunidade a qual lya
Stella pertencia e da qual era a lyalorixa.

O conflito chegou a Justica Federal Brasileira, que precisou ser provocada para
que fosse garantida a realizacdo dos ritos de uma das lyalorixas mais importantes do

século XXI até entdo. E qual seria a relevancia do rito para ser respaldado enquanto

" DAMASIO, A. C. S.; AHUALLLI, I. F. “As Mais Velhas”. In: BRASILIA: Revista Calundu, v.2n.2,
2018 (http://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu/article/view/15261).
8 Apesar do respeito a idade cronolégica, o tempo de iniciagdo de uma pessoa é o marcador temporal
usado para a construcao da cadeia hierdrquica nas religides afro-amerindias.

110


http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-lei/del4657compilado.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-lei/del4657compilado.htm
http://lattes.cnpq.br/4442108298240723
http://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu/article/view/15261

Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

objeto juridico? Na atual conjuntura politica social, o reconhecimento juridico da
existéncia de um periculum in mora, correlacionado ao prejuizo que pode causar a “ndo
realizagdo do ritual religioso”, importara no sepultamento da Iya Stella de Oxossi,
medida irreversivel, periculum este que poria em risco a continuidade dos ritos
religiosos da comunidade afro-amerindia. A ndo realizacdo do axexé (como um rito
necessario para dar continuidade & comunidade), caracterizando-se enquanto periculum
in mora, fortalece a importancia dos ritos de nascimento e morte como bases necessarias
na cosmologia do candomblé. Sem o axexé ndo ha continuidade, sem o nascimento do
lyawo também néo.

Qual o periculum in mora defendido pela senten¢a? Uma diversidade de autores
caracteriza os ritos afros funebres como manutencdo necessaria para a continuidade da
comunidade.® A importancia dessa categoria tenciona o reconhecimento digno das
Comunidades Tradicionais de Matriz Africanal® em tempos nos quais a politica atual
mostra-se permissiva a omissdo a violéncias sofridas por esses povos. Ha que se dizer
que a busca pelo manejo da arbitrariedade juridica, seja perante o reconhecimento de
cidadania individualmente analisada, seja em grupo, perpassa pelas diversas formas de
acesso e manejo dos instrumentos juridicos-estatais. Mas serd que essa porta foi aberta

para as comunidades tradicionais ou sé para lya Stella?

Eu acredito em Xangd, pois € um orixa justo e acredito também que
um dia viveremos em harmonia porque o negro de terreiro, 0 negro de
axé estd tomando o seu lugar de direito, sem pisar em ninguém, se
tornando (sic) advogados, juizes, publicitarios, médicos e musicos,
afirmando que a nossa cor e as nossas crengas ndo nos faz menores.
Continuaremos existindo, como seres humanos que somos. Eu
acredito em Xang0, eu acredito na Lei de Xang6 (Adriano Santos
Filho, Oba Abiodun)™.

E o fim?

Individuos como Mae Stella ndo morrem, continuam fazendo historia e
revolucdes, pois para isso ndo € necessaria a presenca fisica diaria, basta apenas plantar
nos coracbes humanos ideias e bons pensamentos, pois estas ndo se apagardo jamais.

Odé Kayodé, “O Cagador que traz alegria”, deixa como heranga de sua passagem pelo

9 Luis Nicolau Pares (2016) caracteriza a necessidade de o rito flinebre seguir seu preceito como forma de
manutencdo da vida social em tradices africanas, sendo a falta de sua execugdo uma quebra na
construcdo identitéria de um povo.

10 Definicdo legalmente reconhecida pelo decreto 6040/10.
(http://www.planalto.gov.br/ccivil 03/ ato2007-2010/2007/decreto/d6040.htm)

1 Em entrevista.

111


http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/decreto/d6040.htm

Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

aye (mundo) a alegria e, como fiel representante de Xang0, 0 sentimento de justica que
deve se estender a todos que acreditam nela.

Este texto, que tem como proposta proporcionar reflexfes sobre o papel do
direito dentro das demandas das comunidades tradicionais, é também uma despedida e

um agradecimento. Kabiesi 000, Oke Ard! Adupé lya!

Referéncias Bibliograficas

do BRASIL, Constituicdo Federal. Constituicdo da Republica Federativa do Brasil de
1988. Recuperado de http://www.ritmodeestudos.com.br, 2010.

DAMASIO, Ana C. S.; AHUALLLI, lyaromi F. As Mais Velhas. In: BRASILIA, Revista
Calundu, v.2n.2, 2018
(http://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu/article/view/15261).

GUIMARAES, Andréa Leticia Carvalho. “Os Terreiros como Espaco da Diferenca:
Anélise sobre as Intervencbes” do Estado nas Comunidades Tradicionais de Matriz
Africana. In: Revista Calundu, 2(1), 2018. Disponivel em:
https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v2i1.9601

. “ETO FUN AWON TO YATO”: analise do I Plano nacional de inclusdo
dos povos e comunidades tradicionais de matriz africana a partir dos processos de
reconstrucdo da identidade do sujeito constitucional, 2014.

MALYSSE, Stéphane. "Antropologia da morte: um fato social fatal.” (Org.). In:
Opus Corpus. Antropologia das aparéncias corporais. Disponivel em<
http://incubadora. fapesp. br/sites/opuscorpus/portugues/tll/artigo. html>. Acesso
em 1 (2020).

NOGUEIRA, Nilo. S., & NOGUEIRA, Guilherme. D. “A Questdo da Laicidade do
Estado Brasileiro e as Religides Afro-brasileiras”. In: Revista Calundu, 2(1). 2018.
Disponivel em: https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v2il1.9544

OLIVEIRA, Ariadne Moreira Basilio de. Religides afro-brasileiras e o racismo:
contribuicéo para a categorizacdo do racismo religioso. (dissertacdo) 2017.

. (2018). “Um Panorama das ViolacGes e Discriminacdes as Religibes Afro-
brasileiras como Expressdo do Racismo Religioso”. In: Revista Calundu, 2(1).
Disponivel em: https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v2i1.9545

PARES, Luis Nicolau. O Rei, 0 Pai e a morte: a religido vodum na antiga costa dos
escravos na Africa Ocidental. Editora Companhia das Letras, 2016.

SARLET, Ingo Wolfgang. Dignidade da Pessoa Humana e Direitos Fundamentais na

Constituicdo Federal de 1988. 5. ed. Porto Alegre: Livraria do Advogado, 2007.
p.62.(2)

112


http://www.ritmodeestudos.com.br/
http://lattes.cnpq.br/4442108298240723
http://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu/article/view/15261
https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v2i1.9601
https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v2i1.9544
https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v2i1.9545

Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

SIMIAQ, Daniel S. "Sensibilidades juridicas e respeito as diferencas: cultura, controle e
negociacdo de sentidos em praticas judiciais no Brasil e em Timor-Leste." Anuario
Antropoldgico Il (2014): 237-260.Tartuce, Flavio. Manual de direito civil 6.ed. Método,
2018.

Recebido em: 10/05/2020
Aceito em: 14/05/2020

113



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

O DISCURSO CONTRA COLONIAL! DE MESTRAS DE
AXE: TRAJETORIAS DE RACISMO RELIGIOSO NA
EDUCACAO, E PROCESSOS DE RESISTENCIA
FEMININA

Melina Souza da Rocha?
DOI 10.26512/revistacalundu.v4il.30644

E evidente que os processos de reflexdo sobre o protagonismo de mulheres de axé,
nos diversos contextos em que a religiosidade negra se expressa, tém tomado parte dos
estudos no campo das afrorreligiosidades. O papel social das mulheres negras, nas
comunidades de axé®, tem sido aquele que produz referenciais positivos na construgdo da
identidade da populagéo negra, t&o violentada pelo discurso colonialista.

Por isso, esse ensaio busca refletir sobre a importancia das mestras em saberes
tradicionais de axé na producéo de discursos contra coloniais, que denunciam o racismo
perpetuado sobre a populacdo negra no Brasil, tendo como ponto de partida as suas
narrativas sobre as experiéncias na educagdo formal e sobre o aprendizado em suas
comunidades de origem. Busca-se tensionar os processos de producédo da ciéncia e dos
saberes tradicionais, a partir dos impactos do racismo religioso, em discursos analisados
das mestras.

Essa escrita diz sobre o processo de estudo em que se buscou analisar o discurso
de Mestras de Axé que ministraram a disciplina Catar Folhas: saberes e fazeres do povo
de Axé, ofertada pela formacdo transversal em Saberes Tradicionais, da Universidade

Federal de Minas Gerais (UFMG). Como recém-iniciada na tradicao de culto aos NKissis,

! Adotamos aqui a colonizacao e a contra colonizac¢do em concomitancia com o pensamento do intelectual
Négo Bispo, como os processos de enfrentamento étnicorracial no mesmo espaco geografico.

2 Professora de Lingua Portuguesa para Ensino Fundamental Il na rede estadual de Minas Gerais.
Licenciada pela Faculdade de Letras (FALE) e Mestra em educacdo pela Faculdade de Educacdo (FAE) da
Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG).Compde a Cooperativa de Pesquisadores Negros (CPP)
como instrutora de analise de género, raca e classe. Foi monitora na Formacao Intercultural de Educadores
Indigenas (FIEI). Desenvolveu pesquisas junto ao Nicleo de Estudos Raciais e AcBes Afirmativas (NERA),
que integra o programa Ac¢des Afirmativas da UFMG, e ao CEALE (Centro de Estudos em Alfabetizacdo
e Letramento) . Participou como bolsista e pesquisadora no programa de Ensino, Pesquisa e Extenséo
Conexdes de Saberes, vinculado a Faculdade de Filosofia e Ciéncias Humanas da UFMG (FAFICH). E-
mail: rochamelina@hotmail.com

3 Utilizo as expressdes “mestres de axé” ou “povos tradicionais de axé” numa tentativa de evitar
generalizacBes, e reverenciar a diversidade de expressdes das religiosidades negras no Brasil.
Compreendendo o axé como a forca vital, sdo esses povos essenciais na produgdo, ressignificacdo e
construcdo de modos de vida afro-brasileiros.

114


mailto:rochamelina@hotmail.com

Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

a pesquisa também buscava responder sobre o processo de subjetivacdo e construcdo de
minha identidade enquanto mulher negra e de axé.

Os discursos sobre as mulheres de axé tém sido produzidos por uma elite
discursiva, fundamentada na ciéncia racista, que insiste em expor essas sujeitas como
objetos de investigacdo e, consequentemente, subalternas intelectualmente. Ao privilegiar
a produgdo de narrativas dessas mulheres, o estudo visa confrontar esses discursos. Os
contra discursos sdo considerados contra coloniais, pois se constroem em pleno
enfrentamento aos discursos das elites, que se arquitetam na projecdo do branco como a
norma social de humanidade.

Os discursos produzidos por essas mulheres, no espaco académico, demonstram
tensOes evidentes travadas nos espacos de conhecimento, bem como demonstram a
construcdo discursiva como resisténcia as tentativas de caracterizacdo pelas narrativas
hegemonicas.

Sociolinguistas, como Bagno (2016), destacam a importancia no reconhecimento
da influéncia das linguas, oriundas de Africa, na composicdo do portugués brasileiro,
sobretudo aquelas oriundas do grupo linguistico Banto, provenientes da Africa central e
centro-ocidental. A sociolinguistica avanca nos estudos da linguagem, ao apontar 0s
contextos sociais de producdo da linguagem como necessarios na compreensao sobre a
lingua e a cultura. Nesse sentido, estudos apontam a escravidao como espaco/tempo em
que se consolidam as influéncias africanas no portugués brasileiro em decorréncia da
escravidao atlantica.

Para a socidloga Lélia Gonzalez (2018), o processo de escravizacdo no Brasil
resultou na criacdo de uma lingua especifica, 0 Pretugués, pois é impossivel negar a
influéncia das linguas Bantas em nossa linguagem. Tendo a lingua, a cultura e a
identidade como aspectos concomitantes, podemos dizer que a influéncia do africano no
Brasil esta intimamente ligada ao surgimento da cultura afro-brasileira.

Os terreiros e espacos de celebracdo das afrorreligiosidades, além de produzirem
linguagens, durante a colonizacdo foram essenciais para a configuracdo de um territorio
de saberes afro-brasileiros. Assumindo modos de fazer e ser, filosoficos e sociais, esses
espacos tornaram-se comunidades culturais em que o referencial étnicorracial esteve
resguardado. Diante da evidente participacdo do negro na producdo de cultura, a elite
branca, por sua vez, promove uma denegacao dessa contribuicao, e se utiliza da ciéncia

racialista para deslegitimar o negro, e a mulher negra como produtores de conhecimento.

115



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Para Gonzélez (2018) é evidente o papel pedagdgico que as mulheres
escravizadas tiveram na formagdo das familias brasileiras, uma vez que elas foram as
responsaveis por transmitir valores essenciais aos filhos da casa grande. Sdo as mulheres
negras quem ensinam o falar, o comer, o vestir, tanto para os brancos quanto para os
negros, pois elas sdo as mées na sociedade colonial.

Ainda assim, a elite intelectual brasileira cria um nicho de conhecimento em que
perpetua a ideia luso-tropicalista, e ressalta que o0 negro sO serve para coisas préaticas
folcloricas e exdticas. A mistura entre a ciéncia racista e a religido catolica constroi
estere6tipos de incapacidade do negro, adotando o racismo religioso como prética de
exclusdo do conhecimento afro-brasileiro. Fato evidenciado por Nina Rodrigues, que
garante que 0s negros brasileiros possuem tendéncias sociais oriundas das crencas
africanas.

O discurso das elites é, portanto, o discurso do epistemicidio, na medida em que
busca eliminar os saberes e 0s conhecimentos da populacdo negra, bem como
desumanizar seus produtores de conhecimento. Existe, portanto, a tentativa assimilatéria
de universalizacdo do modo de vida colonial, e do sistema de pensamento etnocéntrico,
negando a pluralidade dos povos africanos e indigenas no pais.

Na perspectiva da branquitude normativa®*, o negro sempre sera o outro, e quando
acionada a questdo do género, percebemos que as mulheres negras sdo vistas a partir de
uma inferiorizacdo ainda maior, sendo lidas pela perspectiva da hiperssexualizacédo e da
exploracdo do trabalho doméstico. Esses lugares sociais sdo oriundos da hierarquia da
colonialidade do poder, que ideologicamente afastam as mulheres negras da construgéo
de conhecimento.

Quando a Universidade Federal de Minas Gerais propde uma disciplina, a ser
ministrada pelas mestras de axé, ela promove uma acdo que visa confrontar essa logica
de dominio de conhecimento. A experiéncia é lida por Mestra Pedrina® como um avango

do debate cientifico no espaco de conhecimento hegemoénico,

4 Para Dijk (2015), as praticas discursivas da elite sdo fundamentalmente racistas. Por isso elas determinam
organizadores globais de exclusdo, o “Eu” versus “Eles”. Nesse sentido, o discurso das elites é aquele que
atribui caracteristicas positivas ao homem branco, o exemplo de humanidade. Enquanto isso, 0 que se
distancia do homem, branco, e heterossexual, é ndo humano, e absorve, portanto, apenas valores negativos.
5 A mestra é capitd do terno de Massambicque de Nossa Senhora das Mercés, no Reinado de Nossa Senhora
do Rosario em Oliveira, cidade localizada na regido Centro-Oeste Mineira. Estudiosa das culturas afro-
brasileiras, tem se dedicado em manter as tradicdes da religiosidade cat6lica negra. Iniciada no Candomblé
de Angola, no terreiro Nz6 Atin Oya Oderin, localizado no bairro Piratininga regido de Venda Nova, em
Belo Horizonte. Considerando-se uma inter-religiosa, a mestra realiza atendimentos de cura e benzimentos,
e possui amplo conhecimento sobre as plantas e rezas, tendo sido mais de uma vez convidada a participar
de atividades na universidade, que versam sobre o uso das plantas medicinais e sobre as narrativas orais de

116



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

M.P 5: Pois é/eu acho que isso é um crescimento/e eu até penso que ¢ o movimento do
mundo mesmo/que esse mundo esta andando/porque/quem falou que é sd 0s europeus
que tem sabedoria/ou que tem um saber que se possa divulgar/né? entéo se € universidade
né?/ ela tem que ser diversidade/entendeu? ta certo? ela tem que ser diversidade/tudo tem
que ser considerado/ entdo eu acho muito bom de estar tendo essa oportunidade de
falar/do que eu conheco/do que eu sei/dentro duma universidade/porque isso ajuda as
pessoas/ai ajuda as pessoas a se formar/a formacao do ser ela é muito ampla/ela ndo é o
portugués/a matematica/a ciéncia/a geografia/né?

A mestra recupera a etimologia da palavra universidade, que deveria compreender
um conjunto conhecimentos simétricos, mas que na préatica tem servido para reafirmar a
assimetria epistémica, em que apenas o saber cientifico é lido como verdade. Para
Pedrina, a formacao académica precisa levar em consideragao a formagao do “ser”, que
nada mais € do que a compreensdo da diversidade das formas de ver e de se relacionar
com o mundo, em toda sua pluralidade. Nas narrativas das mestras, torna-se evidente a
existéncia de barreiras para o aprendizado na escola formal, que nega a lingua, a cultura

e a identidade do povo negro, desumanizando as mulheres negras,

MC: a gente ndo podia colocar quem a gente era de verdade//quem éramos nos/ que nos
éramos de terreiro/que a gente morava em uma comunidade/que aqui tinha um
terreiro//que minha mae era//luma zeladora//uma mae de santo/e que a gente
é/fazia/lfazia capoeira//ou que a gente tocava tambor//entdo nada disso/era como se a
gente fosse uma outra pessoa dentro da escola//e o pouco que a gente tentava falar quem
a gente era/ a gente era silenciado//pela prépria professora//entdo era ignorado//quando
ndo era ignorado /era motivo de chacota//com a turma da escola.

O enunciado de Mestra Céssia’ nos remete aos resultados de uma educagio

monoldgica, bem como sinaliza a disputa narrativa e o enfrentamento da condicao

sua tradicdo. Em 2016, o Laboratério de Edicdo da Faculdade de Letras da UFMG publicou o audiolivro
Vissungos no Rosario: cantos da tradicdo bantos em Minas, que contou com a participacdo de varios
mestres e mestras das tradi¢des religiosas populares. Na publicagio, esta presente a performance Ab4 cuna
Zambi pala 0so, cantada e tocada pela Mestra.

 Normas de transcrigo:

MP: Mestra Pedrina

MC: Mestra Cassia

P: pesquisadora

/: Pausa breve

/I Pausa alongada

" Responde sob o nome tradicional” de Kidoialé, a mestra é filha biolégica da matriarca Mestra Efigénia, e
assume o titulo de Makota no terreiro/quilombo Manzo Ngunzo Kaiango. Ativista, militante negra, poeta e
escritora, a mestra tem se destacado no engajamento da luta antirracista e na afirmacdo das identidades
tradicionais e quilombolas. E assessora do Compir (Conselho Municipal de Promocéo da Igualdade Racial),
e do Conselho Nacional de Cultura, participa da Comissao de Povos e Comunidades Tradicionais do Estado
de Minas Gerais, bem como do comité da diversidade e combate a Intolerancia Religiosa de Minas Gerais.
Com ensino basico incompleto, a mestra é coautora do livro: Manzo, Ventos Fortes de um Kilombo. Transita

117



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

imposta & mesma. A experiéncia das mestras na universidade provoca tensdes em torno
da excluséo do direito & educacdo, e na valorizacdo dos saberes, podendo ser reconhecida
como uma acdo de enfrentamento aos discursos hegemdnicos. A critica de professores
brancos, a recusa no olhar de alguns estudantes, tudo isso reflete em uma dindmica racista
que se encontra cada vez mais em voga, diante da ascensdo de um projeto politico racista
em curso.

De acordo com Gonzéles (2018) o sistema colonial foi o responsével por praticar
0 processo de naturalizacdo do lugar social do negro como aquele “da senzala as favelas,
cortigos, invasdes, alagados e conjuntos “habitacionais™” (p.201). Assim como fez
materialmente, projetou ideologicamente a incapacidade moral e intelectual das mulheres
negras, e, portanto, seu lugar subalterno na producéo de saberes. As dimensdes, material
e ideoldgica, aliam-se como forma de manutencdo da hierarquia de poder que temos na
sociedade, em que somente 0 branco é reconhecido pela capacidade de articulagdo do
pensamento.

Para Santos (1996/1997) as desigualdades raciais no Brasil se estruturam em torno
de trés eixos centrais: a corporalidade, a individualidade, e & propria questdo da
cidadania. Por sermos lidos como negros atraves da cor e tracos morfoldgicos, nosso
corpo incomoda o espaco historicamente criado para 0s brancos; a nossa individualidade
ou capacidade de adotar uma consciéncia de nés mesmos € um problema para 0s grupos
hegemonicos, pois é lida como uma ameaca a ordem vigente; e a cidadania e a
necessidade de reparacdo historica sempre incomodam a chamada classe média, que
entende nossa insercdo, seja pelas cotas, ou por programas como 0s saberes tradicionais
na UFMG, como uma acao de privilégio social.

A producdo de novos discursos, nesse sentido, pode ser lida como uma estratégia
em gue mulheres negras denunciam suas condi¢des historicas e materiais, e ainda afastam
a associacdo simplista de suas praticas de saber como meras crencas. A producdo de
conhecimento afrorreligioso, entéo, é antes de tudo uma denuncia das condi¢Ges materiais
e simbdlicas, que mantém o lugar social da populacdo negra no Brasil. O conhecimento,
sob uma nova geografia de saberes promove outros territorios de resisténcia negra, e

possibilita modos de vida mais sustentaveis.

entre duas cidades, Belo Horizonte e Santa Luzia, espacos onde acontecem as celebracdes da tradicdo da
comunidade. Ela e tem destacado a importancia de uma alfabetizacdo a partir dos principios e saberes
tradicionais, como forma de valorizar as criancas e adolescentes pertencentes a comunidade.

118



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Os saberes das quais as Mestras negras partilham perpassam por outras formas de
ver 0 mundo, formas que confrontam a norma hegemaonica e que, por isso, transgridem o
tempo e as formas de vida depredatéria do colonialismo/capitalismo. Os saberes
tradicionais de axé ndo so transcendem a logica cartesiana cientifica, como também
provocam uma resposta contra colonial, ao questionar as hierarquias do conhecimento.

A presenca dos mestres na universidade ainda ocorre de forma timida se
comparada a ampla presenca de professores brancos, que tiveram o conhecimento
validado pelas instituicdes. Essa presenca ndo transcende as desigualdades materiais, mas
promove tensdes e deslocamentos essenciais na valorizacdo desses saberes.

Ao assumirem a docéncia de uma disciplina, em uma universidade publica,
certamente essas mestras desestabilizam os debates no campo da ciéncia, e ao assumirem
o0 papel social de mediadoras de conhecimento, dentro de um espaco de educacgéo formal,
acessam espacos institucionais, em que reivindicam a possibilidade de falar por si
mesmas. Ao protagonizarem sua propria historia, e ensinarem a partir dela, elas produzem
discursos de resisténcia em que a intelectualidade € algo a ser desenvolvido no @mbito
das praticas de tradicdo, que evocam fazeres ancestrais e celebram as narrativas de
antepassados.

A intelectualidade é, portanto, construida em uma reacdo dialética entre
pensamento e pratica, e por isso, possui a potencialidade de transformacéo social. Ao
assumir o protagonismo de suas narrativas, as mestras podem falar sobre seu lugar social
e como ele reflete na construcao de suas identidades, e sua condicdo social no mundo.
Elas assumem o direito a reconstrugdo de uma memdria negada a toda populacéo negra,
pela historiografia etnocéntrica.

A dimensdo dos saberes da oralidade também é reinvindicada pelas mestras,
refutando a l6gica de que o letramento através da escrita possa ser a Unica via de producao
de textos, uma logica que faz parte de uma concep¢do em que somente a escolarizacédo é
sinbnimo de aprendizagem. No século XX, a Unesco define alfabetizacdo como um
processo de integracdo do adulto a cultura letrada.

Por isso, o processo de alfabetizacdo brasileiro destacava a importancia de
sujeitos migrarem da cultura oral para a cultura escrita (RIOS, 2013). No Brasil essa
experiéncia foi adotada ap6s o golpe militar de 64 através do MOBRAL (Movimento
Brasileiro de Alfabetiza¢do), que tinha como principio a formacdo de mé&o-de-obra
precarizada, e que acabou se dando como um processo de doutrinagdo cristd e

conservadora.

119



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Nesse sentido, a constatacdo de uma auséncia de escolaridade formal, em
decorréncia dos atrasos educacionais do pais, foi compreendida como um fator de atraso
econdmico e social no contexto brasileiro. Os n&o letrados, tidos como sujeitos atrasados
e incapazes de se inserirem no mercado de trabalho, precisavam de escolarizagdo. Ao
passo que o regime ditatorial também precisaria de uma coeséo ideoldgica, e o sistema de
alfabetizacdo funcionava como um processo de assimilacdo, na qual além da
instrumentalizacdo da leitura, era necessario impor ideologias cristds e militares, como
forma de proporcionar valores civilizatorios a populagdo pobre, de maioria negra, no

Brasil. Sobre isso mestra Cassia relata,

MC: Ai voltei pra escola
P: pra mesma escola?

MC: pra mesma escola/era a Unica também/ai voltei pra mesma escola/e ai eu voltei/ ja
no horario noturno/ na época/hoje é EJA/ naquela época era MOBRAL/ uma coisa
assim/MOBRAL/ ai eu voltei pro MOBRAL/ e ai 0 que me pegou la e que/foi/ é a questédo
religiosa/porque eu ja tinha a minha muito bem definida/na minha orientacéo religiosa
eu ja tinha/definido/isso era eu/e ai a escola/ela pregava muito na/no/na questao dos
ensinamentos biblicos/entdo tinha uma aula la que era de/ndo lembro se era sociologia
que se chamava na época/ e tinha o testamento/e no testamento/ eu comecgava a/contrariar
a sala de aula/ porque eu falava//que/aquele testamento/na verdade ninguém é//cumpria
aquilo//né?/ como se fosse Deus tinha criado uma ordem/mas a gente nao via as pessoas
cumprindo aquilo.

Percebam que, no enunciado, mestra Céssia vai dizer que a professora “pregava”
os ensinamentos mediados pelos textos biblicos. O conteudo, nesse sentido, era as
narrativas de uma identidade judaico-cristd. Percebemos entdo, que, para aléem da
mediacdo de uma pratica de leitura e escrita, o letramento atuava de maneira a privilegiar
os valores do cristianismo e suas formas de ver o mundo mesmo pdés-abolicdo. Como
consequéncia, sua pertenca religiosa e identidade racial de candomblé fora sendo
massacrada por valores cristdos que a fizeram abandonar a alfabetizacéo de jovens, e que
se perpetuam na contemporaneidade.

Ainda assim, a mestra apresenta o discurso contra colonial como ferramenta de
combate ao racismo, a partir da analise critica do texto cristdo. Apesar de estarem lendo
0 mesmo texto, a mestra desenvolve uma outra interpretacdo da leitura, ao questionar o
proprio sistema de desigualdade estrutural, em que, para ela, a ideia de furtar encontrava-

se submersa de uma ideia egoista, e de manutencao da concentracdo das riquezas.

120



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Os discursos das mestras nos mostram como as relagcdes de poder entre negros e
brancos nos espacos educativos se expressam pela imposi¢do de uma lingua hegeménica
e de uma linguagem universal, e afastam e reduzem os saberes dos povos tradicionais,
que tém sua cultura submetida as imposicGes de uma ciéncia racista. Ao mesmo tempo,
demonstra a postura critica da mesma sob toda uma estrutura colonial, que tem buscado
afirmar légicas universalistas e generalistas sob a presenca do negro no Brasil.

O saber de mulheres de axé é, antes de tudo, um saber para toda a populagdo negra,
na medida em que, para falar de seus lugares sociais, essas mulheres recuperam todo
histérico de construgdo do racismo brasileiro. Ao mesmo tempo, elas se constroem como
mulheres de saber, recusando a ideia de que a “mae preta” tenha servido apenas para se
submeter as regras da elite, mas sim tiveram um papel essencial na constru¢do de uma
cultura contra colonial potente, pautada no reconhecimento da heranca africana e na luta

dos negros pela liberdade no Brasil.

Referéncias Bibliogréaficas

BAGNO, Marcos. “O impacto das linguas bantas na formacdo do portugués
brasileiro”. Cadernos de Literatura em Traducdo, n. 16, maio 2016. Disponivel em: <
http://lwww.revistas.usp.br/clt/article/view/115266>. Acesso em: 10 de abril de 2020.

DIJK, Teun A. Van. Discurso das elites e racismo institucional. In: LARA, Glaucia
Proenca; LIMBERT]I, Rita Pacheco (Org.): Discurso e (des)igualdade social. Sdo Paulo:
Ed. Contexto, 2015.

GONZALEZ, Lélia. Primavera para as rosas negras: Lélia Gonzalez em primeira
pessoa. Unido dos Coletivos Pan-Africanistas (Org.). Sdo Paulo: Editora Diaspora
Africana, 2018.

RIOS, Guilherme. “Representacdes discursivas do letramento em contextos locais: entre
discursos dominantes e dominados”. In: SATO, Denise; TAMAE, Janior; LOPES, José
Ribamar (Org.): Contribuicdes da analise de discurso critica no Brasil: uma homenagem
a lzabel Magalhdes. Campinas: Editora Fonte, 2013.

SANTOS, Anténio Bispo dos. Colonizacédo, Quilombos: modos e significados. Brasilia:
INCIT, 2015.

SANTOS, Milton. “As cidadanias mutiladas”. In: Lerner, Jalio (Org.): O Preconceito.
Sé&o Paulo: Imprensa Oficial do estado, 1996 — 1997.

Recebido em: 10/04/2020
Aceito em: 22/04/2020

121



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

APROXIMACAO SOBRE O PENSAMENTO DE UMA
MAE DE SANTO E A EMANCIPACAO FEMININA

Tania Mara Campos de Almeida®
Guilherme Dantas Nogueira?
DOI 10.26512/revistacalundu.v4il1.32236

Mae Patricia de Oya Timbo4, ou vilva Annan Wollo — como mais recentemente
vem se identificando e sendo identificada por esse nome sagrado, lhe atribuido por seu
guia —, é uma figura encantadora. Habitante de Ramos Mejia, provincia de Buenos Aires
(Argentina), é uma tipica lideranca afrorreligiosa argentina: reline e coordena sua
comunidade religiosa de sua casa, que € a0 mesmo tempo terreiro e residéncia, além da
morada das cabecas de suas/seus filhas/os de santo; vive em harmonia e comunhao com
suas entidades e, em particular, com seu referido mentor espiritual, a quem chama,
respeitosamente, de Viejo — conheceu-o como ExU Destranca Rua nos cultos
afrorreligiosos. Conhece a fundo os preceitos da Quimbada, praticada no Rio Grande do
Sul (Brasil) e que migrou para a Argentina; da mesma forma, é sabedora dos preceitos
do Batugue e da Umbanda.

Atende e assiste sua comunidade com o0s elementos necessarios, oriundos da
linguagem sagrada e ritual afrorreligiosa que tem a sua disposi¢cdo, sempre posta a bom
e solidario uso. A esse arsenal, cabe dizer, acrescentam-se também conhecimentos e
resgates de antigos e femininos cultos pagdos germanicos, resgatados e incluidos em seu
terreiro, com apoio de suas entidades. Em um ocidente marcado por ideias de
cartesianismos, purezas e intolerancias, essa grande lider religiosa nos lembra como a
unido de povos e crencas é potente.

O primeiro contato com Anna Wollo ocorreu em mar¢o de 2013, quando o entdo
estudante de mestrado em Ciéncias Sociais da Universidade de Brasilia, Guilherme
Dantas Nogueira, foi a sua casa fazer pesquisa de campo. Guilherme buscava entender
como o Estado argentino se relacionava com as comunidades de terreiro daquele pais,

algo em que a paciente e letrada mae de santo podia ajudar. De algumas conversas e

! Professora Adjunta IV do Departamento de Sociologia da Universidade de Brasilia. E-mail:
taniamaraunb@gmail.com

2 Tata Kambondo Mub’nzazi, da Cabana Senhora da Géria — Nzo Kuna Nkos’i. Doutor em Sociologia e
pesquisador colaborador do Departamento de Sociologia da Universidade de Brasilia. Integrante fundador
do Grupo Calundu. E-mail: guidantasnog@gmail.com

122


mailto:taniamaraunb@gmail.com
mailto:guidantasnog@gmail.com

Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

observacdes diretas, iniciou-se uma forte amizade — com Mée Patricia e com toda a sua
familia religiosa — que perdura até o presente. Ndo so6 isso, Guilherme se entende como
parte da familia daquela casa de santo, sem prejuizos ao fato de ser ogan do Candomblé
e filho de Umbanda de sua propria casa brasileira.

Ademais, Guilherme se relaciona com Anna Wollo em uma condicdo que
identifica como sendo a de aprendiz diante de uma mestra. Esta lhe ofereceu elementos
variados para seus trabalhos académicos e, além disso, para a sua prépria formacéao
como afrorreligioso. Haja vista que os Calundus do passado eram a prépria expressdo
da pluralidade, tendo suas linguagens rituais sido absorvidas pelos Calundus do presente
— que seguem plurais. Neste sentido, Candomblé, Batuque, Umbanda e Quimbanda séo
religides irmas, com alta porosidade entre si, e 0 aprendiz ogan Guilherme, oriundo da
tradicdo de Angola, sempre aprende muito com a mestra Mée Patricia.

Tendo, portanto, nascido® uma grande amizade, Anna Wollo, sua familia de
santo e Guilherme jamais perderam contato. Pelo contrario, seguiram mantendo
dialogos frequentes por meio da Internet, redes sociais e aplicativos de comunicacao.
Guilherme, em particular, seguiu aprendendo com Mae Patricia. E sua relacéo e contato
tiveram peso quando o pesquisador, j& mestre, escolheu o tema de sua tese de
doutorado: a percepcao das mées de santo sobre o Estado-nacao.

Essa pesquisa teve como foco o Brasil, ndo mais a Argentina, mas isso ndo
impediu que os aprendizados com mée Patricia fossem recuperados em varios
momentos da tese. Mées de santo, como se sabe, sdo figuras transnacionais por
exceléncia. Da maneira como sdo compreendidas no Brasil, formaram-se na diaspora,
inteligente e politicamente resgatando, mantendo e atualizando saberes religiosos
africanos, sincretizados com saberes religiosos amerindios, formatados em didlogo
forcado com o catolicismo portugués. Ademais, reuniram ao papel de liderancas
religiosas aquele outro de lideres politico-comunitarias. Historicamente, formaram e
mantiveram suas comunidades de terreiro nas franjas periféricas brasileiras, prestando
apoios as suas vizinhancas que eram negados pelos colonizadores desde longa data —
dinamica que se repete, atualizada, no presente colonial/moderno (NOGUEIRA, 2019).

Sendo Patricia uma mae de santo iniciada nas tradi¢cbes afrorreligiosas
brasileiras, ela repete na periferia de Buenos Aires o importante papel social exercido

pelas mées brasileiras: aquele do acolhimento, da escuta afetiva, do cuidado e da

% Guilherme e Patricia entendem que sua ligacdo transcende o tempo e vidas. Sdo amigos desde vidas
passadas.

123



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

bondade amorosa, englobante, plural, autbnomo, resistente a, a0 mesmo tempo que
dialeticamente marcado pela, colonial modernidade latino-americana. Nesse sentido,
para Guilherme, dialogar sobre a experiéncia daquela mae de santo como material de
pesquisa para sua tese foi também uma oportunidade riquissima. Essa oportunidade veio
a se concretizar em novembro de 2018, quando Guilherme foi a Buenos Aires
participar, junto com a sua orientadora a época Tania Mara Campos de Almeida, do IV
Congreso de Estudios Poscoloniales y VI Jornadas de Feminismo Poscolonial.

Junto com Tania, Guilherme voltou a Ramos Mejia e puderam dialogar, por
horas, sobre o oficio de mae de santo com Patricia. Tania, naquele dia, também se
aproximou dessa destacada pessoa, e iniciou com ela uma amizade que também rende
didlogos até hoje. Contatos frequentes vém ocorrendo entre elas sobre assuntos
diversos, como a situacdo dos nossos paises, 0 avanco da epidemia do COVID-19,
questdes pessoais e outros.

Em particular, chamou a atencdo de Tania o pedido de Patricia para que
comentasse 0 texto da mae pequena do terreiro, Skuld Wollo (Maria Azul Di Baja),
publicado na Revista Calundu v.3 n.2 (Jul-Dez 2019): (Re) Existéncia que Continua,
intitulado “Um Relato Kimbandista, Umbandista e Batuqueiro da Argentina” (BAJA,
2019). Em linhas gerais, trata-se de um relato sobre sua prépria experiéncia
afrorreligiosa: como se tornou, ademais de quimbandista, umbandista e batuqueira,
mulher adulta, conscia de si e lutadora por sua autonomia, a partir do contato e da
relacdo que desenvolveu com as entidades da sua mée de santo, em particular com Dona
Maria Padilha, a pomba-gira da mae Patricia. De modo especifico, o texto impressiona
pela honestidade, afetividade e singeleza ao narrar a forca de transformacao pessoal que
a religiosidade afro-brasileira produz na autora, estimulada pela comunidade religiosa
formada ao redor da mée Patricia e das suas entidades. E comovente ver como
ensinamentos, gestados a partir da historia do nosso povo, atravessaram fronteiras
nacionais e conseguem levar o bem-estar e a esperanca a varios lugares distantes,
cativando, inclusive, jovens a luta pela igualdade entre os géneros em outros contextos
locais e nacionais.

Da parte de Patricia, o texto lhe havia sido muito interessante e revelador,
especialmente por vir a ter claro que as palavras de sua entidade, Maria Padilha, deram
0 pontapé na formacdo feminista da mae pequena. Ela, até entdo, ndo havia alcancado
essa dimensao importante a respeito das sementes que as entidades plantam nas mentes

e nos coragbes das pessoas que as procuram por seu intermédio. Ela percebeu,

124


https://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu/article/view/27167

Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

nitidamente, que as entidades possuem tarefas ainda mais profundas que orientar o dia-
a-dia e ajudar a resolver conflitos, como também possuem a capacidade de contribuir
com o desvelamento da esséncia das personalidades, atuando para o encontro das
pessoas com o sentido de suas vidas. Compreender que as suas entidades eram
catalizadoras de um bem maior, a partir da leitura de um texto de uma integrante muito
proxima a ela e participativa de sua comunidade, colocou nova luz e responsabilidade
em seu grandioso papel de lideranca religiosa.

Esse impacto vivido por Patricia causou curiosidade a Tania, em saber mais
sobre esse processo de uma mae de santo ir se dando conta da magnitude das suas
entidades na interacdo com as pessoas que com elas vao se aconselhando e dialogando.
Como uma entidade e a prépria mde de santo vao se descobrindo em interacGes e,
assim, vdo se tornando também epistemologas ao darem nomes, elaborarem termos e
interpretacdes do mundo em processos de sociabilidade e subjetividade que se pdem em
curso conjuntamente e, a0 mesmo tempo, individualmente para cada uma? Como o
vinculo que atrela a mée de santo a suas entidades possui uma dimensdo de mistério,
que vai sendo desvelada no decorrer da vida, trazendo surpresas e proporcionado o
alcance de novos degraus no conhecimento do humano e da divindade? Como uma
entidade, que viveu em outra data, pode se conectar com principios de movimentos
sociais atuais, conforme o feminismo, mesmo que ndo seja exatamente assim por ela
nomeado? Como a mée de santo ocupa, cada vez mais, o lugar de filosofa da sua crenca
e vivéncia religiosa no mundo marcado pelo patriarcado, podendo comunica-la a partir
de sua reflexdo autoral feminina?

Mae Patricia foi, entdo, convidada para escrever sobre essas indagacdes e sua
experiéncia no presente numero da Revista Calundu de 2020, o qual se dedicaria a
“Maes de Santo e Mulheres de Terreiro”, conforme chamada de contribuigdes
amplamente divulgada desde o inicio deste ano. Guilherme também concordou com a
ideia e Patricia aceitou o desafio, que ganhou o formato de uma entrevista sobre o tema,
em especial sobre a relacdo de suas entidades com suas filhas de santo, como se
apresenta no terceiro texto desta secdo especial, que se tornou ainda mais especial por se
tratar de pessoas diretamente implicadas com a chamada do periddico. Patricia também
considerou a proposta como uma boa oportunidade de dar voz as suas filhas, para que
elas mesmas falassem mais a respeito e, assim, lhe provocasse ir adiante em seus

pensamentos.

125



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Desse modo, Kaira Wollo, Skadi Wollo e Skuld Wollo, trés filhas do terreiro e
da mé&e de santo, sendo as duas primeiras também suas filhas biologicas, escreveram em
coautoria um ensaio sobre suas experiéncias com todas as entidades femininas (quica
também feministas, em lato sensu) recebidas por Patricia, conforme estdo aqui
manifestas no texto seguinte, no idioma original. Esse ensaio foi visto por Guilherme,
que as convidou para a referida publicacao.

Cabe dizer ainda que a entrevista com Patricia foi feita a partir de um conjunto
de perguntas iniciais, elaborado por Guilherme. Ela o respondeu por meio de varias
mensagens de audios e escritas?, de modo intertextual com o ensaio das filhas, em um
ambiente de pensamento coletivo, proprio da experiéncia comunitaria dessa tradicdo
religiosa. O conteudo foi organizado e editado por Guilherme e Tania, posteriormente
revisado pela propria Patricia, ganhando a forma final em sua lingua materna e em seu
estilo particular de autoria narrativa.

Com muita honra, disponibilizamos este material, que traz interessantes e
profundas reflexdes. Agradecemos a colaboracdo das filhas de santo e, em particular, da
Mae Patricia, que gentil e generosamente se sentiram interpeladas por nossa proposta,
fazendo-a também delas. Que todos/as envolvidos/as neste esforgo, assim como os/as
leitores/as, tirem o melhor proveito dos registros que se seguem, podendo alca-los a
patamares mais complexos e superiores do (auto)conhecimento e da riqueza que as

religides afro-brasileiras nos oferecem.

Referéncias bibliograficas

BAJA, Maria Azul di. “Um Relato Kimbandista, Umbandista e Batuqueiro da
Argentina”. Revista Calundu, v.3, n2 - jul-dez, 2019. Disponivel em:
https://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu/article/view/27167/24725. Acessado
em 07 de maio de 2020.

NOGUEIRA, Guilherme Dantas. “Na minha casa mando eu” — maes de santo,
comunidades de terreiro e o Estado. Tese (Doutorado em Sociologia) — Departamento
de Sociologia, Instituto de Ciéncias Sociais. Universidade de Brasilia. 2019.

Recebido em: 10/05/2020

Aceito em: 14/05/2020

4 Os audios foram transcritos a texto com o apoio da afrorreligiosa cubana Angélica M. Rivera Ldpez,
apoiadora do Grupo Calundu. Externamos a ela nosso agradecimento.

126


https://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu/article/view/27167/24725

Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

HIJAS DE ILE: O EL FECHIZO MAS GRANDE,
CONVERTIR NINAS EN MUJERES

Mae pequefia Skuld Wollo - Maria Azul di Baja®
Yabba Skadi Wollo?

Kaira Wollo®

DOI 10.26512/revistacalundu.v4i1.32238

Somos un grupo de mujeres criadas entre los afios “80 y los "90 en una Argentina
apenas salida de la dictadura. Mae Pequefia Skuld Wollo, académicamente reconocida
como Maria Azul Di Baja, profesora de Expresion Corporal egresada de la Universidad
Nacional de las Artes, con tesis en proceso de la carrera del posgrado de "Pedagogias para
la Igualdad en Contextos Socioeducativos Diversos, especializacion en géneros y
sexualidades” de la Universidad de Buenos Aires, feminista activista y trabajadora en el
campo de la nifiez y la adolescencia en espacio socioeducativo con personas en situacion
de vulnerabilidad social. Yaba Skady Wollo cosmetologa, peluguera, bartender y gestion
de bares y barras, estudiante de astrologia. Hija de fe Kaira Wollo, matriculada en
despacho de aeronaves y tripulante de cabina de pasajeros, actualmente lider de equipo
de soporte en empresa de sistemas ERP y HIS. Las tres, miembros del 1lé Nueva
Conciencia.

Desde nifias, la television nos mostraba mujeres peleando contra mujeres por
hombres, a nuestro presidente ostentando lujos y excesos en publico; todavia existia la
caratula “Crimenes pasionales” justificando y romantizando la violencia de género; donde
el aborto, la Educacion Sexual y las pastillas anticonceptivas eran para putas; y a la
homosexualidad la aceptabamos, pero no la entendiamos.

Si bien teniamos figuras emblematicas en la historia inmediatamente anterior a
nuestro nacimiento, el poder era de y para los hombres.

En ese momento social, solo habia un pufiado de maes de santo reconocidas
intelectual y espiritualmente, ya que a las mujeres se les exigia tener estudios, capital y/o

prestigio.

1 11é Nueva Conciéncia. E-mail: azuldibaja@hotmail.com
2 11é Nueva Conciéncia. E-mail: Julianarizzo60@gmail.com
3 11é Nueva Conciéncia. E-mail: barbararizzo@hotmail.com.ar

127


mailto:azuldibaja@hotmail.com
mailto:Julianarizzo60@gmail.com
mailto:barbararizzo@hotmail.com.ar

Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

En este contexto, recién iniciada, la Mae Patricia comienza a recibir entidades femeninas
en terreiros con estructuras patriarcales, dénde por eleccion personal iba casi disfrazada,
ocultando su cuerpo para evitar el acoso, el enfrentamiento con otras mujeres y la

cosificacion de su persona.

La resistencia

Vové Luiza, nuestra Preta Velha, en épocas de esclavitud era ama de crianza de
los hijos de blancos, con el paso del tiempo estos nifios crecieron y ella envejecio. Si bien
no le dieron su libertad, le permitieron permanecer en su casita dentro de la Fazenda, un
lugar apartado e improductivo. Alli, mientras aln cocinaba para la casa grande, hizo
provecho de sus beneficios, en tanto que le servia para postergar el comienzo de las tareas
de los nifios, todos los que ella pudiera esconder. Alli recibié también a otros Pretos
Velhos que habian sido librados a su suerte una vez cumplidos 60 afios, cuando ya no
eran necesarios para sus amos.
Juntos armaban la logistica de la fuga de los pocos jovenes que se animaban a escapar,
haciendose cargo también de los nifios que quedaban huérfanos.

Una relacion similar entablé con los Caboclos con quienes intercambiaba
conocimientos y a cuyos hijos también cuidaba y alimentaba.

Nuestra Preta Velha, utilizd su astucia y oper6 como agente de resistencia y
libertad.
A pesar de todo lo vivido y sufrido, no guardd rencor hacia los blancos, ensefiandonos
que no hay diferencia entre razas, sexo o creencias religiosas. El bien se derrama por igual

sobre todos.

La Resiliencia

Nema, nuestra joven Bahiana, nacid mestiza debido a la violacion sistematizada
por parte del blanco como préactica aceptaba socialmente. Por esta misma préctica, ella
tuvo un hijo inapropiadamente blanco, que era tan parecido al capataz que decidieron
sacarlo de la Fazenda.
Nema enloquecié de dolor, y si bien esto no fue motivo para liberarla, la dejaron vagar
fuera de la propiedad a su suerte.

En su mente fuera de si, el inico pensamiento que cabia era llegar al puerto antes

que zarpara el barco con su hijo y el resto de la mercancia. En el camino se encontr6 con

128



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

los caboclos, ellos la acogieron en su comunidad y la envolvieron en una espiritualidad
concordante con la de sus raices. La guiaron hacia su destino, pero luego ella quedaria
alli, en el puerto, varada ejerciendo la prostitucion y falleciendo finalmente de
tuberculosis, sin encontrar a su hijo.

Acogida por las grandes mujeres de astral, gan6 la posibilidad de ser guia
espiritual.

Nema Vvivio en la marginalidad y murié como la més pobre entre los pobres, pero
nunca perdio6 su luz y con ella alumbra la oscuridad de cada una de las personas que se
paran frente a ella y su profunda compresion, aconsejando, por ejemplo, sobre adicciones,

un tema de alto resentimiento social que nos vuelve a sumergir en la marginalidad.

La libertad ejercida con desparpajo

¢Que decir de la famosa Maria Padilha? Mujer atrevida y rebelde que desafio al
status quo Y las instituciones en cada una de sus encarnaciones, manteniendo este mismo
caracter como guia espiritual y ensefiando que la mujer lejos de ser un ser débil y
dependiente, puede aspirar a una vida acorde con sus deseos, igualando éticamente estos
a la necesidad.

Si tomamos solo un par de ejemplos, esto queda claro.

Como cuando se escapaba por las noches del palacio donde era cortesana,
poniendo en riesgo su status y comodidad para ir practicar y aprender lo que era su pasion,
la magia, exponiéndose a ser atrapada y quemada viva. O como cuando libré un
movimiento de resistencia en el cabaret donde ella tenia el rol de madama, enfrentandose
con los soldados armados que habian enviado por ellas. Los tomaron por sorpresa, ellos
esperaban encontrar mujeres sumisas ante el peligro, pero se encontraron con mujeres
listas para la batalla. Ellas lucharon y huyeron, los soldados las persiguieron y cazaron.
Algunas de ellas sobrevivieron mas tiempo y otras menos, pero vivieron como ellas lo
decidieron.

A lo largo de los afios hemos conocido otras Pombagiras que reconocieron a
nuestra sefiora y todas han compartido esta historia con orgullo y agradecimiento,
alegando que la forma en la que murieron no tiene relevancia, sino que lo hicieron siendo

mujeres libres.

129



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Asi es como nos han empapado de consejos desde sus distintas experiencias de vida y nos
han inspirado a través del trabajo en el plano astral y terrenal que han realizado y hemos
presenciado, cambiaron vidas.

Mujeres adictas, enfermas, locas, al borde del suicidio, avergonzadas por su
sexualidad y su género, madres solteras abandonadas y golpeadas, adolescentes a la
deriva, todas ellas pasaron por la casa.

Dignificadas, aprendiendo a utilizar nuestras debilidades, no como excusa 0
justificacion, sino como el piso para trascender cualquiera de las situaciones que se
presenten, respetando y nutriendo nuestras cualidades individuales; impulsando nuestros
talentos y pasiones; apelando al estudio y la formaciébn como un gran elemento
emancipador y como responsabilidad espiritual; a hacernos de las herramientas para no
permitir que nadie nos oprima o nos obligue a hacer aquello que no deseamos.

Ellas nos incitan e incluso nos desafian cuando el momento lo requiere, a ganarnos
nuestro reconocimiento publico a puro mérito y esfuerzo (nunca de prestado, nunca por
lo externo, NUNCA pisoteando a otros); debemos tener nocion de qué, como y por qué
accionamos de tal o cual forma y de ninguna manera podemos sentirnos con el derecho
de ejercer poder por sobre la voluntad de los demés. Sino mas bien tener el coraje para
defender la nuestra

Nos recuerdan cada vez que lo necesitamos que nuestro valor no depende de nadie
méas que de nosotras y que cuando no lo encontramos, estan ellas para volvernos a
aconsejar con paciencia y amor infinito; y cuando aun asi no vemos con claridad, nos
sostienen hasta que todo pase. Ellas siempre pudieron, siempre siguieron y nosotras

somos sus mas orgullosas, devotas y leales discipulas, también podemos. Ellas nos guian.

**k*

“El Viejo” es nuestro jefe ancestral, ¢l ocupa un lugar paternal para nosotras. Sus
encarnaciones se remontan a miles de afos, razon por la cual trae consigo un concepto de
la mujer anterior al impuesto por el dogma occidental propio de la iglesia catolica
apostolica romana: una mujer salvaje, sin miedo.

Nos ensefio que la igualdad y la equidad son la manera correcta y postuld estos
valores en el plano astral a través de sus propias acciones como en aquella primera ofrenda

que realizamos, donde él, desde su lugar de jefe, le promete a Maria Padilha que siempre

130



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

que el recibiera, ella recibiria lo mismo. La unién hace la fuerza y ellos dos, la predican

y demuestran.

*k*k

A lo largo de estos treinta afios hemos podido asistir a las entidades trabajando en
casos de violencia de género ejercida de multiples formas, y es asi como en nuestro
recorrido hemos podido aprender diversas estrategias para asistir a otras mujeres y
también repensarnos a nosotras mismas en nuestra vida cotidiana frente a las logicas
patriarcales que a veces, sin quererlo, nosotras mismas reproducimos.

En esta formula de contencién no podemos dejar de mencionar a nuestra Mae
Patricia quien es la encargada de mantener y perpetuar el mensaje de sus ancestros dia a
dia y a quien nosotras recurrimos cada vez que sentimos que las situaciones nos superan.

Nuestra Mae, como antes relatamos, en un comienzo era una mujer que debido a
su llamativa belleza recibia la atencion equivocada de los Pais y hermanos. Sentia
inseguridad y miedo a que por las propuestas que éstos le hacian, nunca pudiera ser
tomada seriamente y decepcionar a sus guias. Muchos fueron los lugares donde se repitio
este patron. Siempre a tiempo y bien guiada por sus entidades, supo irse de estos espacios
y permanecer en aquellos donde pudiese nutrirse de una carrera espiritual, profundizando
en sus intereses intelectuales y respetando su propia esencia, para luego convertirse en la
cabeza de la casa y sacerdotisa a la que le consultarian posteriormente todos esos Pais que
intentaron limitar su valor.

Nuestra educacion como hijas de fe nos impulsd a romper con los estereotipos y
expectativas que la sociedad tenia de nosotras. Si bien muchas veces se nos tildo de ser
mujeres excesivas, excesivamente fuertes, provocativas, reaccionarias y soberbias, hoy
nosotras no tenemos preocupacion alguna por ser rotuladas de esa forma, ya que, si la
sociedad nos quiere devotas y sumisas, no hay halago mejor que aquel que nos reconoce
distantes de esa idea, celebrando asi cada dia nuestra esencia particular de ser mujeres
conectadas con nuestro lado mas salvaje, mujeres fuertes y libres.

Para culminar este texto queremos incluir una reflexion que nuestra Mae Patricia
una vez supo transmitirnos y que consideramos importante compartir con quienes lean

este articulo ya que define el posicionamiento feminista que tiene la casa.

131



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Yo no creo que haya superioridad entre hombres y mujeres, el
desequilibrio de fuerzas es lo que nos ha llevado a este momento en que
pareciera que el espiritu de la humanidad ha dejado de evolucionar. Asi
como la mitologia nos remite a un matriarcado anterior en donde la
mujer proponia la fertilidad y prosperidad, la promesa de vida para todo
ser quedo truncada con la aparicion de los grandes héroes
conquistadores que derramando sangre fundaron imperios sobre los que
basaron su fama y fortuna. Deber& volver una época en que el ser
humano, cansado de matar y morir decida unar fuerzas, y el género sea
lo menos importante, sino la reconstruccion de un mundo para todos.

Recebido em: 13/04/2020
Aceito em: 14/05/2020

132



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

ENTREVISTA COM MAE PATRICIA

DOI 10.26512/revistacalundu.v4il.32239

Entrevista com Annan Wollo, mée Patricia de Oya Timbo4, realizada em 25 de
marco de 2020, por meio de audios e registros escritos. Perguntas elaboradas por
Guilherme Dantas Nogueira, transcri¢do feita por Angélica M. Rivera Ldpez, edicdo por
Guilherme Dantas Nogueira e Tania Mara Campos de Almeida, revisdo da mée Patricia.
Procurou-se manter o estilo e as estratégias discursivas originais da entrevistada, de modo
que possa ser apreendida pelos/as leitores/as em suas risadas, reticéncias, conversas
interiores e duvidas, enfim, em seu préprio jeito de narrar-se € no ato de produzir

conhecimento situado a partir de sua condicdo existencial, religiosa, social e de género.

Pregunta: El feminismo es un movimiento social, pero desde un punto de vista mas
sencillo, es una manera en que las mujeres se ven y buscan su espacio en el mundo, una
manera de comprenderse como persona y buscar socialmente respeto a eso. Maria Padilla
en sus lecciones habla mucho de ser mujer. ;Como es que tu vez las lecciones de la Padilla

en la formacion de otras mujeres?

Respuesta: Bueno, Maria Padilla es una mujer espléndida, por lo cual lo que ella transmite
es empoderamiento. Asi la perciben las personas que la escuchan, ya que no pareciera tener
ninguna de las dificultades, ni de las debilidades del resto de las mujeres; obviamente
estamos hablando de una entidad. Cuando ella cuenta sobre su vida en la tierra, se remite
a su experiencia en este plano como humana y trata a las personas de igual a igual,
transmitiendo fuerza y sororidad, si bien habla desde un lugar de superioridad como guia
y reina que es del mundo astral. La gente referencia que por mas que hable para el grupo,
a todos les suena distinto y sienten que la charla va dirigida a cada uno en particular, por
lo tanto, la experiencia de una charla con ella es diferente para cada uno de los

participantes.

La sefiora trasunta poderio y diciendo frases como esta nos hace parte de ese poder:
“las mujeres son muchos mas poderosas de lo que creen e incluso més que los hombres,
porque los hombres pueden quitar vidas, pero las mujeres ademas de quitarla, la pueden

”»

dar”.

133



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Asi ella transmite empoderamiento hacia las mujeres que la escuchan y se posiciona
en un lugar feminista, ella es una reina que nos guia en esta vida. A nosotros nos impele a
escuchar nuestra voz interior, a defender esa voz y solamente podemos defenderla si
escuchamos cuales son nuestras necesidades. Ella asocia directamente necesidad a deseo
y esto no seria algo egoista, sino la forma de plantarnos en la vida y asi lograr luchar por
concretar nuestras metas, por ejemplo, el porvenir, la vocacion, las pasiones, la familia o

cualquier otra lucha que nos reconforte.

La necesidad en este mundo es intentar cumplir con los deseos que nos movilizan.
Muchas de estas luchas entabladas desde el deseo, benefician a otros. Esto lo podemos ver
en el movimiento feminista, donde el deseo por igualdad de derechos es en beneficio de

todas las mujeres.

Ella también ha hecho cosas durante su vida en la tierra, por las cuales la han
reconocido otras entidades, cosas que nada tenian que ver con una necesidad egoista, salvo
la de seguir su deseo, y su deseo se basaba en liderar un movimiento que en definitiva
estaba liberando a otras mujeres que no tenian los medios suficientes, ni el atrevimiento

para romper con estructuras opresivas.

Pregunta: ¢En qué sentido las entidades de la Umbanda construyen con mujeres una

comprension distinta de ser, de conocer y de estar en el mundo?

Respuesta: Dificil, dificil. Las entidades de Umbanda en general no les hablan a las
mujeres, nos hablan a todos. Y con referencia a las mujeres, la forma de estar en el mundo,
segun la entidad, cambia. Cuando nos cuentan acerca de sus experiencias, lo hacen desde

diferentes posicionamientos porque han tenido diferentes realidades.

Las entidades, para nosotras, tienen una propuesta permanente, combatir nuestras
propias debilidades y nunca quedarnos con un “no puedo”. Es algo que directamente las
enoja, sobre todo si ese “no puedo” va acompafiando un deseo. Esto ocurria a menudo
porque habia gente joven indecisa en cuanto a las carreras 0 a como afrontar el futuro. Ahi

es donde ellas se ponen firmes en cuanto a: “si podés hacerlo, si podés”.

En eso son iguales, sea la entidad que sea, aunque en realidad se les consulta
normalmente a entidades diferentes por temas diferentes, asi y todo, hay una ensefianza
recurrente, "ustedes son mujeres fuertes, estamos criando mujeres fuertes”, y asi la premisa

es: jNos estamos creando fuertes, podemos hacer y ser!

134



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

De todos modos, no reparan demasiado en ser mujer o ser varon; si la dificultad es
ser mujer, entonces ahi hacen hincapié en que las mujeres pueden lo mismo que los
hombres y quizas més, pero sino no tienen un mensaje exclusivo para la mujer, el foco son

las limitaciones y problemas del pueblo y la casa.

Pregunta: La experiencia de Kaira (Bérbara), Skadi (Juliana) y Skuld (Azul) fue muy
particular en su formacion como mujeres y activistas por los derechos de las mujeres, en
contacto con tus entidades. (Cémo te sientes con esta experiencia, que piensas de este

contacto?

Respuesta: Han sido diferentes experiencias porque son muy diferentes personas ellas
tres. En cuanto a Skuld, ella es absolutamente combativa y no tiene esto solamente que ver
con las entidades, es el trabajo de las entidades sobre el lienzo que es Skuld, escribiendo o

dibujando sobre el mismo.

En ella tuvo esa repercusion, a mi me sorprendid, porque como dije antes, no sé lo
que ocurre en las sesiones durante mi trance, tengo muy pocos recuerdos y eso hace que
me pierda de un montén de cosas. Incluso de la reaccion de la gente, que quizas me la

comenta 0 quizas no.

También a colacidn existe un proceso interior que produce esos resultados y por
una cuestion creo que logica, uno no se los atafie, ni a lo que uno hace, ni al lugar en donde
uno esta, ni a lo que dice, ni incluso a sus propias entidades. Es quizas una absurda falsa
modestia, teniendo en cuenta que intermedian seres superiores, pero en realidad el
resultado de algo siempre es por el conjunto de diferentes cosas, hay una historia previa en
cada uno de los presentes antes de escuchar a las entidades. Creo que es mas ecuanime
consultarle al otro/a cuanto han pesado en su vida y en su formacién los consejos o decires

escuchados.

Skadi es mi hija, asi que ella se cri6 directamente escuchandolas hablar, ain sin
entenderlas, pero escuchandolas, participando, estando en el medio y para ella esa era la
realidad. La vida del terreiro era la realidad. Lo que las entidades decian eran las viejas
voces de los abuelos de antafio, se escuchaban con la misma reverencia y con la misma

certidumbre de gque lo que estaban diciendo, lo estaban diciendo porgue eran sabios.

De la misma forma en Kaira, ella era mas pequefia, era un bebé. Un bebé que se

crié muchas veces en brazos de las entidades, mis hijas no tuvieron ningdn tipo de proceso

135



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

con respecto a validar las palabras de las entidades, porque era, como dije antes, como
escuchar a un abuelo o mismo escuchar a un padre, 0 mismo escuchar a alguien que tuviera

la sabiduria suficiente para poder guiar.

Los procesos asi fueron mucho mas sencillos. No quiere decir que ellas hayan
tenido vidas sencillas. Las dos fueron adolescentes, adultos jévenes, con todos los
conflictos que eso acarrea. Pero con respecto a la relacion con las entidades, creo que a
pesar de que pasaron por ser bebes, nifias, adolescentes y adultas, no ha variado la validez
de la palabra escuchada a las entidades.

Pregunta. ;Como es ser mujer de terreiro y observar a otras personas volviéndose mujeres

en el terreiro?

Respuesta: Bueno, ser mujer de terreiro no es facil. Hay que tener una conducta todo el
tiempo coherente con lo que son las normas del terreiro y las normas que imponen ellas,

las identidades.

Las normas que nos bajan como reglas, como ordenes y traducirlas ademas al aqui
y ahora, a lo cotidiano, eso quizas no sea tan facil, a mi me han dejado en segundo lugar
varias veces, momentos en los que yo he tratado de resolver alguna cuestion de alguna
forma y me han dicho: “no, porque tu mée nos dijo esto, porque tu pai nos dijo lo otro”,
asi que no pude ni agiornar, ni aligerar nada, porque lo que se tenia que hacer era

interpretado tal cual ellos lo decian.

Las funciones en el terreiro son un monton: interpretar a los orixas, ser médium y
mantener a la gente sintiéndose bien, que estén lo mejor que puedan, estar al tanto de los
problemas que tuvieran los hijos de la casa, de socorrer si hubiera que hacerlo, alojar si
hubiera que hacerlo y siempre estudiar y seguir preparandose ya que nunca se termina de
aprender y ademas las cosas practicas, como preparar una mesa, una quincena, un ebo, una

limpieza o lo que se tuviera que hacer.

Las sesiones son otra cosa. Es el momento que tiene la gente del terreiro y la gente
del pueblo para estar en contacto directo con las entidades, es muy refrescante, aglutinante
y es una gran responsabilidad, porque ser médium siempre es una enoooorme
responsabilidad. Claro que ademas hay que llevar adelante la vida civil, la vida cotidiana,

lo que es por fuera del terreiro, administrar, ser mama, ser abuela, ser hermana, también

136



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

trabajadora, estudiante o profesional. Una multitud de roles a cumplir pues lo religioso no

esta en contradiccion con el &mbito social, ni profesional.

En realidad, creo que llevo una vida propia a la de una mujer profesional, que se

avoca a su profesion, pero no deja de lado su vida familiar y social.

Se pone dificil [Se rie], pero se puede hacer, no sé si sera a un nivel de excelencia,

pero se hace lo mejor que uno puede [Se rie].

Observarlas... bueno observar a mis tres hijas convertirse en mujeres es una cosa
enormemente gratificante. Es el momento en que una se da cuenta que nada fue en vano,
que los sacrificios que se hicieron valieron la pena y que en realidad es un orgullo mas que

otra cosa.

Son todos hijos, todas hijas y cuando las cosas les salen bien a ellos, nos salen bien
a nosotros tambien. Y ver repetir los dogmas de la casa, o ver como estan funcionando los
dogmas en la casa, resulta algo pleno, momento donde una mée, en este caso yo, me puedo
sentir plena. Es como si le preguntaras a un educador ;qué siente cuando aquel alumno que
él formo en parte, ahora tiene éxito en la vida? Por supuesto hay orgullo, hay emocidn, son

un montén de cosas muy gratificantes las que se sienten.

Pero tambien estan las otras experiencias, estan las personas que, a pesar de todo el
esfuerzo puesto por mi, pero también por los hermanos, por las entidades; haberlos
contenido, haberlo intentado, no llegaron a ser buenas personas, no llegaron a ser personas
enriquecidas, no llegaron a entender. En definitiva, no les servimos. Esa también es parte,

estan las dos caras.

Pregunta. ;Qué de la experiencia del aprendizaje de Barbara, Juliana y Azul te ensefiaron

a vos?

Respuesta: jWow! Me ensefiaron en primer lugar, que el trabajo de las entidades
trasciende muchisimo el momento de la atencion. Uno creeria que es algo parecido a
consolar, ya que escuchan y contienen en el momento, esa pareciera ser la labor, apoyar,
algo que hacen las entidades en tierra con cualquier paciente, con cualquier persona del
pueblo que se acerca y claro se acerca con una necesidad determinada a resolver. Pero las
entidades trascienden muchisimo eso, dejan mensajes, ensefian constantemente y quedan

reverberando en la memoria y en el alma las cosas que ocurren en cada sesion.

137



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

De todo esto, mis hijas, obtienen aprendizaje y eso va directamente a su formacion.
A mi me sorprendid, no sé por qué me sorprendi6. Debe ser porque yo no participo de las
sesiones, entonces hay cosas de las que me pierdo, en cuanto a las reacciones, por ejemplo.
Lo mismo que habia comentado antes. Me pierdo las reacciones de las personas, el ida y
vuelta con las entidades, eso que excede a la atencidén que es sumamente cuidadosa, en voz

baja, intima. Después pasan hablar en voz alta, para todos y ahi se produce la magia.

*k*k

Apds essa primeira parte da conversa, mae Patricia retoma suas respostas, buscando

esclarecer pontos que lhe pareceram pouco compreensivos:

Algo que me falto aclararte o aclarar en el audio con respecto a ser mae, al trabajo
de ser mae. Es como cualquier otra profesion que se ejerce y hay algo que no aclaré y es
que, desgraciadamente, por mas que le pongamos toda la onda [Se rie], como trabajadoras,
aca me pongo en el lugar de trabajadora, si bien entiendo que es dificil ver a una sacerdotisa
cdmo una trabajadora y que si le dedicamos todo el tiempo a esto sin tener aparte un trabajo
formal, con aportes previsionales, con todos los derechos que acomparian, nos estamos
dirigiendo hacia una vejez de pobreza absoluta, a ser indigentes y como esto se hace
simplemente por pasion, por vocacion, no podemos esperar a ser reconocidos
econdmicamente. Es nuestra realidad. Es como un artista, trabajamos como los artistas, la

mayor parte de ellos va a ser pobre y lo saben.

Por eso es que aconsejo a mis hijos que en la juventud tengan un trabajo formal, un
trabajo en el que hayan podido aportar y después traten de continuar aportando aparte, por
cuenta propia o de alguna otra manera, ya que si quieren dedicarse al sacerdocio deben
dedicarle tiempo y es muy dificil desarrollarse como sacerdotisas y profesionales sin
quitarle energia a una cosa o a la otra. No es valido de ninguna manera ponerle precio al
sacerdocio, es sagrado; el contacto con las entidades y los orixas es sagrado. Mas al mismo
tiempo somos mamas, al mismo tiempo tenemos una casa, a eso me referia cuando decia

que habia muchas cosas que administrar. Lo mas dificil de administrar es el tiempo.

138



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Y yo sé que no son respuestas feministas, no tengo respuestas feministas,
simplemente cuento mi realidad, en la cual no me considero feminista, yo creo en la

igualdad, siempre desde pequefia he creido en la igualdad.

Siempre el desafio era ser igual que los varones y mejor si podia, pero no en contra
de ellos, era algo que me tenia que probar a mi misma. Ni siquiera era algo que comentaba
con otros, era algo que estaba dentro mio. Creo que es una decepcion lo que estoy

contestando, porque no encuadra con el tema.

Vuelvo sobre la realidad econémica porque pesa como cualquier otra de las
realidades, porque hay una realidad magica y maravillosa pero nuestro plano es este, y en
eso hice mucho hincapié en las chicas y a Skuld la sigo como si fuera su sombra.

Y creo que pude hacer mella en ella, que intente no ser pobre, porque después la
pobreza la iba a condicionar como sacerdotisa, hay que ser sumamente rigida, hay que ser

sumamente honesto en este concepto

[Se rie] Bueno creo que si soy un poco feminista porque nunca hay un hombre en
el medio que pueda salvarnos. Pero, [Se rie] si cuando hablo de ser mejor que el hombre,
tené en cuenta que lo que yo hacia era deporte, entonces el hombre era mi meta, mi desafio
era hacer lo mismo que hacian ellos, si ellos pueden yo también, siempre fui asi, pero [Se
rie] no tiene que ver con cosas especificamente masculinas, bueno... creo que no hay cosas

especificamente masculinas, creo que podemos hacerlo todo todas y todos, menos parir.

**k%k

Na sequéncia, Guilherme e Patricia, ainda comentando sobre o oficio de mée de

santo, tiveram o seguinte didlogo por escrito:

Patricia: Yo puedo ser intermediaria de los dioses en una enfermedad terminal, pero nunca
tendreé el ingreso econdmico de un médico... Y eso para todos. Es parte de nuestro estreés,

que lo tenemos y mucho.

Guilherme: Si, verdad.

139



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Muchas veces la gente le pide a mi abuelo [que es pai de santo] para ver cuestiones
de salud, y él juega los buzios y contesta que la gente vaya al médico (también que se tome
un bafio o algo, pero que vaya al médico).

Patricia: Recuerdas mi mision, me es imposible cumplir, no tengo los medios.

A partir desta breve troca de palavras, Patricia se inspira novamente a retorna as respostas

por audio:

Bueno, igual yo hablo de los desahuciados. A casa llegan desahuciados con poco
tiempo de vida, cuando ya los médicos le dicen que no y, ahi, es donde me necesitan en
cualquier momento, a cualquier hora, cualquier dia. No importa lo que estés haciendo o lo
que deberias estar haciendo, hay que hacerlo, hay que estar con ellos, hay que trabajar y
hay que salvarles la vida. La gente entrega su vida en tus manos y si los dioses te responden
y Si uno tiene esa suerte, uno debe hacerlo bien y con ganas, en ese momento no existe

ninguna otra cosa.

Y me ha tocado Sida en un alto porcentaje, mucho Cancer, bebés en terapia
intensiva, problemas de sangre, genéticos, infartos y se corre y se corre mucho. Por eso no
puedo tener otro trabajo y en su momento tuve que decidir, y amo lo que hago, no me

quejo, fue y es mi eleccion.

**k%k

Como conclusdo das trocas que compBem esta entrevista e comentando sobre sua
experiéncia e pensamento acerca de ser entrevistada para uma revista académica

brasileira, mae Patricia fecha nos brinda com uma fala final:

Ser entrevistada por personas admiradas, académicos formados, es por lo menos
asombroso y extrafio. Personas queridas que estan interesadas en hablar conmigo me
hacen un honor enorme al elegirme. Soy guia espiritual y madre dedicada a los suyos de
ambos planos, esto mismo es lo que de alguna manera me convierte en interlocutora en el

mundo de la sociologia o antropologia.

140



Revista Calundu —Vol.4, N.1, Jan-Jun 2020

Espero de corazon haber cumplido con las expectativas y que mis palabras,

pensamientos y experiencia sean Utiles.

Salve
Hail

Sarava

Recebido em: 13/04/2020
Aceito em: 14/05/2020

141



