
Revista Calundu - vol. 2, n.1, jan-jun 2018 

5 

 

HISTÓRIA, CULTURA E INTOLERÂNCIA ACERCA DAS 

RELIGIÕES DE MATRIZES AFRICANAS NO BRASIL 

 

Wéllia Pimentel Santos1 

DOI: https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v2i1.9542 

Resumo: 
 

As religiões de matrizes africanas são parte da diversidade religiosa do Brasil. Dentre 

algumas dessas manifestações, que tem como referência a cultura trazida pelos africanos 

durante mais de 300 anos de escravidão estão o cabula, o catimbó, a quimbanda e, 

principalmente, a umbanda e o candomblé, que se propagaram com mais intensidade 

pelo Brasil. Desde sua chegada ao país estes praticantes foram alvos de perseguições 

por manifestarem a sua fé, mas, ainda hoje, os episódios de intolerância religiosa fazem 

parte do cotidiano dessas pessoas. Nesse contexto, este artigo destaca essas 

manifestações brasileiras e sua forte ligação com a África, convergindo-se para as 

causas dessa intolerância. Para tanto, a metodologia aplicada ao trabalho se ateve a um 

estudo descritivo do tipo revisão bibliográfica, que se respaldou em literaturas 

científicas, trabalhos acadêmicos referenciados que tentam responder a tais reflexões, 

sendo que os resultados obtidos respondem satisfatoriamente à proposta da pesquisa em 

foco. 

 

Palavras-chave: Intolerância; religião; África; Brasil. 

 
 

HISTORIA, CULTURA E INTOLERANCIA ACERCA DE 

LAS RELIGIONES DE MATRICES AFRICANAS EN 

BRASIL 

 

Resumen:  
 

Las religiones de matrices africanas son parte de la diversidad religiosa de Brasil. Entre 

algunas de esas manifestaciones, que tienen como referencia la cultura traída por los 

africanos durante mas de 300 años de esclavitud, se encuentran el cabula, el catimbó, la 

quimbanda y, principalmente, la umbanda y el candomblé, que se propagaron con mas 

intensidad por todo Brasil. Desde su llegada al país, estos practicantes fueron blancos de 

persecuciones por manifestar su fe, y, todavía hoy, los episodios de intolerancia 

religiosa hacen parte del cotidiano de las personas. En este contexto, este artículo 

destaca esas manifestaciones brasileiras y su fuerte vínculo con áfrica, centrándose en 

                                                           
1 Universidade Federal dos Vales do Jequitinhonha e Mucuri – UFVJM/Diamantina-MG. Mestre em 

Ensino em Saúde (UFVJM); Especialista em Criminologia (PUC-MG); Graduação em Letras-Inglês 

(UFVJM), Bacharela em Humanidades (UFVJM) e Serviço Social. Integrante do grupo de pesquisa 

Educação Popular em Saúde (UFVJM). welliapimentel@hotmail.com  

https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v2i1.9542
mailto:welliapimentel@hotmail.com


Revista Calundu - vol. 2, n.1, jan-jun 2018 

6 

 

las causas de esa intolerancia. Para tanto, la metodología aplicada al trabajo se atiene a 

un estudio descriptivo de tipo revisión bibliográfica, que se respaldó en literaturas 

científicas, trabajos académicos referenciados que intentan responder a tales reflexiones, 

siendo que los resultados obtenidos responden satisfactoriamente a propuesta de 

investigación en cuestión.  

 

Palabras clave: Intolerancia; religión; África; Brasil.  

 
 

  “A mais terrível de nossas heranças é esta de levar 

sempre conosco a cicatriz de torturador impressa na 

alma e pronta a explodir na brutalidade racista e 

classista. Ela é que incandesce, ainda hoje, em tanta 

autoridade brasileira predisposta a torturar, seviciar e 

machucar os pobres que lhes caem às mãos. Ela, porém, 

provocando crescente indignação nos dará forças, 

amanhã, para conter os possessos e criar aqui uma 

sociedade solidária” (Darcy Ribeiro). 

 

 

Introdução 

 

Teoricamente, a fé se vincula ao ideário de prover alívio, conforto, paz e, de 

modo geral, a maior parte das religiões possui em seus princípios a defesa do amor. 

 Convergente a isso, a intolerância religiosa vem se tornando uma atitude 

recorrente na sociedade brasileira. É crime, previsto pela Constituição Federal, desde 

1997. O crime não permite fiança e é também imprescritível, mas apesar de ser previsto 

em lei, na atualidade brasileira, casos de discriminação vem ultrapassando o nível 

simbólico, chegando a causar mortes2 

A Constituição também assegura a liberdade de expressão, o que admite 

questionamentos ou críticas aos dogmas religiosos. Porém, ofensas, agressões e injúrias, 

por motivo de crenças religiosas, ultrapassam essa liberdade, sendo, então, considerados 

crimes tipificados.  

Neste percurso traçado, alguns questionamentos podem ser apontados, dentre 

eles: Por que num país multifacetado como o Brasil é tão recorrente casos de 

intolerância religiosa? Quais os interesses existentes por detrás disso? 

O art. XVIII da Declaração Universal dos Direitos Humanos explicita que: 

                                                           
2 Segundo levantamento do Disque 100, canal que reúne denúncias, houve 1.486, dentre o ano de 2015 ao 

primeiro semestre de 2017, Entre os Estados com o maior número de ocorrências informadas estão: São 

Paulo, Rio de Janeiro e Minas Gerais. Contudo a intolerância também ocorre em outros estados como o 

de Goiás. Entre as maiores vítimas da intolerância estão as religiões de matriz africana com 39% das 

denúncias. No ranking estão umbanda (26 casos), candomblé (22). Em seguida, vêm a católica (17) e a 

evangélica (14). As informações são do jornal O Estado de S. Paulo. (Acesso em: 10 abr. 2018). 



Revista Calundu - vol. 2, n.1, jan-jun 2018 

7 

 

 

 

Toda pessoa tem direito à liberdade de pensamento, consciência e 

religião; este direito inclui a liberdade de mudar de religião ou crença 

e a liberdade de manifestar essa religião ou crença, pelo ensino, pela 

prática, pelo culto e pela observância, isolada ou coletivamente, em 

público ou em particular (Declaração Universal dos Direitos Humanos 

– Art. XVIII).  

 

A partir deste marco conceitual básico, nota-se que essa não é só uma norma 

prevista pela Constituição Federal, é uma demanda imprescindível que necessita ser 

debatida em caráter internacional, haja vista que uma sociedade de direito deve zelar 

pela pluralidade de religiões. Destarte, este não é um consenso ideológico e conta, por 

sua vez, com inúmeros desafios.  

Colocado no oposto à despersonalização democrática, a cultura afro-brasileira 

tende a ser, recorrentemente, criminalizada, seja do ponto de vista da religiosidade ou a 

partir de aspectos ligados à cultura, assim como o samba de roda do recôncavo baiano e 

a roda de capoeira3, símbolos do movimento histórico-cultural brasileiro que somente 

no final do ano de 2014 foram concebidos como patrimônio cultural imaterial da nação 

pelo IPHAN, posteriormente reconhecidos com patrimônio cultural da humanidade pela 

UNESCO (UNESCO, 2014). 

Neste contexto, cumpre assinalar o processo de construção eugênica4 

introduzido no país, nas primeiras décadas do século XX, no qual convergia-se ao 

interesse  de construção de uma “outra” realidade nacional, apregoada pelo, então, 

atraso civilizacional,  o que pressupunha incutir os valores 'brancos', valores estes 

ligados à tentativa de implantação de uma cultura europeizada que, por sua vez, tende a 

gerar o estigma a todas as práticas religiosas que não apresentam correlação a esse 

modelo.  

                                                           
3 A capoeira é uma manifestação cultural afro-brasileira criada pelos negros escravos como forma de luta 

contra a opressão, luta esta que se travou no plano físico e cultural. Em seu universo simbólico e motor 

encontramos elementos, tais como a musicalidade, a religiosidade, movimentos acrobáticos, dentre 

outros, que a tornam bastante peculiar. A capoeira é plural, e nela o lúdico e o combativo interpenetram-

se, caracterizando-a como jogo, luta e dança (SILVA, 2002, p. 02). 
4 O movimento eugênico brasileiro é um caso particularmente interessante de estudo de ciência e 

ideologia social. De um lado, a eugenia foi profundamente estruturada pela composição racial e pelas 

preocupações raciais do país. Em um sentido bem fundamental, a eugenia referia-se à raça e ao 

aprimoramento racial, não à classe. Isso porque concentrava suas atenções nas doenças que eram vistas 

como particularmente prevalentes entre os pobres, vale dizer, entre a população principalmente negra ou 

mestiça. Essa população era percebida como ignorante, doente e cheia de vícios, com altas taxas de 

alcoolismo, imoralidade, mortalidade e morbidade. Se na cena pública a literatura eugênica utilizava a 

palavra ‘raça’ invariavelmente, no singular, para referir-se ao ‘povo brasileiro’, na esfera privada ela 

significava a ‘raça negra’ (STEPAN, 2004, p. 355-356). 



Revista Calundu - vol. 2, n.1, jan-jun 2018 

8 

 

É compreensível, assim, num país heterogêneo como o Brasil, pautado por um 

processo histórico peculiar, com aguda exaltação aos valores europeizados e, 

contraditoriamente, um país mestiço5 em sua origem, a importância em se analisar os 

fatores que levam a intolerância religiosa ser ainda tão latente.  

Devido às inúmeras polêmicas em torno das discussões religiosas, o convívio 

entre diferentes religiões necessita ainda ser mais amplamente discutido, além do que, 

com a recente extinção da Secretaria de Direitos Humanos6, por parte da presidência 

interina, torna-se ainda mais significativa a sensibilização de todos, religiosos ou não.  

Associando-se a esses ideais, esta pesquisa traçará argumentos em torno da 

desconstrução acerca dos olhares preconceituosos que existem, não só pelo povo e 

continente, mas, principalmente, acerca das religiões de matrizes africanas, que, dentre 

todo um panorama histórico, foram e ainda tendem a ser taxadas, com expressões 

associadas à prática e ao universo da “magia”, ou ainda, “ideários de feitiçarias” de 

natureza maléfica, o que implica, serem renegadas no processo de construção histórica 

do Brasil quando, na realidade, o continente africano contribuiu, imperativamente, para 

o processo de construção histórica deste país.  

 

 

 

 

                                                           
5 A noção de mestiço ou mestiçagem tornou-se muito recorrente no momento de constituição de algumas 

áreas da produção intelectual e acadêmica no Brasil da passagem do século XIX para o século XX, 

guiando as análises e ações desta produção. Fundada nas teorias raciais, no determinismo biológico, a 

noção de mestiço foi utilizada por disciplinas como a história, a antropologia, o direito, a medicina, nos 

movimentos aqui designados como de conhecer, regularizar e curar o Brasil e o brasileiro.... Todavia, o 

mestiço não constitui uma realidade atemporal que teria sido descoberta pela produção intelectual, mas 

um objeto cuja realidade e significado condicionam-se por questões histórico-sociais específicas do 

contexto de ruptura e continuidade que caracteriza a implantação do regime republicano no Brasil (LIMA, 

1994, p. 06). 
6 A Medida Provisória nº 726, publicada no Diário Oficial da União no dia 12 de maio de 2016 estabelece 

a nova organização da Presidência da República e dos Ministérios que compõem o governo federal. O 

documento informa a extinção do Ministério das Mulheres, da Igualdade Racial, da Juventude e dos 

Direitos Humanos, cujas competências foram transferidas para o recém criado Ministério da Justiça e 

Cidadania. Os artigos 9 e 10 da Medida Provisória determinam que o acervo patrimonial e o quadro de 

servidores efetivos dos órgãos e entidades extintos serão repassados aos órgãos que os absorveram, além 

dos direitos, créditos e obrigações, atos administrativos ou contratos, bem como as respectivas receitas e 

despesas. De acordo com o artigo 29 da MP, inciso XIV, o Ministério da Justiça e da Cidadania será 

composto pela Secretaria Especial de Políticas para as Mulheres; Secretaria Especial de Políticas de 

Promoção da Igualdade Racial; Secretaria Especial de Direitos Humanos e Secretaria Nacional de 

Juventude, além daquelas que contemplarão as atribuições do extinto Ministério da Justiça (Disponível 

em: http://www.seppir.gov.br/medida-provisoria-estabelece-nova-organizacao-dos-ministerios-2. Acesso 

em 11 de abr. de 2018). 

 

http://www.seppir.gov.br/medida-provisoria-estabelece-nova-organizacao-dos-ministerios-2


Revista Calundu - vol. 2, n.1, jan-jun 2018 

9 

 

Culturas africanas e construção da religiosidade 

  

A África está muito presente no seio da construção da religiosidade. Em paralelo 

a isso, tal fato não é tão difundido no imaginário popular, ao ponto que, Moisés, líder 

religioso, segundo preceitos bíblicos, legislador e profeta, descendente africano que 

nasceu no Egito, se transformou na referência de um passado branco, forjado por uma 

disputa de legitimação de identidades, sobretudo, a partir dos padrões europeizados, 

sendo que, na realidade, resultados de pesquisas arqueológicas afluem para inúmeras 

evidências de que os egípcios eram negros. Neste sentido, Shohat argumenta: 

 

Se existissem ‘provas’ científicas de que os negros são biologicamente 

inferiores, como poderíamos explicar o Egito antigo, 

inconvenientemente localizado no continente africano? Havia duas, ou 

melhor, três soluções. A primeira era negar que os antigos egípcios 

eram negros; a segunda era negar que os antigos egípcios haviam 

criado uma civilização; a terceira era negar ambas as hipóteses. Foi 

essa a alternativa favorita da maioria dos historiadores dos séculos 

XIX e XX (BERNAL apud SHOHAT, 2006, p. 92). 

 

Seguindo a trilha aberta por Shohat, Benjamim (1994) nos preceitua que, 

articular historicamente o passado não significa conhecê-lo "como ele de fato foi".  

 

Significa apropriar-se de uma reminiscência, tal como ela relampeja 

no momento de um perigo. Cabe ao materialismo histórico fixar uma 

imagem do passado, como ela se apresenta, no momento do perigo, ao 

sujeito histórico, sem que ele tenha consciência disso. O perigo 

ameaça tanto a existência da tradição como os que a recebem. Para 

ambos, o perigo é o mesmo: entregar-se às classes dominantes, como 

seu instrumento (BENJAMIN, 1994, p. 06). 

 

Igualmente, percebe-se uma forte tensão racial existente desde a Antiguidade 

Clássica, ainda que a construção do conceito “racismo” tenha surgido no século XIX, 

envolvendo uma boa dose de prestígio cultural. Quando converge-se esse ideário 

histórico para a civilização ocidental, tem-se, por volta do século XVI, os primeiros 

povos africanos que vieram para o Brasil, espalhados em todo o território, logo depois 

da vinda dos portugueses, trazidos para trabalhar e servir nas grandes plantações e nas 

cidades. Não obstante, 

 

Eles e seus descendentes fizeram muito mais do que plantar, explorar 

as minas e produzir riquezas materiais. Os africanos para aqui trazidos 

como escravos tiveram um papel civilizador, foram elementos ativos, 



Revista Calundu - vol. 2, n.1, jan-jun 2018 

10 

 

criadores, visto que transmitiram à sociedade, em formação, 

elementos valiosos da sua cultura. Muitas das práticas da criação de 

gado eram de origem africana. A mineração do ferro no Brasil foi 

aprendida dos africanos. Com eles a língua portuguesa não apenas 

incorporou novas palavras, como ganhou maior espontaneidade e 

leveza. Enfim, podemos afirmar que o tráfico fora feito para 

escravizar os africanos, mas terminou também africanizando o Brasil 

(ALBUQUERQUE; FRAGA FILHO, 2006, p. 43). 

 

Ressalta-se, assim, que a língua é um dos reflexos que permearam a cultura 

brasileira, além disso, somos também herdeiros de hábitos, costumes de influência, 

tanto dos ancestrais indígenas, como de africanos. 

Já entre o final do século XVIII e início do século XIX e, até mesmo, após a 

proibição do tráfico de escravos, vieram para o Brasil os povos sudaneses, originários 

de Benin, Costa do Marfim, Gana, Mali, Nigéria, Togo. Este grupo étnico-cultural 

falava língua semelhante, apresentavam hábitos ou religiões análogas e, por sua vez, 

trouxeram para o Brasil o candomblé7. Todavia, a cultura africana foi difícil de ser 

preservada devido ao fato de que o escravo chegou ao território brasileiro em péssimas 

condições, pouca expectativa de vida, espalhados por todo o litoral, sem agrupamentos, 

e trabalhando em domínios rurais. 

No que tange às primeiras missões jesuíticas que aportaram ao Brasil, estas 

aliavam-se aos interesses da Coroa Portuguesa  cujo intuito se pautava na conversão de 

escravos e índios, buscando introduzir o cristianismo e um modo de vida europeizado. 

Neste sentido, Fausto (2002, p. 49), ao versar sobre os índios, corrobora que: 

"constituiu no esforço de transformar os índios, através do ensino, em “bons" cristãos, 

significava também adquirir os hábitos de trabalhos dos europeus, com o que se criaria 

um grupo de cultivadores indígenas flexível às necessidades da colônia". 

Do mesmo modo, Serafim Leite também complementa: 

 

Os Escravos Negros não eram livres para buscarem a instrução média 

e superior, e claro está que o senhores não os compravam para os 

mandar aos estudos e fazer deles bacharéis ou Sacerdotes. A instrução 

ou educação, que lhes permitiam, essa, e mais do que essa, lhes 

ensinava a Igreja. E a Igreja foi a única educadora do Brasil até ao 

final do século XVIII, representada por todas as organizações 

religiosas do Clero Secular e do Clero Regular, que possuíam casas no 

Brasil (LEITE, 1945, p. 144). 

                                                           
7 O que é chamado genericamente de Candomblé é uma religião de síntese que foi constituída no Brasil, 

como "resultado da reelaboração de diversas culturas africanas, produto de várias afiliações". Isso 

implica, portanto, na existência de vários Candomblés (Angola, Congo, Efan, Jêje-Nagô etc.), que 

comumente são chamados de "nações" (CARVALHO, 2005, p.120). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Cristianismo


Revista Calundu - vol. 2, n.1, jan-jun 2018 

11 

 

O autor explicita a empreitada educacional jesuítica, destinada aos filhos dos 

negros, escravos nessas propriedades agrárias com os seguintes atos: 

 

E o que ela [Companhia de Jesus] fez pela catequese e elevação moral 

dos Escravos, além do proverbial bom trato que lhes dava, afere-se 

por este tríplice fato: foi um jesuíta o P. Pero Dias, Apóstolo dos 

Negros do Brasil, que escreveu a Arte da Língua de Angola com o 

propósito deliberado de melhor os amparar e servir; fundou-se nos 

Colégios o apostolado do mar à chegada dos navios de África; e 

multiplicaram-se, a favor dos Negros dos Engenhos e Fazendas, as 

missões discurrentes, saídas dos Colégios de cada região, em toda a 

extensão do Brasil (LEITE, 1945, p. 144-145). 

 

Ainda descrevendo o processo catequético, Hoornaert explicita que: “os 

africanos foram, pois, catequizados, não através de um sistema especial como nos 

aldeamentos indígenas, mas nas próprias fazendas ou casas, nas quais serviam como 

escravos. Sua catequese era uma catequese de escravos” (HOORNAERT, 1979, p. 337). 

Com efeito, percebe-se que tais missões se encontravam em perfeita sintonia aos 

interesses coloniais defendidos pela burguesia mercantil, o que não é de admirar que o 

Brasil vivesse mais de 350 anos de escravidão e a ampla maioria dessa população sendo 

composta por africanos escravizados. Conforme nos preceitua Albuquerque, “a 

escravidão foi muito mais do que um sistema econômico. Ela moldou condutas, definiu 

desigualdades sociais e raciais, forjou sentimentos, valores e etiquetas de mando e 

obediência” (ALBUQUERQUE, 2006, p. 67-68). 

Neste panorama, após a abolição da escravatura e a instauração da República 

enquanto novo sistema político há todo um movimento eugenista que cresce no Brasil, 

de modo a validar a segregação hierárquica, excluindo negros, imigrantes asiáticos e 

deficientes de todos os tipos, fomentando, assim, o predomínio da raça branca no país. 

Conforme Stepan, um dos fatores do surgimento da eugenia no país se deve 

como resposta 

 

As prementes questões nacionais às quais os brasileiros se referiam 

em 1920 como ‘a questão social’: as aterrorizantes miséria e falta de 

saúde da população trabalhadora, em grande parte negra e mulata. O 

Brasil fora o último país do hemisfério a abolir a escravidão: 30 anos 

antes, em 1888, os últimos 700 mil escravos haviam sido 

emancipados. Em um país que então passava por rápidas mudanças 

sociais e econômicas, os ex-escravos foram abandonados à própria 

sorte, sem educação ou recompensa. Muitos juntaram-se à corrente 

migratória dos pobres sem profissão que fugiam para as cidades, onde 

competiam em condições desfavoráveis por empregos com mais de 



Revista Calundu - vol. 2, n.1, jan-jun 2018 

12 

 

um milhão e meio de imigrantes brancos que entraram no país entre 

1890 e 1920 (STEPAN, 2004, p. 336). 

 

Tão incontestado, em realidade, que a relação entre catolicismo, igreja, cotidiano 

brasileiro, costumes, família, instituições, é uma relação que tende a se estabelecer aos 

poucos na própria história do Brasil. A prática do catolicismo, de forma mais ortodoxa, 

não é tão disseminada quanto à presença do catolicismo romano na vida cotidiana do 

brasileiro, fazendo parte, naturalmente, dos costumes do povo. Com isso, a igreja não 

influenciou somente a crença e a cultura dos brasileiros, mas esteve também presente 

em momentos importantes da história do país exercendo um importante papel político. 

 
Embora se constitua em fator de poder, a Igreja, diferentemente do 

passado, não busca exercê-lo de forma direta. E, mesmo que o 

buscasse, possivelmente não conseguiria, diante da consolidação do 

processo democrático e do pluralismo religioso, no conjunto da 

sociedade. Age, porém, de modo a influir na política e nas políticas, 

com base em sua mensagem religiosa e sociopolítica. Em segundo 

lugar, esse papel é resultante de todo um processo ideológico e 

histórico de construção de uma identidade específica e própria da 

Igreja, no Brasil e na América Latina (AZEVEDO, 2004, p. 118). 

 

Deve-se registrar ainda que, os territórios afro-religiosos podem, então, ser 

caracterizados enquanto simbolismos de resistência, pós-escravidão, pois neste 

momento, os negros foram soltos e entregues à própria sorte e o terreiro manteve certa 

unidade onde, inclusive houve a preservação da língua iorubá8.  

 

Religiões afro-brasileiras: origem e características 

 

O continente africano é composto por várias etnias, dentre elas, tem-se o Congo, 

Angola, Nigéria e Benim que originaram religiosidades plurais. Em cada um desses 

países existia uma forma específica de manifestação da fé, haja vista que não existe uma 

forma tipicamente africana, mas a junção de elementos de distintos lugares, 

simultaneamente. Nesta perspectiva, cada etnia detinha autonomia em relação ao seu 

culto, e o próprio sacerdote entrava em contato com seus orixás, suas entidades.  

 

                                                           
8 O iorubá é uma língua única, constituída por um grupo de falares regionais concentrados no sudoeste da 

Nigéria (ijexá, oió, ifé, ondô, etc.) e no antigo Reino de Queto (Ketu), hoje, no Benim, onde é chamada de 

nagô, denominação pela qual os iorubás ficaram tradicionalmente conhecidos no Brasil (CASTRO, 2012, 

p. 03).  



Revista Calundu - vol. 2, n.1, jan-jun 2018 

13 

 

Essa onipresença no modo de viver dos povos africanos dava à 

religião tradicional um caráter global, no contexto da cultura de onde 

se tinha originado. Estava baseada em uma visão particular de mundo, 

que não incluía somente a percepção do sobrenatural, mas também a 

compreensão da natureza do universo, dos seres humanos e do seu 

lugar no mundo, assim como a compreensão da natureza de Deus, 

cujo nome variava de uma região para outra (UNESCO, 2010, p. 592). 

 

No que tange à revelação africana, esta se dava de forma contínua, 

diferentemente da revelação associada aos colonizadores, ou seja, uma revelação 

baseada nas grandes religiões, na qual todo conhecimento foi engessado, disposto em 

livros sagrados, tais como: a bíblia, a Torá, o Alcorão e, portanto, escrituras religiosas 

que dispunham como o fiel deve agir em relação à religião.  

Essencialmente espírito, Deus não possuía imagens nem representações físicas:  

 

Era o criador e o pilar do mundo. Poder, justiça, beneficência e 

eternidade eram atributos dele e, como fonte de todo o poder, 

governava a vida e a morte. Deus recompensava os homens, mas 

também os castigava quando agiam mal. De mil maneiras o 

comparavam a um suserano da sociedade, e o consideravam como 

autoridade última em todos os domínios. De forma geral, Deus não se 

assemelhava aos seres humanos e era totalmente superior à sua 

criação, mas, ao mesmo tempo, envolvia-se nos negócios dos homens, 

sustentando a criação e defendendo a ordem moral, assim como os 

seres humanos repousavam sobre ele enquanto poder que lhes era 

superior. Deus, portanto, era ao mesmo tempo transcendente e 

imanente (UNESCO, 2010, p. 592). 

 

 Já o conhecimento estava ligado, cotidianamente, ao modo de viver desse povo, 

o que implica estar sempre respondendo às demandas que surgem em cada lugar ou 

etnia. Como nos preceitua a UNESCO (2010), a concepção geral do homem era que o 

ser humano compõe-se de substância material e de substância imaterial. 

 

A parte imaterial (a alma) sobrevive à morte e a parte material (o 

corpo) se desintegra. A morte, portanto, não significa o fim da vida: é 

antes a continuidade e a extensão da vida. Os mortos permanecem 

membros da sociedade e se acredita que exista, ao lado da comunidade 

dos vivos, uma comunidade dos mortos. Entre ambas ocorre uma 

relação simbiótica. A sociedade humana, portanto, é uma família 

unida, composta pelos mortos, pelos vivos e por aqueles que ainda não 

nasceram (UNESCO, 2010, p. 592). 

  

No continente africano uma atitude individual pode reverberar e fazer com que 

toda a comunidade seja afetada. A este propósito, a responsabilidade dessa convivência 

é muito importante, uma vez que ela reverbera em toda a coletividade. Não obstante, o 



Revista Calundu - vol. 2, n.1, jan-jun 2018 

14 

 

princípio africano preza sempre pela coletividade de todos aqueles que estão envolvidos 

em determinado ritual, diferentemente da salvação através da individualidade ocidental 

em que a pessoa por si só é salva.  

 

No que respeita à relação do homem com a sociedade, ser humano 

significava pertencer a uma comunidade. Isso implicava participação 

em crenças, cerimônias, rituais e festas: a participação comunitária 

tinha mais valor do que a participação individual. De fato, a sociedade 

estava fundada mais nas obrigações do que nos direitos individuais, e 

o indivíduo afirmava seus direitos no exercício dessas obrigações, o 

que transformava a sociedade numa vasta malha de relações. Além 

disso, a vida humana era considerada e compreendida como um ciclo 

de nascimento, casamento, procriação, morte e vida pós-morte. O 

indivíduo nunca se fixava em uma etapa da existência: tinha 

necessariamente de passar à seguinte e, para tornar a transição mais 

fácil, eram cumpridos ritos especiais para garantir que nenhuma 

ruptura se produzisse, que o movimento e a regeneração se dessem 

perpetuamente (UNESCO, 2010, p. 592). 

 

Nesta perspectiva, no século XIX, com a instauração do domínio colonial 

europeu sobre o continente africano, os exploradores se depararam com uma 

comunidade 'povoada por deuses'. Pelo lado europeu um deus e uma fé, pelo lado 

africano, vários deuses com diferentes possibilidades de crenças. Nestes pressupostos (a 

religião africana tradicional inextricavelmente ligada à cultura africana) padeceu pela 

imposição cultural por parte dos europeus que determinavam o que era ou não aceito 

como religiosidade. 

Por outro lado, malgrado o progresso europeu em sua imposição cultural, 

fundamentaram-se no postulado de que, para implantar o progresso, era preciso 

transformar ou mesmo destruir por completo a cultura africana (UNESCO, 2010). 

Assim sendo, "é fácil perceber que a política colonial europeia podia chocar-se 

violentamente com princípios da religião tradicional, que constituíam as próprias bases 

da sociedade africana" (UNESCO, 2010, p. 597). Isto posto, percebe-se que desde o 

princípio, a religião tradicional viu-se submetida ao desafio da sobrevivência e da 

necessidade de se fortalecer (UNESCO, 2010).  

Já quando aproximamos essa ancestralidade africana da construção histórica 

brasileira, temos, dentre a inserção de religiões de matrizes africanas9, especialmente, 

                                                           
9 Religiões de matrizes africanas podem ser consideradas como todas as expressões religiosas em que 

existe algum tipo de transe ou possessão mediúnica (de orixá, inquice, vodum ou ancestral) e rituais 

de iniciação, públicos ou privados, envolvendo a comunidade com cânticos e danças, ao som de 

instrumentos de percussão, comandadas por um/a ou mais de um sacerdote ou sacerdotisa, 



Revista Calundu - vol. 2, n.1, jan-jun 2018 

15 

 

o candomblé enquanto uma das religiões na qual são cultuadas divindades de origens 

diversas, identificadas por meio dos elementos da natureza, com sentimentos e emoções 

e, ainda, por meio de processos sincréticos, a partir da relação com a igreja católica – o 

cristianismo, da sua relação com cultos, vivências, saberes e a própria cultura indígena 

já existente no país.  

 

Ressaltamos que este culto da forma como aqui é praticado não existe 

na África, o que existe lá é o que chamamos de culto à orisá , ou seja 

cada região africana cultua um orisá, portanto a palavra candomblé foi 

uma forma de denominar as reuniões feitas pelos escravos para cultuar 

seus deuses, pois também era comum no Brasil chamar as festas ou 

reuniões de negros de Candomblé, devido seu significado em iorubá 

(NASCIMENTO, 2010, p. 935). 

 

Já a Umbanda é a única religião criada no Brasil, fundada em 1917 na cidade de 

Niterói. Além de sua constituição candomblecista ou africanista, a religião promove 

outras relações, com o misticismo, de uma forma geral, com valores ciganos, 

kardecistas, hinduístas, muitas vezes, criando também outras liturgias.  

 

A Umbanda é criada num contexto de valorização do “ser brasileiro”, 

patrocinou a integração no plano mítico de todas as classes sociais, 

especialmente as excluídas, apresentando uma nova visão distinta da 

prevalência dos valores dominantes da classe média (catolicismo e 

posteriormente Kardecismo), com maior abertura as formas populares 

afro-brasileiras, depurando-as a favor de uma mediação no plano 

religioso, que representou a convivência das três raças brasileiras 

(NASCIMENTO, 2010, p. 937). 

 

Conta-se, assim, com umbandas, no Brasil, mais africanistas ou africanizadas. 

Têm-se umbandas mais kardequizadas, ou seja, onde as práticas estão mais alinhadas 

com a religião kardescista, espírita. E têm-se ainda umbandas mais místicas, na qual o 

culto oriental, aos deuses e personalidades egípcias, hinduístas também é reconhecido. 

Desta forma, a Umbanda se destaca "pelo desejo dos brancos, em sua maioria de classe 

média urbana, de um modelo de religião nacional" (NASCIMENTO, 2010, p. 939). 

São, portanto, religiões que remontam em suas origens ao culto às entidades 

africanas, dando ênfase às suas características culturais. Tudo isso, denota o dinamismo 

da religiosidade desse povo e a dificuldade de seus adeptos em encontrar uma religião 

que seja considerada única, ou ainda, certa ou errada. 

                                                                                                                                                                          
amparado/a por um tipo de oráculo africano, bem como mitos e histórias africanas (SANTOS, 2010, 

p. 52-53). 



Revista Calundu - vol. 2, n.1, jan-jun 2018 

16 

 

Intolerância religiosa: uma realidade brasileira  

 

A alusão ao termo ‘intolerância’ estabelece um processo de hierarquização, pois 

não se precisa tolerar é necessário o respeito à diversidade nas suas mais variadas 

expressões de fé. Nesses preceitos, apesar de toda a influência africana, a intolerância 

religiosa vem se perpetrando na sociedade brasileira. 

Segundo o Mapa da Intolerância Religiosa, no Brasil, país de maioria cristã, os 

principais alvos de intolerância são as religiões afro-brasileiras, tais como o candomblé 

e a umbanda (GUALBERTO, 2012). E um dos grandes problemas da 

contemporaneidade que convergem para isso é a ‘demonização’ destas religiões.  

Todavia, Santos (2012) questiona o motivo de escolha dessas religiões como 

principal alvo de ataque. Nas palavras do autor: 

 

Será que uma igreja tão organizada e com um apurado tino 

empresarial e administrativo interessada na conversão em massa, 

como a Igreja Universal do Reino de Deus, principal representante do 

segmento neopentecostal, iria se importar com religiões (candomblé, 

umbanda e espiritismo) que, juntas, segundo o Censo Demográfico do 

IBGE de 2000, somem apenas 1,7% da população?... O ataque 

neopentecostal não seria “muita pólvora para pouco passarinho”? Ou 

seja, o “bom combate” a ser travado não seria contra o catolicismo, 

que, apesar da diminuição de fiéis verificadas nas duas últimas 

décadas, ainda representa, segundo as mesmas fontes, 73,7% da 

população? Mas como declarar guerra aberta a esse monopólio 

religioso que possui vínculos com diversas esferas da sociedade 

brasileira? O episódio do “chute na Santa” e suas repercussões 

negativas são um bom exemplo da dificuldade desse enfrentamento 

aberto. O ataque às religiões afro-brasileiras, mais do que uma 

estratégia de proselitismo junto às populações de baixo nível 

socioeconômico, potencialmente consumidora dos repertórios 

religiosos afrobrasileiros e neopentecostais, como querem alguns 

estudiosos, parece ser uma espécie de estratégia à la “cavalo de Troia” 

às avessas. Combate-se essas religiões na tentativa de monopolizar 

seus principais bens de mercado religioso, as mediações mágicas e a 

experiência do transe religioso, transformando-o em um valor interno 

do sistema neopentecostal. Em posse destes é possível partir para 

ataques às outras denominações cristãs com maiores chances de 

vitória (SILVA, 2012, p. 220-221). 

 

Portanto, o malogro da experiência colonial, associado ao discurso extirpador 

das religiões afro-brasileiras por meio da sua 'demonização', que implica numa atitude 

nefária, tenta atribuir a correlação do que vem do negro como algo negativo, pejorativo. 

Tudo isso converge ao entendimento de que essa aversão às religiões de matrizes 



Revista Calundu - vol. 2, n.1, jan-jun 2018 

17 

 

africanas está ligada a uma questão racial ainda muito forte no país. Neste sentido Jones 

conjectura: 

 

Usualmente, tanto as formas manifestas quanto as forma ocultas de 

racismo são intencionais. As formas não-intencionais de racismo 

ocorrem, muitas vezes, quando as complexas inter-relações entre as 

instituições da sociedade fazem com que os efeitos a longo prazo 

de uma prática institucional sejam negativos para os negros. 

(JONES, 1973, p. 117). 

 

 Essas considerações colocam-nos em face da seguinte observação: a 

modernidade está assentada sobre o racismo e a antinegritude. Essa é uma tese a ser 

considerada, inclusive devido ao fato de alterar, sobremaneira, as possibilidades de 

leitura desses fenômenos “histórico-culturais” como a chamada intolerância religiosa, 

ou como usualmente tem-se classificado como “racismo religioso” no Brasil. Portanto, 

o racismo é um modus operandi estruturante. 

De fato, no Brasil, com sua maioria declaradamente católica, estes, por sua vez, 

tendem a não enfrentar situações de preconceito com outras religiões, mas em regiões 

nas quais os cristãos são minorias, tais como estados islâmicos, locais como a Síria, 

cristãos estão sendo assassinados.  

De acordo com a Fundação AIS, a religião cristã "têm sido o alvo dos 

movimentos religiosos nacionalistas – muçulmanos, hindus, judeus e budistas – muitos 

dos quais vêem o cristianismo cada vez mais como uma importação estrangeira 

‘colonial’" (AIS, 2015, p. 05). Deste modo, a fundação preceitua que os cristãos são 

olhados com suspeição e ligados ao Ocidente, considerados, portanto, corruptos e 

exploradores (AIS, 2015). Por consequência disso, é considerada a religião mais 

perseguida no mundo, seja por meio de torturas, prisões e mortes. Nessa vertente, o que 

se percebe é que a lógica é exatamente a mesma. 

Normalmente, a pessoa intolerante à religião do outro, é também intolerante em 

situações outras das mais diversas, seja por sua orientação sexual, aspectos de natureza 

social, e, também, naturalmente, pela religião. Neste sentido, Bordieu salienta:  

 

As crenças e práticas comumente designadas cristãs (sendo este 

nome a única coisa que têm em comum) devem sua sobrevivência 

no curso do tempo à sua capacidade de transformação à medida 

que se modificam as funções que cumprem em favor dos grupos 

sucessivos que as adotam. (BOURDIEU, 2002, p. 52). 

 



Revista Calundu - vol. 2, n.1, jan-jun 2018 

18 

 

Em suma, a recorrência de episódios de intolerância, de ódio e perseguição está 

correlacionada a diversos fatores, um deles se deve às questões políticas. Grupos como 

esses têm demonstrado, nos últimos anos, projetos políticos muito grandes, de tal modo, 

escolhendo um alvo como inimigo, que por sua vez “emerge para comunicar 

posicionamentos, ora como meio de ocultar outras intenções, ora como forma de 

identificação que fortalece o capital político” (CUNHA et al., 2014, p. 10). 

O desconhecimento manifesto em face dessas religiões também se constitui num 

importante fator para o ataque. Normalmente, o racista religioso não vê na religião o 

auxílio ou uma melhora pessoal, mas algo que o alimenta ideologicamente, e isso acaba 

agravando e acarretando em situações de violência. 

Outro aspecto ligado a essa intolerância se deve à diversificação do campo 

religioso brasileiro, tendo-se em vista que o último censo de 2010 mostra que a religião 

hegemônica – o catolicismo vem decrescendo, com isso, abrindo espaço para certa 

diversificação deste campo, e com isso tem-se o grande aumento do público de 

evangélicos.  

Para os detratores de religiões de matrizes africanas, como a umbanda e o 

candomblé o ataque é uniforme, sem distinção à religião. Isso alude à dificuldade do 

indivíduo em conseguir conviver pacificamente com a diferença. Assim, tendem a 

acreditar que estas anulam seu ponto de vista, seus argumentos, acreditando que 

dialogar significa se convencer do que o outro está dizendo ou abrir mão do que pensa, 

quando é justamente o contrário. Ainda que o conflito insurja em toda situação social 

em que se compartilham espaços coletivos, o diálogo, na realidade, torna-se 

fundamental, pois o mesmo não implicará em abrir mão da identidade do sujeito, mas 

sim dispor da capacidade de aprender a integrar de forma mais harmoniosa. 

Tudo isso aflui para a importância de novas configurações religiosas às quais o 

diálogo inter-religioso seja o foco, constituindo-se, por sua vez, “num espaço singular 

para esta experiência de “complementaridade recíproca” entre as religiões” 

(TEIXEIRA, 2008, p. 16). Ainda conforme o autor, “trata-se de um dos desafios mais 

importantes nesse novo milênio. Longe de significar um enfraquecimento da fé, o 

diálogo torna-a mais profunda convocando-a a navegar em outros espaços e a se abrir a 

novas e inusitadas dimensões” (TEIXEIRA, 2008, p.16). 

A isso cumpre acrescentar o importante papel da juventude. Os movimentos 

juvenis de base das diversas igrejas e religiões podem se constituir em agentes de 

reflexões e transformações nas quais sejam respeitadas as diferentes práticas religiosas. 



Revista Calundu - vol. 2, n.1, jan-jun 2018 

19 

 

Nesta perspectiva, os jovens têm uma importância fundamental nesse processo pelo fato 

de questionarem e trazerem essa ideia de que há um questionamento social a ser feito, 

um questionamento da sua própria realidade.  

Nesse sentido, torna-se importante se pensar, ainda, nos corpos negros que são 

alvo desses processos violentos e letais. A violência, portanto, é fruto e consequência do 

que se chama aqui de “intolerância” e atinge, por sua vez, territórios negros e também o 

corpo negro, propriamente. E por isso, a ação conjunta à sociedade se faz de extrema 

significância no sentido de proposição de abertura de mais espaços para o diálogo, de 

modo a tornar-se perceptível que para que se tenha uma religião não é necessário negar 

a religião do próximo ou até mesmo afirmar sua religião de forma radical, como se ela 

fosse a única que devesse existir, mas sim de assumir-se enquanto ser reflexivo e 

desenvolver a capacidade de reciprocidade afetiva em relação ao outro. 

 

Considerações Finais 

 

A intolerância religiosa é um fenômeno complexo e múltiplo. A igreja tem raízes 

profundas na sociedade brasileira, sendo a maior e mais hegemônica nação católica do 

mundo, convergente a isso, dados oficiais apontam que menos de 1% da população 

brasileira pratica as religiões de matrizes africanas. 

Neste sentido, especialistas alegam que estes números estão subestimados e não 

condizem com a realidade, pois não expressa a quantia de pessoas que juntamente com 

outras religiões frequentam cultos de matriz afro-brasileira.  

A despeito das divergências percentuais, residem motivos históricos 

apresentados no decorrer deste texto, cabendo, portanto, aos cientistas sociais a 

investigação dos processos históricos nessa direção e a identificação dos diferentes 

interesses em disputa na contemporaneidade e que, por sua vez, implicam na 

necessidade da realização de pesquisas mais cuidadosas, as quais sejam possíveis se 

chegar mais próximo da religiosidade brasileira. 

Com efeito, apesar de ser uma discrepância no respeito às religiões, a fé, 

enquanto simbologia capaz de direcionar a vida ética, moral e espiritual dos seus 

membros, pode repercutir num motivador para atos de violência. E o principal caminho 

a ser buscado é o respeito ao outro na sua expressão de fé, na sua forma de comunicar e 

entender que isso só nos acrescente. 



Revista Calundu - vol. 2, n.1, jan-jun 2018 

20 

 

As igrejas não pentecostais vêm disputando sistematicamente espaço com os 

terreiros. Torna-se, assim, uma disputa de mercado onde se cria uma ‘demonização’ 

para aqueles que participam do culto se sintam envergonhados, tenham uma baixa auto-

estima e não o frequentem mais.  

Grupos como esse tornam-se um risco, não apenas para a liberdade religiosa, 

mas também para a liberdade de expressão e a liberdade política. E para isso, a 

juventude tem um grande papel no sentido do seu imperativo ético, mostrando que a 

mudança de padrão de comportamentos implica numa renovação dos relacionamentos 

de modo a alterar as relações interpessoais por meio do diálogo.  

Por fim, um aspecto fundamental para minimizar quadros de intolerância 

religiosa é a construção de uma cultura na qual sejamos capazes de nos colocar no lugar 

do outro para que, assim, seja possível fomentar uma cultura de respeito, pautada na 

constituição de novos olhares.  

 

Referências Bibliográficas 

 

ALBUQUERQUE, W. R. de; FRAGA FILHO, W. Uma História do Negro no Brasil. 

Salvador: Centro de Estudos Afro-Orientais; Brasília: Fundação Cultural Palmares, 

2006. 320p. 

 

AZEVEDO, Dermi. “A Igreja Católica e Seu Papel Político no Brasil”. ESTUDOS 

AVANÇADOS 18 (52), 2004. Disponível em: 

http://www.scielo.br/pdf/ea/v18n52/a09v1852.pdf. Acesso em 29 de nov. de 2017. 

 

BENJAMIN. Walter. Magia e Técnica, Arte e Política: ensaios sobre literatura e 

história da cultura. 7. ed., trad. Sérgio Paulo Rouanet, São Paulo: Brasiliense, 1994. 

 

BOURDIEU, Pierre. O Poder Simbólico. Rio de Janeiro, Bertrand Brasil, 2002. 

 

CARVALHO, A. M. T. O Sujeito nas Encruzilhadas da Saúde: um discurso sobre o 

processo de construção de sentido e de conhecimento sobre sofrimento difuso e 

realização do ser no âmbito das religiões afro-brasileiras e sua importância para o 

campo da Saúde Coletiva. 2005. Tese (doutorado em Ciências). Escola Nacional de 

Saúde Pública, Fundação Oswaldo Cruz, Rio de Janeiro. 

 

CASTRO, Yeda Pessoa de. “A Influência das Línguas Africanas no Português 

Brasileiro”. 2012. Disponível em: 

http://www.portal.educacao.salvador.ba.gov.br/documentos/linguas-africanas.pdf. 

Acesso em 29 de nov. de 2017. 

 

CUNHA, Cristina Vital da; LOPES, Paulo Victor Leite; LUI, Janayna. Religião e 

Política: medos sociais, extremismo religioso e as eleições 2014. Christina Vital da 

http://www.scielo.br/pdf/ea/v18n52/a09v1852.pdf


Revista Calundu - vol. 2, n.1, jan-jun 2018 

21 

 

Cunha, Paulo Victor Leite Lopes, Janayna Lui. – Rio de Janeiro: Fundação Heinrich 

Böll. 

 

FAUSTO, Boris.  História  do  Brasil. São Paulo: Editora da Universidade de São 

Paulo  –  EDUSP, 2002.  

 

FUNDAÇÃO AIS. Perseguidos e Esquecidos? Um relatório sobre os Cristãos 

Oprimidos por causa da sua Fé 2013-2015. Disponível em: 

http://www.acn.org.br/images/stories/miscelanea/PerseguidosEsquecidos_Breve.pdf. 

Acesso em 29 de nov. de 2017. 

 

GUALBERTO, Marcio Alexandre M. Mapa da Intolerância Religiosa - 2011 Violação 

ao Direito de Culto no Brasil. 2012. Disponível em: 

http://www.acaoeducativa.org.br/fdh/wp-content/uploads/2012/11/Mapa-da-

intoler%C3%A2ncia-religiosa.pdf. Acesso em 28 de nov. de 2017. 

 

HOORNAERT, Eduardo et al. História da Igreja no Brasil: ensaio de interpretação a 

partir do povo. Primeira Época. Petrópolis: Editora Vozes, 1979. 

 

JONES, James. Racismo e Preconceito. Tradução de Dante Moreira Leite. São Paulo, 

Edgard Blüclher, Ed. Universidade de São Paulo, 1973. 

 

LEITE, Serafim, S. J. História da Companhia de Jesus. Rio de Janeiro: Instituto 

Nacional do Livro; Lisboa: Livraria Portugália, 1945, t. VI, 640 p. 

 

LIMA, Ivana Stolze. O Brasil mestiço: discurso e prática sobre relações raciais na 

passagem do século XIX para o século XX. Dissertação apresentada ao Programa de 

Pós-Graduação em História Social da Cultura da PUC-Rio. Disponível em: 

http://rubi.casaruibarbosa.gov.br/bitstream/20.500.11997/1253/1/Lima%2C%20Ivana%

20Stolze%20-

%20Brasil%20Mestic%CC%A7o%20discurso%20e%20pr%C3%A1tica.pdf. Acesso  

em 11 de abr. de 2018. 

 

NASCIMENTO, Alessandra Amaral Soares. “Candomblé e Umbanda: Práticas 

religiosas da identidade negra no Brasil”. RBSE, 9 (27): 923 a 944. ISSN 1676-8965, 

dezembro de 2010. http://www.cchla.ufpb.br/rbse/Index.html Artigo. 

 

SANTOS, Erisvaldo Pereira dos Santos. Formação de Professores e Religiões de 

Matrizes Africanas: um diálogo necessário. Belo Horizonte: Nandyala, 2010. (Coleção 

Repensando África, volume 4). 

 

STEPAN, NL. Eugenia no Brasil, 1917-1940. In: HOCHMAN, G., and ARMUS, D., 

orgs. Cuidar, controlar, curar: ensaios históricos sobre saúde e doença na América 

Latina e Caribe [online]. Rio de Janeiro: Editora FIOCRUZ, 2004. 

 

RIBEIRO, Darcy. O Povo Brasileiro: a formação e o sentido do Brasil. São Paulo: 

Companhia das letras, 2008. 

 

SHOHAT, Ella; STAM, Robert. Crítica da Imagem Eurocêntrica: multiculturalismo e 

representação. São Paulo: Cosac & Naify, 2006. 

http://www.acaoeducativa.org.br/fdh/wp-content/uploads/2012/11/Mapa-da-intoler%C3%A2ncia-religiosa.pdf
http://www.acaoeducativa.org.br/fdh/wp-content/uploads/2012/11/Mapa-da-intoler%C3%A2ncia-religiosa.pdf
http://rubi.casaruibarbosa.gov.br/bitstream/20.500.11997/1253/1/Lima%2C%20Ivana%20Stolze%20-%20Brasil%20Mestic%CC%A7o%20discurso%20e%20pr%C3%A1tica.pdf
http://rubi.casaruibarbosa.gov.br/bitstream/20.500.11997/1253/1/Lima%2C%20Ivana%20Stolze%20-%20Brasil%20Mestic%CC%A7o%20discurso%20e%20pr%C3%A1tica.pdf
http://rubi.casaruibarbosa.gov.br/bitstream/20.500.11997/1253/1/Lima%2C%20Ivana%20Stolze%20-%20Brasil%20Mestic%CC%A7o%20discurso%20e%20pr%C3%A1tica.pdf


Revista Calundu - vol. 2, n.1, jan-jun 2018 

22 

 

 

SILVA, M, André da. “A História da Capoeira: pressuposto para uma abordagem na 

perspectiva da cultura corporal”. In: CONGRESSO BRASILEIRO DE HISTÓRIA DA 

EDUCAÇÃO FÍSICA, ESPORTE, LAZER E DANÇA, VIII., 2002, Ponta Grossa, PR. 

As ciências sociais e a história da educação física, esporte, lazer e dança. Anais... Ponta 

Grossa, PR: Universidade Estadual de Ponta Grossa, 2002. 

 

SILVA, Vagner Gonçalves da. Concepções Religiosas Afro-Brasileiras e 

Neopentecostais: uma análise simbólica. In: PEREIRA, João Baptista Borges (Org.). 

Religiosidade do Brasil. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2012. 

 

STEPAN, NL. Eugenia no Brasil, 1917-1940. In: HOCHMAN, G., and ARMUS, D., 

orgs. Cuidar, controlar, curar: ensaios históricos sobre saúde e doença na América 

Latina e Caribe [online]. Rio de Janeiro: Editora FIOCRUZ, 2004. 

 

TEIXEIRA, Faustino. O Pluralismo Inclusivo de Jacques Dupuis. In.: Afonso Maria 

Ligorio SOARES (Org.) Dialogando com Jacques Dupuis. São Paulo: Paulinas, 2008, 

pp. 153-177. 

 

UNESCO. História Geral da África, VII: África sob dominação colonial, 1880-1935. 

Editado por Albert Adu Boahen. 2. ed. rev. Brasília, 2010.  

 

_______. Capoeira torna-se Patrimônio Imaterial da Humanidade. Disponível em: 

http://www.unesco.org/new/pt/brasilia/about-this-office/single-

view/news/capoeira_becomes_intangible_cultural_heritage_of_humanity/- Acesso em 

11 abr. 2018). 
 

 

Recebido em: 30/11/2017 

Aceito em: 10/04/2018 

http://www.unesco.org/new/pt/brasilia/about-this-office/single-view/news/capoeira_becomes_intangible_cultural_heritage_of_humanity/-
http://www.unesco.org/new/pt/brasilia/about-this-office/single-view/news/capoeira_becomes_intangible_cultural_heritage_of_humanity/-

