ﬂ REVISTA
=

©@> GIRA EM EXPANSAO

VoL.1l NOm.2
JuL-Dez 2017
ISSN: 2526-9704




REVISTA CALUNDU

http://calundu.org/revista

GIRA EM EXPANSAO

Volume 1, Numero 2, Jul-Dez 2017



EXPEDIENTE E COMISSAO EDITORIAL

Com o ISSN 2526-9704, a Revista Calundu é uma publicacdo on-line e semestral do
Calundu — Grupo de Estudos sobre Religidoes Afro-brasileiras. O periddico publica artigos
em portugués e espanhol e conta com comissdo editorial interdisciplinar. A coordenagdo
da comissao editorial ¢ realizada pelas doutoras Tania Mara Campos de Almeida (editora
chefe) e Gerlaine Martini (editora adjunta), que trabalham horizontalmente e sem
diferenciag@o hierarquica com os demais membros da comissdo. Estes sdo os demais

pesquisadores do grupo que, listados em ordem alfabética, sdo os seguintes:

e Adélia Mathias (Literatura)

e Andréa Carvalho Guimarées (Direito)

e Ariadne Moreira Basilio de Oliveira (Direitos Humanos)
e Beatriz Martins Moura (Antropologia)

e C(lara Jane Costa Adad (Direitos Humanos)

e Danielle de Cassia Afonso Ramos (Comunicagdo Social e Pedagogia)
e @abriel da Silva Vidal Cid (Sociologia)

e Guilherme Dantas Nogueira (Sociologia)

e Hans Carrillo Guach (Sociologia)

e Iyaromi Feitosa Ahualli (Antropologia)

e Luis Augusto Ferreira Saraiva (Filosofia)

e Nathalia Vince Esgalha Fernandes (Ciéncias Sociais)

e Phelipe Cunha Paz (Historia)

Autor corporativo: Calundu — Grupo de Estudos sobre Religides Afro-brasileiras.
Departamento de Sociologia da UnB; Campus Universitario Darcy Ribeiro — Instituto de
Ciencias Sociais — CEP: 70910-900

http://calundu.org

Créditos da ilustraciio da capa: Lumena Costa Adad
Diagramacio: Adélia Mathias, Gabriel da Silva Vidal Sid, Guilherme Dantas Nogueira,
Nathalia Vince Esgalha Fernandes

Revisdo dos textos ortografica: Todos os membros da comissdo editorial

il



A Revista Calundu ¢ uma publicacdo académica semestral on-line do Calundu — Grupo
de Estudos sobre Religides Afro-Brasileiras, que apresenta trabalhos escritos (artigos,
resenhas de livros e textos extensionistas), com a tematica afrorreligiosa/calunduzeira.

http://calundu.org/revista

Nossa linha editorial

A Revista Calundu apresenta publicagdes na area das Ciéncias Humanas, com a tematica
geral afrorreligiosa, trabalhada semestralmente por meio de nimeros tematicos. Os textos
publicados s3o divididos em trés grupos: (1) artigos académicos; (2) resenhas de livros
recentes (publicados a no maximo 3 anos) ou antigos (publicos ha pelo menos 60 anos);
e (3) textos livres com carater extensionista, produzidos pela comunidade afrorreligiosa,
académica ou ndo, de autoria propria ou de terceiros trabalhando com material original

de religiosos (entrevistas, ensinamentos orais, discursos e palestras, etc.).

A tematica afrorreligiosa € aqui entendida como aquela das religides afro-brasileiras, cujo
fenomeno social hodierno se deriva de toda historia e experiéncia dos Calundus e da
resisténcia do povo africano/afro-brasileiro escravizado no Brasil. E intrinseco a esta
compreensdo a interpretacdo do Grupo Calundu (concorre para tanto bibliografia
especializada, e.g. Segato, 1986, Silveira, 2005, Santos, 2006), de que as religides afro-
brasileiras foram formadas neste pais, ao longo de séculos, a partir de raizes afro-
amerindias e interagdes nem sempre diretas ou pacificas com o colonialismo catolico
portugués. Os textos aqui publicados devem seguir esta premissa editorial, afastando-se,
portanto, da premissa de que as religides em pauta sdo mais propriamente africanas no

Brasil do que afro-brasileiras.

Ha espaco, contudo, para que outras formas afrorreligiosas americanas (sendo a América
entendida como um continente amplo, que vai de sul a norte) fagam parte dos didlogos
aqui apresentados. Com efeito, a compreensdo de que religides afro-brasileiras sdo
resultantes de um processo socio-histdrico iniciado com a colonizacao do Brasil pode ser
estendida para outros cantos das Ameéricas: religides afro-americanas/amerindias sdo
resultados da coloniza¢do das Américas, que contou com a tragica vinda forcada de
africanas/os para este canto do planeta, para fins de trabalho escravo. O prisma tedrico

desta interpretagdo sao os estudos decoloniais.

il



Ainda em fase de concepcao/formacdo, sendo seus dois primeiros numeros (volume 1,
nimero 1 — jan-jun 2017; e o atual volume 1, nimero 2 — jul-dez 2017) reservados a
publicacdo de textos de membros do Grupo Calundu (regulares e honorarios), a Revista
Calundu busca com o terceiro grupo de trabalhos publicaveis (textos livres de carater
extensionista) dar voz a comunidade afrorreligiosa, académica ou ndo. Neste sentido, a
revista assume um carater extensionista, abrindo espaco para outras formas de
conhecimento, diferentes — porém ndo menos importantes — do que aquela considerada

cientifica.

Com os textos livres o Grupo Calundu busca trabalhar na revista, ademais e sempre
horizontalmente, com pensadores considerados como mestres populares, no sentido que
vem sendo desenvolvido pelo antropologo José Jorge de Carvalho (apoiador do Grupo
Calundu), em seu trabalho com o Instituto de Inclusdo no Ensino Superior e na Pesquisa,
ligado ao INCTT - Instituto Nacional de Ciéncia Tecnologia e Inovacdo/UnB/MCTI. Em
linhas gerais, mestres populares sd3o aquelas pessoas detentoras de um saber popular
extenso e relevante, que pode perpassar conhecimentos técnicos diversos, filosofias e
modos de vida de toda uma comunidade. Exemplos de mestres populares que vivem a
tematica afrorreligiosa sdo as/os diversas/os mdes ¢ pais de santo das religides afro-

brasileiras.

v



GIRA EM EXPANSAO

Volume 1, Numero 2, Jul-Dez 2017



SUMARIO

Gira em Expansdo: Apresentacdo/Editorial
Wanderson Flor do Nascimento

Artigos

Saberes Tradicionais de Terreiro: Epistemologias, Pedagogias ¢ Possiveis
Dialogos com a Universidade

Beatriz Martins Moura e Carla Ramos

Notas sobre a religiosidade no imaginario da capoeira

Gabriel da Silva Vidal Cid

Faces da Mie D’Agua: Saberes da conservagio

Gerlaine Martini

Seu Cangira, deixa a Gira girar: A Cabula capixaba e seus vestigios em
Minas Gerais

Guilherme Dantas Nogueira e Nilo Sérgio Nogueira

Plano Nacional de Liberdade Religiosa: Os povos de terreiro e a construgao
do racismo religioso

Nathdlia Vince Esgalha Fernandes e Ariadne Moreira Basilio de Oliveira

Textos livres

A docura das criangas ou como licdo de Eré é coisa séria
Adélia Mathias

Mina ndo ¢€ etnia e, sim, palavra portuguesa

Cicero Centriny

Memoérias do Candomblé: Alegrias e angustias

Danielle de Cassia Afonso Ramos

Oficio de Abatazeiro: A experiéncia da rua e do terreiro
Luis Augusto Ferreira Saraiva

29

42

71

91

112

117

122

127

Vi



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

GIRA EM EXPANSAO
(APRESENTACAOQO/EDITORIAL)

wanderson flor do nascimento!

O movimento circular, presente como signo fundamental das praticas
tradicionais de matrizes africanas — interpretadas largamente na academia e nos terreiros
como afro-religiosas — tem como caracteristica basica a expansdo. O meio pelo qual os
chamados Nguzo, Axé ou Puse (abreviadamente, se¢) — respectivamente, para o0s
candomblés de linguas bantas, ioruba ou ewé-fon — circulam, se potencializam ¢ pela
expansdo. Expandir-se é a acdo basica dessas forgas primordiais que estruturam ou
organizam o mundo.

Dando seguimento ao primeiro ntimero da Revista Calundu, que foi nomeado de
“Gira Epistemologica”, este nimero foi nomeado de “Gira em Expansdo”, que aponta
para este movimento que a Gira faz, ao girar... A Gira s6 se mantém girando e se
expandindo, o que mostra que o movimento constante se mantém nessa proposta da
revista, fiel a seus principios herdados de inspira¢des afro-amerindias.

A Revista Calundu propde um gesto circular, na medida em que busca na
experiéncia vivenciada nos terreiros ou nas leituras advindas dessas experiéncias,
produzindo reflexdes ndo sobre, mas desde as experiéncias chamadas de afro-
religiosas, que informam a academia sobre as praticas desde as quais se pensa e
retornando aos territorios tradicionais uma tarefa de expansdo, sem perder o respeito
pelo que se pactua nas tradigdes sobre o que € como dizer para quem nao vivencia a
tradicdo. Assim, a Revista compromete-se em nao fazer das praticas tradicionais de
matrizes africanas/afro-amerindias meros objetos de investigacdo. Antes, rompe com a
dicotomia sujeito-objeto tipica dos fazeres ocidentais afirmados mesmo quando se quer
fazer com que a tradigdo ocupe o lugar de sujeito do conhecimento. Uma gira ndo se
posiciona de modo dicotdmico: ndo ha um fora da gira, sendo que de modo temporal,

mas nunca posicional.

1 Tata ria Nkisi Nkosi Namba. Professor de Filosofia da Universidade de Brasilia.



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Deste modo, o movimento de rever, tipico de uma revista, € aqui afirmado de
modo que se mantenha viva a circularidade expansiva que vai do mundo ao pensamento
e do pensamento ao mundo, de maneira que um alimente ao outro, seguindo uma regra
basica dos pensamentos tradicionais africanos e indigenas que ndo separam o mundo do
pensamento, produzindo sempre um conhecimento que ¢ engajado com o modo de ser
do mundo, fiel a um mundo que se da a conhecer em fun¢do de seu modo especifico de
ser, que tem em sua estrutura a movimentagao informante.

Neste interessante e potente numero, encontramos duas secdes, com artigos e
textos livres. A secdo de artigos € iniciada pelo texto Saberes Tradicionais de Terreiro:
Epistemologias, Pedagogias e Possiveis Didlogos com a Universidade. Neste, Beatriz
Martins Moura e Carla Ramos provocam uma série de reflexdes em um espaco entre a
academia e os terreiros. Iniciando com uma discussdo sobre o papel de intelectuais
negras/os engajados com a luta antirracista e passando pelas experiéncias de
aprendizado com a presenga de uma lideranga afro-religiosa ensinando na universidade,
o artigo discute as dimensdes epistemologicas empoderadoras do povo negro, advindas
dos terreiros.

Partindo das multiplas relacdes da capoeira com elementos religiosos e a
vinculagdo dela com as memorias e identidades na historia de nosso pais, o artigo de
Gabriel da Silva Vidal Cid, Notas sobre a religiosidade no imagindrio da capoeira,
discute as dinamicas em torno das presencas afro-brasileiras (e da recusa destas) nos
projetos de realocacdo da sociedade nacional, problematizando o recente movimento da
“capoeira gospel”, interrogando se essas movimentacdes se alinham ou enfrentam a
projetos de desencantamento da capoeira.

Gerlaine Martini discute no artigo Faces da Mae D’Agua: Saberes da
conservagdo, desde os contornos dos processos da escassez de recursos hidricos ¢ a
necessidade de sua preservacdo, uma figura que pode trazer, desde os saberes
tradicionais afro-religiosos e populares, uma importante contribuicdo para discutir esse
delicado e importante problema: a Mae D'Agua. Esse topico especifico das
preocupacgdes ambientais mostra o quanto os saberes tradicionais podem ser potentes no
cuidado com elementos indispensaveis para a manutengao da vida no planeta.

Os aspectos e crencas da Cabula, primeira pratica afro-capixaba a ser nomeada a
partir dos heterogéneos calundus coloniais, sdo resgatados no texto Seu Cangira, deixa

a Gira girar: A Cabula capixaba e seus vestigios em Minas Gerais, de Guilherme



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Dantas Nogueira e Nilo Sérgio Nogueira. O artigo revisa a bibliografia especializada e
traz inéditas contribuigdes para a discussdo advindas de depoimentos de Tatetu Nepanji,
sacerdote angoleiro iniciado na Cabula capixaba e residente em Minas Gerais, onde
além de preservar a pratica do candomblé de Angola, resguarda vestigios da pratica da
Cabula, no interior de seu candomblé. O artigo demonstra, ainda, a persisténcia dos
saberes e praticas angoleiras que se preservaram apesar das adversidades historicas que
lutam por seu esquecimento.

Finalizando a se¢do de artigos, o texto Plano Nacional de Liberdade Religiosa:
Os povos de terreiro e a construgdo do racismo religioso, de Nathalia Vince Esgalha
Fernandes e Ariadne Moreira Basilio, parte da contextualizacdo da construgdo e
interrupgdo do Plano Nacional de Protecdo a Liberdade Religiosa ¢ de Promogdo de
Politicas Publicas para as Comunidades Tradicionais de Terreiro, proposto — ¢ ndo
langado — durante o governo do Presidente Luiz Inacio Lula da Silva, para acompanhar
a proposicdo do conceito de racismo religioso e os impactos do ndo-lancamento do
Plano para a discussao desse conceito.

A secdo de textos livres, € aberta pelo trabalho de Adélia Mathias, A dogura das
criangas ou como licdo de Eré é coisa séria. Nele, a autora parte de sua propria
experiéncia familiar — multi-religiosa e praticante de um culto doméstico de matriz
africana e indigena — e reflete sobre o culto aos Erés, as criangas espirituais, que acolhe
também as outras criancas do entorno da casa. A doac¢do e a solidariedade sdo marcas
desse culto, que por meio de uma distribui¢do de doces e alegria, fazem circular valores
de fortalecimento reciproco por meio das interagdes alegres.

O texto seguinte ¢ de Cicero Centriny, Mina ndo é etnia e, sim, palavra
portuguesa. O autor discute a nomeagdo colonial de diversos povos como “mina”,
fazendo parecer que essa nomeagdo identificava uma etnia e ndo diversos povos que
passavam pelo porto de Sdo Jorge da Mina como intermédio para a chegada no Brasil.
Discute ainda a heterogénea construgdo de varios dos principais cultos presentes no
Maranhio, elucidando o uso da expressdo “vodun” para designar uma gama diversa de
divindades nem sempre participantes de pantedes de origem J€je. Um complexo cenario
afro-religioso ¢ descrito em torno das experiéncias maranhenses.

Danielle de Cassia Afonso Ramos ¢ a proxima autora, com Memorias do
Candomblé: Alegrias e angustias. Este texto aborda as memorias da religiosa, desde sua

infancia, vivenciada em terreiro de candomblé. As inquietudes, prazeres, alegrias,



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

agonias e vontades de afastamento e um reencontro com os sentidos de pertencimento
ao candomblé sdo abordados ao modo de partilha pelo relato.

O texto que encerra a se¢do e este numero ¢ de Luis Augusto Ferreira Saraiva. A
figura do abatazeiro, o tocador dos abatds nos Tambores de Mina e de Crioula no
Maranhao ¢ discutida pelo autor em Oficio de Abatazeiro: A experiéncia da rua e do
terreiro. O texto apresenta o abatazeiro, vulto pouco discutido nas pesquisas sobre o
Tambor de Mina ou sobre o Tambor de Crioula, mostrando ndo apenas sua funcdo
musical, mas também suas outras fun¢oes nesses Tambores.

Este conjunto de reflexdes, engajadas, comprometidas com os terreiros, desde os
terreiros, atravessados pelo interesse de difundir informacdes que modifiquem a
maneira de construir saberes que se relacionam aos terreiros e as experiéncias afro-
brasileiras demonstram a seriedade e responsabilidade das pessoas que compdem o
Calundu — Grupo de Estudos sobre Religides Afro-Brasileiras. Que o comprometimento
ético, epistemologico, politico se expanda junto com as palavras trazidas nesse nimero!

Que as palavras nos girem expansivamente como gira a Gira!

Brasilia, 11 de dezembro de 2017



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

SABERES TRADICIONAIS DE TERREIRO:
EPISTEMOLOGIAS, PEDAGOGIAS E POSSIVEIS
DIALOGOS COM A UNIVERSIDADE

Beatriz Martins Moura!

Carla Ramos?

Resumo: Em 2012, no ambito do projeto de Pesquisa e Extensdo Mapeamento das
Casas e Terreiros de Religides de Matriz Afro-brasileira na Cidade de Santarém/Para,
reunimos um grupo de 20 estudantes da Universidade Federal do Oeste do Para
(UFOPA), alguns professores, e Afro-religiosos, no terreiro de Mina Santa Béarbara,
espaco sagrado mantido por Pai Edvanei de Oya. Durante dois dias estivemos
aprendendo canticos e toques presentes no repertorio Afro-religioso de Terreiros, que
sdo parte constitutiva da paisagem sonora, arquitetonica, Afro-diasporica e historica de
Santarém. Este momento de fusdo Terreiro-Academia foi a ponta de lanca para uma
série ininterrupta de acdes, didlogos, afetos, ajuda e solidariedade que ainda nos une. A
primeira parte deste artigo persegue uma questdo colocada por Gomes (2010) sobre o
que esta colocado para o intelectual negro politicamente posicionado que atua nos
espacos académicos. Seguindo a proposta inaugurada com a Oficina de Toques e
Cantigas do Repertorio dos Terreiros, em 2016 realizamos, dentro da UFOPA, o
minicurso Antropologia Feminista Negra: Experiéncia Vivida, Ativismo Politico,
Interseccionalidade e Sexualidades, no qual tivemos a honra de assistir uma aula
ministrada pela Iyalorixd Ozanélia Santos. Ali, além de partilhar nossas experiéncias
enquanto mulheres negras, indigenas, quilombolas, afro-religiosas, educadoras,
estudantes, partilhamos do axé, da escuta e do dialogo com a Iyalorixa. Nas proximas
paginas vamos discutir alguns aspectos do desafio de ensinar e aprender a partir de
epistemologias que nos autorizam falar, que nos fazem visiveis, nos mantém seguros, €
nos permitem ter prazer fazendo o que gostamos e escolhemos fazer. Estas sdo as
epistemologias dos Terreiros, ou os modos de saber e de viver Negro-brasileiro.

Palavras-chave: Saberes tradicionais; Terreiros; Epistemologias; Amazodnia.

! Doutoranda pela Universidade de Brasilia PPGAS/Dan/UnB. E-mail: beatrizmartinsmoura@gmail.com
2 Professora de antropologia na universidade federal do Oeste do Para e PhD Candidate no Departamento
de Estudos Africanos e da Didspora Africana, Universidade do Texas (af Austin). E-mail:
carlaramos(@utexas.edu




Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Foto: Primeira Oficina de Toques e Cantigas do Repertorio dos Terreiros em Santarém
Fonte: Py-Daniel, Anne Rapp. 2012. Acervo NPDAFRO.

Intelectual Negra na Roda: Terreiro e Universidade

Este artigo ¢ um olhar para tras, ¢ uma reflexdo, ou melhor, uma acdo direta de
reapropriacdo de experiéncias que foram vividas num turbilhdo de acontecimentos que
costuma marcar a insercdo de intelectuais negras numa posicao de destaque dentro de
instituicdes de producdo de conhecimento que encontram certo prestigio social, como as
universidades publicas federais no Brasil. Neste aspecto, bell hooks (2017) € precisa em
discutir as adversidades inerentes enfrentadas por mulheres e homens negros que
assumem como intelectuais a vida e a luta politica radical por mudangas sociais, que
dedicam os seus dias ao pensamento e a producdo de conhecimento: “the work of the
mind”’, nas palavras de hooks (2017, p. 148). hooks analisa com maior detalhes quais
questdes estdo em jogo quando se trata especialmente de mulheres negras intelectuais
porque mais uma vez somos invisibilizadas pela interseccionalidade de raga, género e
classe que produz imagens de controle, tal como definiu Patricia Hill Collins (2002),
que localizam n6s mulheres negras como “sujeitos” ou corpos que ndo podem pertencer
ou escolher o trabalho intelectual como sua vocagao. Os meus relatos e reflexdes sobre
uma atividade do Projeto de Pesquisa e Extensdo Mapeamento das Casas e Terreiros de

Religides de Matriz Afro-brasileira na Cidade de Santarém/Parda (PROEX-MEC),



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

servem como uma “etno(Ori)grafia”3 dos meus processos de inser¢do numa
universidade publica federal recém inaugurada no ambito do Programa de apoio a
Planos de Reestruturagdo e Expansdo das Universidades Publicas Federais (REUNI)
implementadas pelo governo do presidente Luiz Inacio Lula da Silva. Essas historias
precisam ser contadas por nds, principalmente por ndés mulheres negras, para que a
gente complexifique ainda mais as nossas analises sobre o racismo tal como este ocorre
no Brasil e noutras partes da Diaspora Africana, e nos ajudem a compreender e
considerar as estratégias de articulagdo e luta anti-racista que ocorrem em diferentes
frentes, inclusive, nas universidades publicas.

Uma tese mais geral que eu defendo seria a de que o movimento de mulheres
negras académicas que passam a ocupar cada vez mais lugares como professoras e
pesquisadores nas universidades publicas brasileiras ¢ um fenémeno politico e social
que indica uma certa “continuidade”, com os devidos cuidados para ndo simplificar
demais o panorama, com o momento em que o movimento de mulheres negras
brasileiras, mais ou menos ali no final dos anos de 1980, iniciou um processo radical de
organizag¢do politica autdbnoma em relagdo ao movimento negro ¢ ao feminista branco,
em defesa de uma pauta interseccional. Esse momento politico € tratado pela literatura
sociologica como “Ongnizac¢do”, ou como o “Boom de Ongs” numa perspectiva de
compreensdo desses acontecimentos desde o interior da América Latina*. No entanto, eu
tenho chamado esse processo de Oritko®, ou seja, estou compreendendo esse movimento

intenso de rearticulagdo de uma agenda politica negra, mas ndo somente, ¢ de seus

3Essa tese-hipotese é desenvolvida na minha tese de doutorado que serd apresentada na Universidade do
Texas no segundo semestre de 2018. E um debate que diz mais respeito ao campo da antropologia e seus
métodos, modelos analiticos e escrita. Etno(Ori)grafia ¢ um método de pesquisa ¢ uma técnica de escrita
que ndo chega a partir de uma visdo secular, ¢ uma descrigdo que esta baseada num olhar de Ori. E um
tipo de descricdo e de conhecimento que esta atravessado pelas reagdes do corpo as energias de
momentos especificos no trabalho de campo. O nome Etno(Ori)grafia e parte da defini¢do inicial que eu
apresento aqui me foram dados de presente por minha amiga Dora Santana, numa conversa recente que
tivemos sobre alguns episodios do meu trabalho de campo no Brasil, em que eu estive muito perto de um
momento de “transe”. A minha pesquisa de doutorado apresenta um didlogo com intelectuais académicas
negras sobre a historia politica recente de mulheres negras no Brasil. O trabalho de campo néo foi feito
em espacos sagrados de religides de matrizes Afro-Brasileiras. E, no entanto, eu experimentei inimeras
ocasides em que estive “muito perto” do meu Orixa, sentindo no meu corpo os sinais que usualmente
antecedem o transe. Nessa conversa com Dora Santana, nds chegamos a algumas conclusdes sobre esses
acontecimentos e come¢amos a elaborar uma aproximagao possivel do que aconteceu e entender isso no
interior de uma perspectiva analitica, e de uma epistemologia propriamente negra.

“Estou me referindo aos trabalhos importantissimo de Sonia E. Alvarez (2009), e Marcio André de
Oliveira dos Santos (2007), Sonia Beatriz dos Santos (2008).

SMomento especifico do processo ritual de iniciagio no Candomblé. Estou pensando nos significados
dessa categoria tal como aprendi num terreiro de Candomblé de na¢do Ketu. E uma ceriménia que ¢é
comumente descrita na literatura como aquela que marca a apresentagao publica dos novos filhos de santo
¢ o seu respectivo nome dado pelo Orixa.



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

respectivos porta- vozes, como um momento em que as mulheres negras assumem um
lugar importantissimo nos processos de “auto-nomeacdo”, bem como de ‘“nomeagdo-
identificacdo” das mazelas da sociedade brasileira provocadas pelo racismo. O ato de
nomear a realidade, de dar nome a ndés mesmas de maneira auténoma, e de romper com
o siléncio imposto sobre nds mulheres negras como um mecanismo de subalternizagdo
constituem pontos centrais para a discuss@o no interior dos feminismos negros, ¢ mais
recentemente do transfeminismo negro.

Por essa razdo, eu trago para a roda de discussdo alguns aspectos de uma
experiéncia de convivio e ampliacdo dos espagos epistemoldgicos de uma universidade
publica brasileira, sediada na Amazonia, em Santarém, Para. Ao longo de cerca de
quatro anos de atividades do projeto de Pesquisa e Extensdo Mapeamento das Casas e
Terreiros de Religides de Matriz Afro-brasileira na Cidade de Santarém/Para (2012-
2016)®, nos promovemos dezenas de encontros reunindo Mestras e Mestres’ detentores
dos saberes tradicionais mantidos e transmitidos no chdo de Terreiros, Casas, Saldes e
demais territorios sagrados das comunidades Afro-religiosas de Santarém. O contexto
geral do debate proposto a seguir guarda uma questdo de fundo a respeito da
possibilidade de haver condicdes para o desenvolvimento de uma imaginagao politica
negra comprometida com a radicalidade de processos de liberacao e de justi¢a social -
Black political imagination - desde espagos institucionais, como a Universidade. Um
dos objetivos da narrativa critica desse encontro Terreiro-Academia € abrir espago para
reflexdo sobre certos efeitos politicos dessa “ampliacdo da sala de aula” em sua
dimensdo mais tangivel e espacial, que est4 relacionada diretamente com a presenca, nas
universidades publicas, de professoras negras intelectuais que trazem consigo
pedagogias que vou chamar aqui provisoriamente de “negro-feministas”. Essa
pedagogia negro-feminista ¢ caracteriza por um forte compromisso anti-racista, que se
traduz no engajamento com a comunidade negra, na elaboracdo de processos didatico-

pedagogicos colaborativos (o que requer um engajamento mutuo, que ndo promova uma

®Durante a vigéncia do Projeto de Extensdo nds promovemos uma série de Oficinas e Minicursos.
Oficialmente foram realizadas as seguintes: Oficina de Toques e Cantigas do repertorio das Casas e
Terreiros de Santarém, com o Ogan Zenildo de Xango(10 e 11 de Agosto de 2012); Patriménio Cultural
Afro-brasileiro e o Estudo das Relagdes Raciais no Brasil” (22 e 23 de outubro de 2012), Prof. Alessandra
Lima (IPHAN); Pedagogia das Encruzilhadas e Jongo (28 de setembro de 2012), Prof. Luiz Rufino
(UERJ); Religiosidades na Africa (3 a 7 de dezembro de 2012), Prof. Alain Kaly (UFRRJ). O NPDAFRO
ainda esta em plena atividade, e tivemos outras atividades realizadas em diferentes frentes institucionais e
no ambito de outros projetos.

"lalorixas, Babalorixds, Ogans, Mies e Pais de Santo, Alagbé, Iakekeré, Ekedji, Iyawo.



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

relacdo de passividade dos estudantes ou comodificagdo da produgdo intelectual), e que

se baseia numa perspectiva ndo-hierarquica das relagdes dentro e fora da sala de aula.

Teaching theTruth is Hard!® Como Fazer do Invisivel algo Tangivel

Nos ultimos meses eu tenho trabalhado na Universidade do Texas (at Austin)
como assistente da Professora Omi Osun Joni L. Jones’ no curso de Introdugdo a
Cultura Afro-Americana. Essa ¢ uma disciplina cursada por estudantes de graduagdo
que em geral estdo no seu primeiro semestre na universidade. O Departamento de
Estudos Africanos e da Didspora Africana ¢ o responsavel por formular e ofertar esta
disciplina na universidade. Este departamento tem o seu corpo docente composto quase
que inteiramente por intelectuais negras (0s), e estudantes negros de graduacao e de pds-
graduagdo. Numa conversa de preparagdo de aula eu e Dr. Jones estdvamos comentando
sobre como uma das aulas sobre “white privilege” tinha sido muito desafiante para
todas nds, e isso por varias razdes, inclusive porque se tratava de uma turma
predominantemente “branca”, algo muito comum em se tratando de uma universidade
prestigiada e que esta localizada no estado do Texas, sul dos Estados Unidos. Num certo
momento da nossa conversa me peguei pensando em como eu, professora e intelectual
negra, me sentia muito vulneravel em aulas como aquela, o que me fazia lembrar
bastante das minhas experiéncias nas salas de aula das universidades brasileiras
também. Eu tenho essa memoria ainda marcante das dificuldades que eu enfrentei ao
ensinar sobre a questdo racial no Brasil, e de sentir fortemente como o meu corpo de
mulher negra, além dos “conteudos” da disciplina, impactava os estudantes e redefinia
muitos dos rumos das minhas aulas. Naquele semestre eu ministrei a disciplina de
“estudos étnicos-raciais” para uma turma de estudantes de graduacdo, e esta experiéncia
jé me levava a concluir como ensinar a “verdade” das relagdes raciais ¢ algo dificilimo
de fazer, em outras palavras, de como tornar o “privilégio branco”, algo tdo naturalizado

no corpo e, portanto, no cotidiano das pessoas, algo legivel e tangivel. Estas foram as

8Eu vou utilizar alguns termos em inglés ao longo dessa primeira parte do artigo, € optei por ndo traduzir
a maior parte deles. Primeiro porque eu estou dialogando com intelectuais negras e negros que tém o
inglés (apenas) como uma das linguas que fala e escreve, como ¢ o meu caso e de muitos de nos que
estamos em transito pela Diaspora Africana. E além disso, o inglés que eu falo e escrevo é o inglés negro-
diaspérico que eu aprendi em muitas conversas com meus colegas caribenhos ¢ da América Central, e
esta longe de ser considerado como “standard”.

Professora Associada do Departamento de Estudos Africanos e da Didspora Africana. Universidade do
Texas (at Austin).



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

primeiras vezes em que eu senti “medo” de voltar para a sala de aula no dia seguinte.
Anos depois, ensinando sobre racismo num outro ponto da didspora negra, eu senti
aquele mesmo medo, a mesma vulnerabilidade em estar ensinando a “verdade” com o
meu proprio corpo.

As indagagdes a respeito de como o corpo de professoras negras vai afetar as
relacdes em sala de aula, e apontar para processos politico-pedagdgico complexos como
aqueles relacionados ao ensino de questdes que “ndo sdo ditas” — teaching the
unspeakable'® - ou sdo socialmente tratadas como tabu, ou ainda, que estdo submetidas
a grande censura coletiva como raga, sexualidade e género. Considerando a sala de aula
como este espaco onde os contetidos sdo transmitidos ou colocados em debate ou sob
escrutinio a partir do corpo de estudantes e docentes, € interessante notar como pode
igualmente representar um lugar onde o controle exercido sobre os corpos nao
hegemdnicos e racializados pode se dar de maneira muito violenta. A ideia de um
projeto de “extensdo” que ndo pode prescindir de uma relagdo direta com a
“comunidade”, no caso de professoras que como eu tem a possibilidade de acionar suas
redes de contatos e de pertencimento entre as comunidades Afro-religiosas ou negras
como comunidades Quilombolas, por exemplo, ¢ garantir uma articulacdo de modos de
ensinar e de conhecer que ndo domestifiquem ou normatizem nossos corpos. Nesse
sentido, os projetos de extensdo sdo estratégicos para criar “espagos de fuga” (flight-
Quilombo) da ordem hegemonica ocidental que impde suas epistemologias nos espacos
de producdo académico-cientificos.

A primeira atividade aberta ao ptblico que organizamos foi a Oficina de Toques
e Cantigas do repertorio Afro-religioso dos Terreiros e Casas de Santarém. Essa Oficina
foi sonhada, elaborada e ministrada pelo Ogan Zenildo de Xangd, e rascunhada no
fundo do quintal de Mae Anita com a minha participacdo, que em ultima andlise se
reduziu a timidas anotagdes de fragmentos de letras de cantigas em portugués e em
Yorubd num rascunho que continha um pequeno programa de “ensino” a ser proposto
nos dois dias de encontro. Naquela noite resolvemos a estrutura geral da Oficina e
articulamos a ideia central que era (re)familiarizar os estudantes, em sua maioria
nascidos e criados na cidade de Santarém e municipios proximos, as palavras, sons e
performances dos Terreiros (Mina, Mina Terec6, Umbanda e Candombl¢) dali. Eu vinha

refletindo ha algum tempo sobre a relagdo “invisivel-visivel” que marcou a minha

10°Como no texto-relato de Bryan Keith Alexander: “Embracing the Teachable Moment: The Black Gay
Body in the Classroom as Embodied Text” (2005).

10



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

experiéncia em busca dos terreiros da cidade assim que cheguei em Santarém, ainda em
2011. Algumas pessoas com quem conversei, incluindo alguns estudantes, me diziam
que nao ‘“sabiam” que havia terreiros de religidoes Afro-brasileiras dentro e fora da
cidade. E mesmo depois de termos lancado o Projeto de Mapeamento de Terreiros e
durante as nossas atividades conjuntas de pesquisa era comum ouvir comentarios das
estudantes, que expressavam surpresa quando nos depardvamos com 0S mMmuros
adornados, desenhados e marcados com os objetos que ritualmente definem os limites
espaciais e espirituais de terreiros como o de Dona Concei¢cdo Moraes, de Sindoya ou de
Mae Zuleide. Foram constantes os momentos em que as (os) estudantes expressavam
sobressalto quando se davam conta, como que “pela primeira vez”, da fachada
inteiramente desenhada com imagens de Orixas da casa de Pai Clodomilson de Ogum,
que na época estava localizada numa rua muito movimentada bem em frente ao Parque
da Cidade.

Em certos casos esse “ver pela primeira vez” era o efeito de uma releitura da
paisagem da cidade, que depois das nossas discussdes iniciais no grupo de pesquisa
passava a incluir repertorios que tensionavam um olhar hegemonico branco, masculino,
heteronormativo, classista e cristdo que normatiza as possibilidades de olhar e existir no
territério. Nas minhas reflexdes cotidianas, eu sempre imaginava Santarém, a cidade
onde um dia alguém me disse “que ndo havia terreiros”, reverberando sons de tambores
e canticos pelos ares das noites de sibado. Muitas vezes eu realmente sonhei com essa
imagem em que o som dos atabaques reverberava sem limites actsticos (pelo ar e pelos
rios Tapajos e Amazonas) por toda a cidade. E imaginava que poderia ser possivel andar
pelas ruas e reconhecer, pelos toques, pelas vozes e também pelos cheiros, quais e tais
Terreiros existiam naqueles arredores. Esse foi o sonho que me embalou nas primeiras
noites depois da minha mudanga do Rio de Janeiro para Santarém, quando eu, filha de
santo'! (Iyawo), morando numa cidade que conhecia tio pouco, estava em busca de
abrigo e acolhimento porque a universidade ja me guardava a dose excessiva e diaria de
invisibilidade e hostilidades contra o meu corpo. A “Oficina de Toques e Cantigas” foi
uma expressdo daquele sonho, que continha ali uma poética e uma politica de
sobrevivéncia da qual s6 mais recentemente eu pude me reaproximar para compreendé-
la num contexto mais amplo de lutas antirracistas na didspora Africana. Essa dindmica

de sobrevivéncia que busca a solidariedade no interior de comunidades Afro-religiosas

1 Sou filha de santo de Mie Beata de Yemanjd, do Ile Omiojuard que fica em Miguel Couto, Rio de
Janeiro.

11



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

acompanha uma tradi¢do Negro-Atlantica, Queer-Atlantic, Black Trans-Atlantic (Dora
Santana, 2016)'? de solidariedade e afeto que também se expressa por meio de gestos de
resisténcia a (des)humanizacdo e comodificacdo de corpos negros. Eu trazia essa
tecnologia coletiva de autoprotecado, esse saber de sociabilidade negra no meu préoprio
corpo como uma heranga ancestral, uma memoria do tipo insurgente que me foi
restituida nos processos que constituiram a minha iniciacdo no culto aos Orixas do
Candomblé.

Foi desse arquivo/repertdrio sagrado e secular que eu tirei as primeiras teses para
propor um projeto institucional que tinha como horizonte pratico ¢ imediato identificar,
para nds que estdvamos na universidade, quais eram as tradicdes Afro-religiosas ali
presentes, onde estavam localizados os seus territorios sagrados, € quem eram as
pessoas responsaveis por carregar no corpo ¢ transmitir adiante esses saberes ancestrais
e suas experiéncias emancipatorias e de transformacdo da realidade. Tratava-se de uma
investigacdo multidisciplinar que dialogava diretamente com uma historia politica de
longa duragdo da populacdo negra no Brasil, e que se aproximava desses sujeitos e
percebia seus territorios sagrados como um arquivo de politica negra insurgente “a
queer, unconventional, andi maginative archive of the Black Atlantic” (Tinsley. p. 193).
No levantamento que concluimos em 2014 tinhamos conseguido visitar 15 territorios'?
Afro-religiosos, que se auto-definem como Centro, Tenda, 11é e Terreiros. Desses,
temos um material bastante rico que inclui entrevistas com liderancas e filhas e filhos de
santo e demais frequentadores e participantes, videos, fotografias e etnografias de festas
e cerimOnias publicas que frequentamos sistematicamente. A comunidades Afro-
Religiosas de Santarém e de outros municipios do Oeste do Para, como Monte Alegre e
Alenquer sdo parte importante da historia de circulagdo da populagdo negra, de seus

descendentes e influéncia abrangente de suas tradi¢des de matriz Afro-brasileira, bem

12Artigo Publicado em Blogueiras Negras (http://blogueirasnegras.org/quao-trans-e-o-trans-atlantico-
negro/).

13 S30 estes: 11é Dara Ase Oya Onira; Terreiro Mina Nagd Obéa Afonjd; Terreiro de Mina Nagd Oba
Aganju; Terreiro de Mina Santa Barbara; Terreiro de Mina Iansi; Tambor de Mina de Ogum; Terreiro de
Ox0ssi; Terreiro Oxumaré; Tenda Caboclo Jodo da Mata; Ilé Axé Ogumjaodé; Mae Vava de Ogum;
Terreiro dona Edu e seu Darci; Tenda do caboclo Ubirajara; Centro Espirita José Tupinamba; Terreiro de
Santa Barbara. Esses dados ndo refletem um retrato atualizado do que se passa no Oeste do Para, em
fungdo da dindmica social que impde diversas mudangas, muitas vezes num espago de tempo
relativamente curto, como de meses ou ano. Particularmente em Santarém, nos ultimos dois anos
infelizmente perdemos trés Maes de Santo, duas delas com casas abertas, o0 que causou enorme impacto e
levou a reorganizacdo desses terreiros.

12



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

como sdo significativas para compreender os processos variados de implantacdo das
primeiras casas e terreiros das comunidades Afro-religiosas do norte do pais'®.

O projeto Mapeamento das Casas e Terreiros de Religides de Matriz Afro-
brasileira na Cidade de Santarém/Para sempre manteve duas frentes de atuacdo
ininterruptas e articuladas: a primeira delas fornecendo ambiente e lago afetivo para a
nossa sobrevivéncia e fruigdo de vida'>. Neste aspecto em particular eu estenderia estes
“efeitos de vida” para além de mim, para incluir os estudantes, alguns professores'® que
eram meus colegas mais proximos, e dezenas de outras pessoas que passaram pela porta
da sala do Nucleo de Pesquisa e Documentagdo das Expressoes Afro-Religiosas do
Oeste do Para e Caribe (NPDAFRO) desde sua fundacdo. Era fato que essa rede de
cuidados, de contentamento e de celebracdo do espago comunitario, ou em outras
palavras, de pratica inspirada em modos de relagdes sociais comuns aos espagos de
Terreiro, ndo parecia representar uma dimensdo de radicalidade dentro da economia
politica dos processos de ativismo anti-racista, ou de uma agenda negra que se expresse
a partir de meios mais normativos de agdo e pensamento!’. No entanto, é interessante
notar como esses modelos de relagdes sociais que ndo operam somente dentro de
comunidades tradicionais de Terreiros, mas que eu identifico como Negro-brasileira ou
Afro-Diaspérica, tém sido discutidos e reivindicados por diversos feminismos negros e
de mulheres de cor ao longo das décadas como acdo de resisténcia politica.

E, finalmente, a segunda frente de a¢do do Projeto estava comprometida com a
insercdo da discussao sobre os efeitos do racismo, do sexismo e da homo e transfobia no
nosso cotidiano e para além dos muros da universidade. E especialmente neste aspecto,
0 nosso convivio com as liderancas e as comunidades dos terreiros da cidade foi
fundamental para deslocar a nossa perspectiva normatizada e conformada a modelos

heteronormativos, raciais e patriarcais de género e de sexualidade. Os territérios Afro-

14 Ha um vasto campo de produgdo sobre as religides de matrizes africanas no estado do Para.

15 Quando falo de “nds” somos: estudantes negras (os) e indigenas, professoras (es) das escolas publicas e
da universidade, intelectuais quilombolas, ativistas de movimentos estudantil, negro, quilombola e
LGBTQ).

16 Estou me referindo aos meus colegas professores queridos que faziam parte do Projeto: Pedro Fonseca
Leal, Myrian Sé Leitao Barboza, Anne RappPy-Daniel e Maria Betanha C. Barbosa.

""Mesmo porque, essas agdes se davam desde dentro de instituigdes fortemente comprometidas com a
reproducdo e expressdo do privilégio branco na sociedade brasileira, como é o caso da universidade
publica. Mas vou guardar o devido cuidado com esta afirmagéo tendo em vista as recentes mudangas nos
perfis raciais e socio-econdmico das universidades publicas federais pds politicas de cotas. O que nao
necessariamente vai significar uma alteragdo nos padrdes de reprodugdo da branquitude com projeto de
dominagdo, porque esta prescinde de corpos “brancos” para ser reproduzida, no entanto, esse ¢ uma
panorama que exige a nossa atengao.

13



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Religiosos sdo espacos que, por principio,'® sdo abertos ao transito (tran-se) de corpos e
suas variadas expressdes de género e sexualidade, como disse anteriormente, da mesma
maneira os terreiros sao anti-hegemonicos na medida em que produzem outros modos
de sociabilidade que confrontam a hegemonia dos discursos do capitalismo racial,
patriarcal e heteronormativo.

E ai temos realmente muitas questdes para pensar a respeito desse lugar
chamado “universidade ptblica”, e sobre as possibilidades que se colocam para “toma-
la de assalto”. Esse inclusive € o titulo de um artigo instigante de Stefano Harney e Fred
Moten (2013: 26) sobre universidade e o lugar/papel do intelectual subversivo. Em
tempos como os de hoje, de ascensdo de setores conservadores e seus projetos politicos
comprometidos com a eugenizacao do espagos, exterminio e controle violento de corpos
negros, indigenas, femininos cis e trans da paisagem escolar, eu reivindico um aspecto
da nossa agdo como intelectuais negras que atuam dentro da academia: o Feitico.
Voltando ao texto de Nilma Lino Gomes (2010), ela caracteriza os intelectuais negros,
que passam a atuar em universidades publicas brasileiras a partir da década de 1990,
como sujeitos comprometidos com uma forma de ver o mundo e com um repertorio que
seria propriamente Afro-brasileiro. Gomes deixa espaco livre para refletirmos sobre
quais elementos constituiriam esse repertorio “Afro-brasileiro”, e dentro disso eu sugiro
que devemos incluir a dimensdo do “feitico” de que falei anteriormente, especialmente
quando se trata de nds, mulheres intelectuais negras. Embora parte de minhas ideias
sobre “feitico” sejam tributdrias das epistemologias Afro-brasileiras proprias dos
Terreiros, o meu jogo aqui € me apropriar dessa tese entendendo-o como ferramenta ou
tecnologia politica de manipulagdo da realidade. Eu tomo a nogdo de “feitico”!® dentro
uma tradi¢do radical negra-diasporica, ou seja como tecnologia de resisténcia e de
transformag@o do mundo - encarnada no corpo - que ¢ transmitida ancestralmente e
executada por mulheres negras das mais diferentes maneiras e com variados propositos.
Levando em consideragdo uma proposta de aproximagdo entre a ciéncia produzida na
academia com os saberes de comunidades de terreiro, cabe perguntar quais sujeitos sao

os portadores dessas epistemes, e quais entre estes irdo leva-las, por exemplo, para

Eu uso a expressdo “por principio” para marcar que ha algo invaridvel a este respeito, mesmo
considerando as maneiras variada como estas cosmologias sdo apropriadas, reproduzidas, recriadas,
burladas e etc. Ndo quero também assumir nenhuma perspectiva pouco critica em relagdo ao que pode
acontecer cotidianamente nos espagos de religido Afro-brasileira.

YBlack Studies, Africana studies or African and African Diaspora Studies. (Digamos, que mesmos certos
trabalhos dedicados a analise da politica engendrada por mulheres negras na didspora africana, sobretudo,
dao espago para o tema geral da espiritualidade. Os meus trabalhos estdo inseridos nesse campo de analise
sobre politica e espiritualidade.

14



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

dentro da sala de aula? Acrescentaria mais intensidade a estas questdes ao pensar na
presenca de mulheres negras intelectuais académicas conduzindo estes processos e
produzindo desajustes, transitoriedades e descontinuidade sistematica na normatividade
violenta imposta pela academia.

O feitico ¢ a palavra-acdo ativada, simultanea ao gesto que esta no corpo e que
carrega uma densidade sonora e visual, capazes de ressonar e perturbar visdes e
comportamentos normativos alterando contextos de vida, historias politicas, e também
memorias traumaticas e seus contetdos (des)humanizadores. Quando se fala da agdo
politica e académica de “intelectuais negros™ ou “intelectuais subversivos” como no
texto apontam Stefano Harney e Fred Moten , chama-se logo atencdo para o fato de
estarmos no centro de uma luta no interior do campo semantico “da ciéncia”. Nesse
campo de batalha, devemos também fazer uso de outras formas de conhecer, e de suas
respectivas metodologias e teorias, para no minimo equilibrar o jogo e reestabelecer a
complexidade. E, ao longo desse arduo e, algumas vezes, letal processo?!, vamos
igualmente reunir forgas para reivindicar o valor da nossa propria existéncia (Gomes,
p.508). Esse projeto politico-académico, ou esta “batalha semantica™??, vai se expressar
nas muitas frentes de trabalho no interior da universidade: nas suas unidades
académicas, institutos e centros; em todos os niveis dos setores administrativos, além
dos comités cientificos, grupos de pesquisa e comissoes, inclusive as editorias. Tendo
isso em vista, € necessario considerar o quanto que a perspectiva de aproximagao dentro
da academia (racista, sexista, transfobica e homofobica, classista, xeno6foba) entre
saberes cientificos € de matrizes culturais Afro-brasileiras resulta em conflito aberto,
tensdo, contestagdo, questionamentos, isolamento, soliddo, frustracdo, e até mesmo em
limitacdo no acesso aos recursos financeiros para execucdo de projetos de pesquisa e
extensdo; isso para elencar alguns aspectos que eu experimentei diretamente. Em suma,
essa luta ¢ semantica num ponto em que se admite que essa equacdo esteja equilibrada,

mas ndo esta?.

20Sob essa categoria genérica estdo, pelo menos, mulheres € homens, trans, cis, gays € lésbicas.

2IEstou lembrando das nossas intelectuais negras que morreram precocemente como Beatriz Nascimento,
Lélia Gonzalez, Neuza Santos Souza, Luiza Bairros, Zora Neale Hurston.

Durante uma recente conversa com a professora Maria de Fatima Lima Santos (Prof. Adjunta da
Universidade Federal do Rio de Janeiro - UFRJ) o tema da “batalha no campo semantico da ciéncia” veio
a tona pelas suas reflexdes. Eu agradeco a ela pela gentileza daquele dialogo.

ZEssa “luta semantica” ndo s6 ndo estd equilibrada, como ela se d4 de maneira bastante particular no
interior de instituicdes de ensino superior pela propria légica de dominagdo que opera ali especialmente.
A analise de Jacqui Alexander (2005: 127) traz esses processos a tona: “Such politics are never divulged
by those with power, yet they shape every day behavior and every day interaction in significant ways”

15



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Falando especificamente desde a minha posi¢do de mulher negra intelectual e
lésbica que atua como professora ¢ pesquisadora numa universidade publica federal
penso que uma das questdes que se impoe a partir de nossa presenca nestes espacos diz
respeito a se aproximar corajosamente da memoria de uma compreensdo de mundo, e de
uma epistemologia que 0s nossos corpos negros carregam. “Seja qual for a nossa
maneira de compartilhar as memorias, nossos corpos ainda lembram”, como sussurra
Dora Santana na frase final do seu texto. Alice Walker em In Search of Our Mothers’
Gardens (1983: 237-8) reivindica esse legado que “nossas avos sabiam, mesmo sem
saber, da realidade da espiritualidade impregnada no corpo de mulheres negras™*. E
continua Walker, “even if they didn’t recognize it beyond what happened in the singing
at church — and they never had any intention of giving it up”. A pergunta a fazer é: o
que aconteceria se nds lembrassemos? E, a partir desse ponto langassemos méao do
nosso legado espiritual negro, Afro-brasileiro encarnado em nossos corpos de mulheres
trans e mulheres cis negras? Uma resposta simples seria apontar para as possibilidades
de extensdo das formas como a politica negra pode ser imaginada, vivida, acionada e
transmitida. E complementando, forma esta que opere manipulando os fluxos
hegemonicos de relacdes de poder e sistemas de dominagdo organizados em bases
raciais e patriarcal.

Eu vou fazer uso do conceito de “break” para operacionalizar uma defini¢cdo
possivel do que estou chamando aqui de Feitico?, embora saiba que parte da eficacia
concreta do mesmo ¢ justamente o seu nao dito. Como define Thomas DeFrantz (2010),
0 “break” em sua acepgdo analitica ¢ uma forma expressiva propria da cultura Afro-
diasporica®® que deriva sua capacidade estética por meio da manipulagio do ritmo. Essa
ideia de “manipulagdo” do ritmo, recurso tdo usado por artistas de areas como musica,
teatro e dan¢a nos permite pensar em outras estratégias de interferéncia na
normatividade do tempo linear, de padrdes ritmicos ocidentais, de quebra de fluxos
regulares de espago, e do proprio corpo através da danga. A quebra, ou o “break” -
também conhecido no Brasil como a danca que tomou as ruas na década de oitenta - ¢
uma possibilidade de interferéncia em esquemas hegemoénicos de transmissdo de

mensagem ou de producdo de conteudos que ao mesmo tempo abre espago para

%Traduco feita pela autora do artigo.

Z5Essa tese-hipotese ¢ desenvolvida na minha tese de doutorado que sera apresentada na Universidade do
Texas no segundo semestre de 2018.

26 Thomas F. DeFrantz fala em Afiican American culture, eu que optei por esta ampliagdo para “cultura
Afro-diasporica”.

16



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

enunciados criticos que operam manipulando desde o interior desses esquemas
normativos. Um exemplo utilizado por Thomas DeFrantz para pontuar como o “break”
se apresenta como ferramenta estético-politica é a apresentagdo de Aretha Franklin?’ na
cerimoOnia de posse do primeiro mandato do presidente Barack Obama, em janeiro de
2009. Na ocasido, Aretha Franklin apresentou a performance da tradicional cangdo
nacionalista ‘America’ My Country Tis of Thee manipulando a organizacdo das palavras
e frases, e de seus respectivos tempos, o que de acordo com DeFrantz provocou o efeito
de decompor uma reconhecida narrativa nacionalista, como disse anteriormente, abrindo
espaco para uma critica direta a perspectiva de “unido nacional” ao recolocar no centro
do debate a cisdo racial e o projeto segregacionista que constitui a base da sociedade
estadunidense. Como explica DeFrantz, o “break” produzido por Aretha Franklin logo
nas primeiras frases da musica, especialmente quando ela reiteradamente divide a
palavra “country” em varias partes, vai servir para sobrepor e ressaltar as marcas da
segregacdo e da divisdo racial que dizem melhor sobre historia social e politica do pais.
O “break” constitui assim uma possibilidade estética de intervencdo politica de Aretha
Franklin, que nas palavras de DeFrantz faz uso desse recurso como critica direta ao
mainstream politico responsavel pela disseminacdo da ideia de que a eleicdo de Barack
Obama representaria o inicio de uma era pos-racial (post-racial era) nos Estados
Unidos. Ha mais pontos interessantes levantados por DeFrantz relativos a performance
de Aretha Franklin, mas ndo € objetivo desse artigo discutir em detalhes os seus
argumentos, sendo ampliar as possibilidades de pensar nossa acdo em sala de aula, e
nossa performance em instituicdes académicas como intelectuais e educadoras negras.
Nosso feitico produz esse estado de “break” em sala de aula, um break, por assim dizer,
mas os efeitos politicos e afetivos disso exigem uma analise mais pormenorizada, e ¢
assunto para outro momento®®. Retomando mais uma vez o texto de Nilma Lino Gomes,
que chamo de programatico porque langa importantes questdes para o campo de
investigacdo relacionado a nossa presenca e atuagdo, intelectuais professores negras e
negros, que estamos trabalhando na universidade publica num momento de
rearticulagdo das agendas dos diversos coletivos e movimentos negros no Brasil, pds-

politicas de agdo afirmativa. Gomes chama atengdo para o fato dessa “intelectual

2Eu considero esse exemplo bastante ilustrativo para o meu olhar sobre o Brasil, mesmo se tratando de
uma artista negra estadunidense.

28Essa tese-hipotese é desenvolvida na minha tese de doutorado que sera apresentada na Universidade do
Texas no segundo semestre de 2018.

17



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

negra”?® ndo ser mais porta voz de epistemologias alheias, mas que somos sujeitos que
carregamos no corpo nossas formas de conhecer o mundo, e que ¢ momento de
reivindica-las fortemente no interior da universidade. A seguir, passamos a analisar um

momento em que o terreiro criou o estado de “break” dentro da universidade.

Terreiros como Espacos de Articulacio de Saberes

O exercicio de pensar os anos de trabalho e engajamento junto aos Terreiros de
religides de matriz africana e afro-brasileira em Santarém ¢, antes de tudo, reconstruir
essa teia de relagdes e de afetos que me acompanham e me constituem até hoje. Desde a
primeira oficina que realizamos, e mesmo antes disso, as Afro-religiosas da cidade e
no6s, do NPDAFRO, comecamos a estabelecer elos que, se por um lado proporcionaram
um complexo e rico trabalho de mapeamento, de pesquisa e extensdo que perduram até
hoje, por outro, me fizeram crescer e amadurecer também pessoalmente, no processo
lento, nem sempre facil, mas cheio de acolhimento de catar folha.

Catar folha ¢ um termo usado pelas comunidades afro-religiosas para se referir,
por exemplo, aos processos de aprendizado pelos quais uma pessoa passa, ao longo de
toda a sua vida em um Terreiro. Catar folha € uma expressao que usei para pensar esses
processos, sobre os quais tratei em minha dissertagdo de mestrado, defendida em margo
de 2017, mas catar folha também é um excelente caminho para que eu me perceba em
dialogo e conexdo dentro do contexto das religides de matriz africana em Santarém.
Meu contato com o campo de estudos sobre religido se iniciou justamente em 2012, ano
da nossa primeira Oficina de Toques e Cantigas do repertorio dos Terreiros sobre a qual
falamos na primeira parte deste artigo. Sempre que comego a falar da minha relagdo
com os terreiros de religides de matriz africana e afro-brasileira em Santarém me
reporto a esse momento. Acho fundamental ressaltar esse aspecto, porque ele ¢ parte da
minha historia, construiu minha trajetéria de vida e certamente influenciou o modo
como me relacionei com o campo € com as pessoas com as quais estava comegando a
ter contato naquele momento. Assim, desde 2012, até hoje, os caminhos, os contatos, as
idas ao terreiro, as conversas com as liderancas ¢ filhas de santo, tudo tem se
constituido, para mim, um longo processo de aprendizagem, um longo processo de

catar folha.

A autora nio fala em “intelectuais negras” como estou me referindo a questio de género neste artigo.
Ela usa “intelectuais negros”.

18



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Catando folhas eu cheguei ao mestrado na Universidade de Brasilia, no ano de
2015, enxergando ali a oportunidade de firmar um comprometimento politico de seguir
trabalhando com Terreiros de religido de matriz africana em Santarém, cidade onde eu
nasci e onde me formei. A escolha de manter a pesquisa de mestrado no Il€é Asé Oto
Sindoya’’, em Santarém, teve a ver, antes de tudo, com uma necessidade de me colocar
frente ao espago que eu agora ocupo, que ¢ o de estudante de uma das mais
reconhecidas instituigdes de Pos Graduacdo em Antropologia Social do pais, a
Universidade de Brasilia, hoje na condicao de estudante de doutorado. Enquanto uma
pesquisadora nascida e formada no norte do Brasil, considerei importante 0 movimento
de falar desde aquele lugar, como nativa daquela regido e como pesquisadora também.
Reforgar esse enraizamento eu assumi como postura politica de quem se percebe em um
contexto em que, enquanto objeto de pesquisa para estudiosos de fora, a Amazobnia ¢
super valorizada, mas enquanto produtora de conhecimentos e de pesquisadores ndo.
Nao ¢ dificil compreender o que estou falando, quando se sabe que o norte € a regido
que menos forma mestres e doutores no pais, em um quadro desigual que reafirma
hierarquias regionais que se justifica sob o discurso da suposta qualidade de produgao
cientifica®!.

Tratar dessa dimensdo pessoal que atravessa a minha relacdo com o contexto
afro-religioso em Santarém tem a ver com o reconhecimento de uma corpo-politica do
conhecimento em que as experiéncias influenciam de forma decisiva nas reflexdes
produzidas, isso me parece fundamental, especialmente considerando as potentes
discussdes encabecadas por intelectuais negras, como bell hooks (1981), que defende a
experiéncia pessoal enquanto dimensdo importante, por exemplo, para reconhecer
problemas coletivos. Nesse enredo, pensando todos os elos que fui/fomos estabelecendo
ao longo desses mais de cinco anos com os Terreiros, as oficinas, 0s minicursos, que

foram desenvolvidos nesse periodo e a for¢a pedagogica e epistemologica desses

300 T1é Asé Oto Sindoya foi o primeiro terreiro de religido de matriz africana que frequentei, no ano de
2012 quando comecei a trabalhar no Nucleo de Pesquisa ¢ Documentagdo das Religides de Matriz Afro-
brasileira do Oeste do Para e Caribe, da Universidade Federal do Oeste do Para (UFOPA). O 11€ Asé Oto
Sindoya existe enquanto terreiro de praticas afro-religiosas desde 1987. O terreiro ¢ “afronizado”, como
afirmam seus membros, ou seja, desde 2008 pratica o culto as divindades do pantedo Africano. Apesar
disso, ali também acontece semanalmente toques aos caboclos, entidades que sdo cultuadas na Mina, que
foi a primeira vertente de desenvolvimento espiritual da Iyalorixa do terreiro, Iya Ozanélia.

31 Em 2015 foi publicada, pelo Centro de Gestdo e Estudos Estratégicos (CGEE), a distribuicio de
doutores formados em cada uma das regides do pais, considerando a divisdo regional oficial do IBGE. A
regido norte foi a que apresentou o menor indice de mestres e doutores. Os resultados dessa pesquisa
estdo disponiveis na pagina
https://www.cgee.org.br/documents/10195/734063/Apres CGEE_MD2015 SBPCvfrev.pdf/d50b9e9d-
5f0f-4b40-af53-562cf8fa605a.

19



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

dialogos e encontros, propus como trabalho de mestrado dar continuidade ao meu
processo de catar folhas e tratar dos saberes articulados nos Terreiros®?. Esse interesse
se deu, primeiramente, percebendo a presenca das criancas nesses espacos, mas a
posteriori, me percebendo também como alguém que estava aprendendo desde o
primeiro momento em que comecei a frequentar um terreiro.

Assim, o objetivo da minha dissertagdo foi de levantar reflexdes acerca do modo
como os terreiros de religides de matriz africana se consolidam, além de espagos de
desenvolvimento de praticas religiosas, também como espacos de producido e
reproducdo de conhecimentos e de diferentes saberes relacionados a tais matrizes,
partindo da experiéncia junto ao 1€ Asé Oto Sindoya. Aquelas reflexdes propostas
estavam fortemente inspiradas em todo o trabalho construido no NPDAFRO, de
expansdo da perspectiva do que € conhecimento e de quais sdo os espacos de
mobilizacdo de saberes. Uma reflexdo que passou por compreender, a partir do
cotidiano desse terreiro e das conversas que tive ali, de que modo nogdes como
“conhecimento”, “saberes”, “ensinar” e “aprender” sdo mobilizadas e quais elementos
estdo envolvidos nesse processo. No manuseio de plantas, no contato com a natureza, no
aprendizado das dangas, dos toques e das cantigas, na confec¢do das vestimentas, ou
mesmo no modo como estabelecem redes de relagdes com as lojas de artigos afro-
religiosos, para citar alguns breves exemplos, um conjunto de saberes ¢ acionado,
produzido, reproduzido e recriado constantemente. Tais saberes implicam uma conexao
direta entre os afro-religiosos e suas divindades, entre estes primeiros e a natureza e no
processo continuo de aprendizagem que se dd nas relagdes estabelecidas entre os
membros de um Terreiro.

J4 maturando a questdo que me mobilizava naquela etapa de formagdo na qual
me encontrava, em julho de 2016 estive em Santarém para uma sequéncia de trés meses
de atividades de campo, entre as quais estavam conversas com as pessoas do I1€é Asé
Oto Sindoya e frequéncia no Terreiro. Nas duas ultimas semanas do més de setembro,
Carla me fez o convite para compor com ela um minicurso que daria na UFOPA,
“Antropologia  Feminista Negra: Experiéncia Vivida, Ativismo Politico,
Interseccionalidade e Sexualidades”. A ideia era trazer para essa discussdo o corpo

como um elemento central para pensar as experi€ncias e as vivéncias das mulheres

32 O trabalho de mestrado culminou com a dissertagdo: “Aqui a gente tem folha”: Terreiros de religido de
matriz africana como espagos de articulagao de saberes.

20



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

negras e indigenas, fundamentalmente. E era ai que eu deveria entrar. Em virtude de
minha experiéncia de alguns anos no campo das artes cénicas fui desafiada a montar um
conjunto de atividades e exercicios que provocassem a noés mulheres pensarmos o0s
nossos corpos ligados a todas as nossas vivéncias ao longo da vida, de modo que nos
fizesse sentir conectadas, de maneira mais profunda, com nossas proprias trajetorias,
nossas dores, conectadas também umas as outras, ao lugar onde estavamos e as
possibilidades de transformacdo de realidades de opressdo, que configuram muitas
vezes a vida das mulheres, especialmente se estamos falando de mulheres negras e
indigenas.

Naquela tessitura de forga e afeto que fomos construindo durante a semana do
curso, mas que vinha desde antes, dos corredores da universidade, das trocas de sala de
aula, das conversas, das lutas as mais diversas nas quais nos encontradvamos engajadas,
dos terreiros que frequentavamos, fomos elaborando juntas reflexdes que envolviam
experiéncia, corpo, ativismo e producdo de conhecimentos.

Invocando as nossas mais velhas, aquelas que nos inspiram na caminhada,
nossas maes, avos, maes de santo, demos o tom daqueles dias de dialogo: “nossos
passos vém de longe” (Werneck, 2010). Pensando nesses passos e na trajetoria de
dialogo que ao longo daqueles anos de trabalho investimos e apostamos como caminhos
possiveis para uma universidade mais plural ¢ menos normatizada, Iya**Ozanélia foi
convidada para ministrar uma aula. Generosamente a Iyalorixa nos permitiu ouvir suas
historias, sua trajetoria, os desafios de conduzir um terreiro, os conhecimentos que
envolvem aquele espago, conhecimentos que ela detém, que servem para socializar seus
filhos, pra cuidar deles também. Pudemos entdo tracar uma ligacdo corpos-memorias-
conhecimentos/saberes-cuidados. E no encadear dessas dimensdes eu me dei conta do
qudo precioso ¢ estabelecer lacos de solidariedade, de respeito e cuidado mutuos com
outras mulheres. Se os espagos nos sdo hostis e silenciadores, mais poderosa ainda deve
ser a teia que nos ampara, teia que afeta nossos corpos € que promove emancipagao e
cuidado. Nessa perspectiva, organizamos todas nos aquele curso e ocupamos a

universidade. Sobre essa experiéncia falaremos mais detalhadamente a seguir.

31ya, ou Iyalorixa € o termo usado para se referir as mulheres que ocupam o cargo mais alto em um
terreiro. Também chamadas de Mées de Santo, elas sdo as responsaveis por toda a condugao espiritual e
ritual, s@o elas que cuidam, quem iniciam, que aconselham e que comandam o terreiro.

21



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017
Conhecimentos que atravessam o corpo

Na noite do dia 21 de setembro, chegamos a UFOPA por volta das seis da tarde,
era preciso organizar o espago da sala para receber a IydOzanélia, nossa professora
naquele dia. Deveriam ir, além dela, a Ekedji** Jaqueline, sua filha de santo Carla de
Oya, o Pejigd® Paulo e o Ogd*® Zenildo, que organizariam o toque naquela noite ao
final da aula. Retiramos as cadeiras e deixamos o ambiente livre, para que as pessoas
pudessem sentar no chdo. A frente da sala estavam dispostas cinco cadeiras, destinadas
apenas as autoridades e a filha de santo. Pouco a pouco as estudantes foram chegando ¢
se acomodando no local. O primeiro a chegar foi Zenildo, que logo tomou seu assento e
ficou conversando com quem ja estava por ali, enquanto esperava a mestra da noite e as
demais afro-religiosas chegarem. Estdvamos todas muito animadas com a oportunidade
de escutar a mae de santo falar sobre sua trajetoria religiosa, seu terreiro, sua religido.

Quando as pessoas do 11é Asé Oto Sindoya chegaram, tomaram seus lugares na
frente da sala e em formato de roda fomos nos acomodando ao redor das autoridades
presentes. A Iyd comecou sua aula falando sobre sua trajetoria religiosa, sua feitura no
candomblé, sua casa, seus filhos e os modos como eles aprendem, pouco a pouco, a vida

na religido.

Comecei a mediunidade cedo, a trabalhar cedo (...) bati em muito
canto pra ter meu total desenvolvimento, porque tudo existe... como
vocés também tdo estudando, ne, existe uma aprendizagem dentro do
ABC, até a faculdade, doutorado, essas coisas todas, assim € nos, nos
também temos nosso aprendizado. Cheguei até aqui, foi muita luta,
muito sacrificio, passei por varios terreiros, de mina, por bancas
também, na casa da méde Anita, que é a mée do Oga, passei pela casa
dela, nesse tempo ela tinha uma casinha, 14 a gente ia receber as
entidades, ne, receber os caboclos, depois fui passando de uma méo
pra outra, porque a gente tem esse sofrimento todo (...) S6 com a
cabocla [Mariana] eu vou fazer 54 anos, s6 com a cabocla, com o seu
Z¢é Raimundo, eu vou fazer 46 anos que eu trabalho com ele. Eu
trabalho desde muito crianga (...) eu me lembro da minha primeira
cliente, uma senhora que foi me procurar, ndo foi aqui ndo, foi no

3¥Ekedji € um cargo ocupado nos terreiros apenas por mulheres. Elas sdo responsaveis por cuidar dos
orixas e entidades, quando eles se manifestam na cabega dos seus filhos. E dela a fungdo de zelar,
acompanhar, dancar, cuidar das roupas e demais objetos referentes ao orixa da/o filha/o de santo por
quem ¢ responsavel. A Ekedji Jaqueline ¢ quem cuida da IyaOzanélia e de seus orixas.

3 Pejigd é o cargo que dd vida, que corta pro orixd, que participa do nascimento do iad, dos orés, dos
segredos do axé. Eu sou ogd aqui do terreiro, ogd é o meu cargo, eu fago tudo aqui dentro da casa,
pejiga é o meu posto- explicou-me Paulo em uma de nossas conversas em que eu pedi que me dissesse 0
que era um pejiga e o que fazia.

360ga é um cargo ocupado especificamente por homens, sdo eles os responsaveis por tocar os atabaques,
por invocar os orixas através dos toques.

22



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

nordeste, ela disse: —benza meu filho, que ele td& muito mal, eu disse:
“mas eu ndo sei”’, quando eu comecei a dizer, em cima da crianga,
vocés vao rir, “se quiser ficar, bom, fique, se ndo quiser ndo fique”,
mas s6 na cabega, no fim eu senti que ndo era mais eu que tava
fazendo aquilo. Comegou assim, ndo sei nem dizer quando. (Aula
ministrada pela IyalorixaOzanélia na Universidade Federal do Oeste
do Para. Setembro de 2016)

Ao comegar a conversar conosco através de sua trajetoria religiosa, lyaOzanélia
abriu naquela sala de aula da UFOPA um novo registro. Falando sobre seu terreiro, suas
filhas e filhos de santo, sua vida religiosa, foi apresentando para nds, ali dentro da
universidade, outras possibilidades de ensinar e de aprender, de pensar e de por no
mundo. Do ponto de vista de tudo o que vivenciamos ao longo dos anos junto aos
terreiros em Santarém, a Iyd ali nos mostrava a complexidade dos conhecimentos
mobilizados no espago do terreiro, que, além de dizerem respeito aos encaminhamentos
espirituais e rituais daquele espago sagrado, correspondem a modos de vida e formas e
de existir (Flor do Nascimento, 2017). Os saberes, os segredos, os ndo ditos, as formas
de aprendizado das quais a Iya nos falou naquela aula apontavam na dire¢do de uma
construcdo coletiva/comunitaria/compartilhada e corporificada dos saberes ancestrais,

que tinham no chao do terreiro seu espago de articulagio.

O filho de santo ¢ ensinado tudo o que ele precisa saber da religido. A
gente vai adquirindo conhecimento, a medida que vai se
desenvolvendo na religido, é como vocés, voc€s ndo t€m a faculdade,
depois o mestrado, depois ja quer fazer o doutorado 14 em Brasilia?
Assim, também somos nds, a gente vai adquirindo 0s nossos
diplomas, vai adquirindo conhecimento. Cada obrigagdo tem um
elevante de mais, conhecimento. E uma faculdade. Vocés ndo tavam
viajando pra fora? Pra pegar o doutorado, toda pequenininha e ja 1a
fora (risos). Pois é, mas assim é nos, a gente vai tendo aquele
aprendizado mais, sabe. Tendo mais, sabendo mais como respeitar a
energia do orixd, como fazer aquele fundamento, como dobrar a
lingua, assim como vocé dobram a lingua 14 fora, né, a gente tem que
dobrar também no candomblé, porque a gente tem essa linguagem
deles né, a gente tem. E o conhecimento de sete anos, vem mais pra de
quatorze anos, muito conhecimento, muito conhecimento, né. E
preciso ter muita paciéncia. E vem de vinte um anos, que ¢ onde a
gente fecha o ciclo, onde a gente fica plena, né. Sacerdotisa plena, que
a gente fecha o circulo. (Aula ministrada pela IyalorixdOzanélia na
Universidade Federal do Oeste do Para. Setembro de 2016)

Se dialogarmos as reflexdes trazidas pela [yaOzanélia com o que nos diz Patricia
Hill Collins (2000), veremos que, os conhecimentos encarnados e mobilizados por

corpos e vivéncias, ndo brancas, ndo masculinas- ¢ nesse caso nao-cristas-, tensionam

23



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

uma disputa epistemologica. Se por um lado os canones da ciéncia pressupde o
deslocamento do individuo em relagdo ao seu grupo e seu contexto para a “eficacia” da
producdo teodrica, por outro, o que ela e outras intelectuais negras estdo defendendo ¢
que a experiéncia pessoal ¢ fundamental na construcdo de qualquer teoria. Assim,
Collins (2000) propde uma conciliacdo entre objetividade e subjetividade, na defesa de
que os conhecimentos se produzem justamente em didlogo com os sujeitos sociais € na
conexao estabelecida com a coletividade. A experiéncia, portanto, deixa de ser negada
enquanto base legitima para a construgdo de conhecimentos e passa a ser, justamente, a
motriz central dessa producdo, além de possibilidade de mudar visdes de mundo.
Pensamento e agdo podem trabalhar juntos na producdo de teoria.

Ademais, “adquirir conhecimento”, nos termos da Iya ndo ¢ uma agdo que se
encerra, uma vez que ¢ inerente a vivéncia e faz parte da construcdo das pessoas dentro
do terreiro, certamente fez parte da minha trajetéria no exercicio cotidiano de catar
folha, ao qual me referi anteriormente. Nao se trata de um processo em que ha hora
marcada para aprender e matérias definidas no calenddrio, mas de uma relacdo que
necessita fundamentalmente da presencga da/o filha/o de santo no cotidiano do terreiro,
de modo que possa participar da pratica desses conhecimentos, da maneira como sdo
articulados no dia a dia, no preparo de um alimento, no oferecer de um sacrificio, no
executar de uma danga, em como se portar em uma cerimonia. Assim, conhecer e nao
conhecer fazem parte desse mesmo processo que implica relagdes de afetacdo e de
circulagdo e aprendizagem, que, contudo, nunca se encerram. Ha sempre o que aprender
e quem ensinar e alguém a quem contextualizar nesses saberes proprios ao universo
Afro-Religioso.

Os efeitos da aula da Iya promoveram reflexdes sobre mim mesma enquanto o
corpo de uma mulher, vinda do norte do Brasil. A partir daquele momento, passei a
amadurecer de forma mais substancial o que ja vinha me atravessando hé algum tempo:
a necessidade de levar a sério e incorporar minhas experiéncias as minhas reflexdes

académicas. Patricia Hill Collins (2000) afirma que

A maior parte do meu treinamento académico formal foi configurado
para me mostrar que eu devo me distanciar das minhas comunidades,
minha familia e at¢ de mim mesma em nome da produgdo de uma
credibilidade intelectual. Ao invés de ver o dia a dia como uma
influéncia negativa em minha teorizacdo, eu tentei ver como as agdes
cotidianas e ideias de mulheres negras na minha vida refletiam as
questdes tedricas que eu afirmava serem tdo importantes para elas,

24



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

(...) experiéncias concretas modificam visdes de mundo oferecidas
pela teoria. (COLLINS, Patricia Hill. Black FeministThought:
knowledge, consciousness, andpoliticsofempowerment.  New
York/London: Routledge, 2000. p.VIII. Tradug@o minha.)

Nesse sentido, retomando a fala da mae Ozanélia, um ponto em especial me
chama a atencdo nesse paralelo: o corpo. Cada um dos aspectos que a aula da Iyalorixa
apontou como aspectos relevantes no contexto dos conhecimentos que circulam no
terreiro, evidenciam a centralidade da dimensdo corporal. “Respeitar a energia do orixa,
como fazer aquele fundamento, como dobrar a lingua (...)”, todos esses atravessam o
corpo em alguma medida e demandam dele engajamento direto no contato com os
saberes que ali circulam e que fazem parte da realidade afro-religiosa, de modo que a
pratica, ou a¢do sdo inerentes ao proprio processo de aprendizado e contato com os
conhecimentos articulados. Nao € possivel pensar inser¢ao no terreiro € menos ainda os
processos que mobilizam saberes sem considerar ancestralidade, corporeidade e
coletividade.

Desde o inicio daquele curso, estivemos exercitando nossas memorias ¢ as
conexdes com nossos corpos € nossas mais velhas, os ensinamentos que elas nos
trouxeram desde sempre. Nesse exercicio, fomos percebendo com atengdo nossos
medos, nossas dores, mas também aquilo que nos fortalece, que nos ampara. Nossos
corpos e nossas vivéncias foram dispostos em uma teia de elementos que nos constitui e
para a qual a Iya chamou a atenc@o, ao destacar que tudo o que se aprende no terreiro
tem impacto direto sobre a existéncia ndo so6 espiritual, mas também corporal, em duas

dimensdes que ndo se descolam.

Consideracoes finais

A pressuposicdo de um conhecimento universalizante nunca foi um horizonte
entre o que propusemos ao longo desses anos de trabalho e engajamento junto ao
contexto afro-religioso de Santarém. Cientes do nosso lugar desde a universidade (onde
nos encontravamos naquele momento e onde ainda estamos, ainda que em momentos
distintos de formacdo), mas sentindo que esse espago por si s6 ndo dava conta da
multiplicidade de outras vivéncias, experiéncias e conhecimentos dispostos e articulados
por um conjunto diverso de coletivos/comunidades aos quais nos vinculavamos mais ou

menos diretamente, nos vimos mobilizadas a agir desde este lugar de professoras e

25



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

estudantes ndo brancas, no sentido de espelhar na pratica cotidiana da Ufopa o conjunto
rico e complexo de saberes que configuravam a propria historia de Santarém.

Entre outras coisas, a possibilidade de atuar e vivenciar o espago da universidade
desde a Amazdnia nos possibilitou compreender, quer tenhamos tido consciéncia disso
imediatamente, quer tenhamos podido amadurecer posteriormente, uma atuacao
académica-politica que desde o principio entendeu o que significava estar presente e em
dialogo com uma realidade que nem de longe se assemelhava com as imagens
cristalizadas de universidade, de conhecimentos e de corpos detentores de saber.

Nossos corpos negros/indigenas/cis/trans/afro-religiosos- femininos e nossas
experiéncias, ansiavam por mais do que aquele modelo engessado de conceber o que
eram os saberes relevantes para a academia e o que estava fora desse roll. Os
conhecimentos articulados nos terreiros de Santarém certamente ndo estavam entre
aqueles privilegiados/convidados a compor o quadro epistémico da universidade onde
nos encontravamos. Entretanto, tecendo uma rede de afetos, de confianca, de cuidado,
nos mobilizamos no sentido de expandir o espago da UFOPA de modo que ali, também
pudessem ser contemplados os conhecimentos ancestrais, afro-diasporicos dos Terreiros
de Santarém.

O resultado disso foi um alargamento substancial dos espacos possiveis ao
desenvolvimento de praticas pedagdgicas, bem como dos corpos autorizados a ensinar.
No constante dialogo com as/os afro-religiosas/os de Santarém, fomos construindo
coletivamente caminhos politicos, académicos, epistémicos e pedagdgicos para a
ampliacdo da atuagdo na universidade, de modo a incorporar os saberes afro-diasporicos
articulados nos terreiros, que compdem o cendrio mais amplo da Amazonia. Nesse
sentido, o didlogo com esses saberes também diz respeito a uma luta antirracista,
feminista e antiLGBTfobica, que conecta diretamente nossos corpos femininos, nao
brancos, a essa atuacdo, nos permitindo dar centralidade as nossas experiéncias na

construcdo de conhecimentos e de praticas de sala de aula.

Referéncias bibliograficas

ALEXANDER, M. J. Pedagogies of crossing: Meditations on feminism, sexual politics,
memory, and the sacred. Duke University Press, 2005.

26



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

ALVAREZ, S. E. “Advocating feminism: the Latin American feministNGO'boom”.
International feminist journal of politics, 1(2), 181-209, 1999.

COLLINS, P. H. Black feminist thought: Knowledge, consciousness, and the politics of
empowerment. Routledge, 2002.

DEFRANTZ, T. F. Performing the Breaks Notes on African American Aesthetic
Structures”. Theater, 40(1), 31-37, 2010.

DOS SANTOS, M. A. D. O. “Transformagdes Politico-Institucionais dos Movimentos
Negros Brasileiros”. In trabajo presentado enel XIII CongresoBrasilefio de Sociologia,
Recife, 2007.

FLOR DO NASCIMENTO, W. “Sobre os candomblés como modo de vida: Imagens
filosoficas entre Africas e Brasis”. Ensaios Filoséficos, v. 13, p. 153-170, 2016.

GOMES, N. L. “Intelectuais negros e produg¢do do conhecimento: algumas reflexdes

sobre a realidade brasileira”. Epistemologias do Sul. Sdo Paulo: Cortez, 492-516, 2010.

GONZALEZ, L. “A categoria politico-cultural de amefricanidade”. Tempo Brasileiro,
92(93), 69-82, 1988.

HOOKS, b. Ain’t I a woman: black women and feminism. Boston: South End Press,
1981.

MOTEN, F., &Harmney, S. The under commons: Fugitive planning and black study.
Wivenhoe, UK & New York: Minor Compositions. 2013.

MOURA, B. M. “Aqui a gente tem folha”: Terreiros de religido de matriz africana
como espacgos de articulagdo de saberes. Dissertacdo (Mestrado). Programa de Pos-

Graduacdo em Antropologia Social. Brasilia: Universidade de Brasilia, 2017.

TINSLEY, O. E. N. “Black Atlantic, Queer Atlantic-Queer imaginings of the middle
passage.” GLQO-A Journal of Lesbian and Gay Studies, 14(2-3), 191-215, 2008.

27



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

WERNECK, J. “Nossos passos vém de longe! Movimentos de mulheres negras e
estratégias politicas contra o sexismo e o racismo”. Revista da ABPN, v. 1, n. 1 - mar-
jun de 2010.

WEST, C. Breaking bread: Insurgent black intellectual life. Taylor & Francis, 2016.

WALKER, A.. “Making Sense of Women’s Lives: An Introduction to Women's

Studies”, In Search of our mothers' Gardens 1983.

28



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

NOTAS SOBRE A RELIGIOSIDADE NO IMAGINARIO
DA CAPOEIRA

Gabriel da Silva Vidal Cid!

Resumo: A capoeira, como pratica do universo da cultura afro-brasileira no Brasil,
passa por diferentes momentos, indo da repressdo a consagracdo como simbolo da
identidade nacional. Ao longo deste processo, diferentes projetos trouxeram um variado
repertorio de propostas de entendimento a mesma. Estes projetos relacionam memorias
coletivas sobre a pratica e definem identidades e lugares sociais que a mesma deveria ou
poderia ocupar. A proposta deste artigo ¢ discutir como organizou-se determinadas
memorias na construgdo da identidade da capoeira. Focando na continuidade do
imaginario da capoeira do século XIX e na definicdo de sua ritualistica nos anos de
1930 em Salvador, a proposta ¢ interpretar como determinados elementos religiosos
vincularam-se a identidade da capoeira.

Palavras-chave: capoeira; religido; cultura popular

Recentemente, com o titulo 'Capoeira gospel' cresce e gera tensdo entre
evangélicos e movimento negro, uma publica¢do da BBC Brasil® trouxe ao publico mais
amplo o debate sobre mais uma face das praticas religiosas dentro do universo da
capoeira. Ao abordar o movimento denominado como “capoeira gospel”, a matéria
apontou para uma questdo comum dentro do universo da capoeira. Entre mestres, alunos
¢ pesquisadores, ainda que de forma bem pouco amplificada o crescimento deste
movimento € percebido e vem sendo objeto de conversas ¢ tomada de posigdes em sua
defesa ou em seu ataque. Instigado pela emergéncia deste projeto no interior do campo
da capoeira, pretendo discutir ainda que de forma inicial como elementos religiosos
estdo presentes nas narrativas sobre a capoeira, constituindo um imaginario
continuamente em disputa pelas diferentes perspectivas presentes na pratica. Esta
reflexdo ¢ uma continuidade de outras tentativas de desvendamento do universo da
capoeira onde busquei pensar como essa pratica ¢ perpassada pelos projetos de

constru¢do da modernidade no Brasil (CID, 2004, 2010, 2012, 2016).

! Doutor em Sociologia pelo Instituto de Estudos Sociais e Politicos, da Universidade do Estado do Rio
de Janeiro, professor substituto do Departamento de Sociologia, da Universidade de Brasilia. Email:
gabrielsveid@gmail.com.

2 disponivel em  http://www.bbc.com/portuguese/brasil-41572349, acesso em 2 de novembro de 2017.

29



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

A capoeira, como pratica do universo da cultura afro-brasileira, passa por
diferentes momentos: da repressdo a consagracdo como simbolo da identidade nacional,
sua relacdo com as diferentes perspectivas que indicaram lugares sociais variou. Ao
longo deste caminho, diferentes concepgdes trouxeram um variado repertorio de
propostas de entendimento a mesma. Entendo que estas concepgdes podem se tornar
projetos que dentre um leque de possibilidades limitadas relacionam memorias coletivas
sobre a pratica que definem identidades e lugares sociais que a mesma deveria ocupar,
seja no presente, seja no futuro. Neste sentido, entendo que a organizagdo destas
memorias coletivas estdo intimamente relacionadas a constru¢do de identidades,
entendendo que aquelas sempre atuam com lembrangas e siléncios. Posso afirmar,
seguindo reflexdo anterior (CID, 2016), que estes projetos buscavam retira-la do lugar
de marginalidade e repressao, propondo uma identidade para a pratica que oscilou entre
o lugar do esporte e da cultura popular, mantendo uma tensdo mesmo hoje frente as
politicas de salvaguarda com as quais a capoeira se defronta.

O conceito de projeto, conforme usei anteriormente (CID, 2016), nos ajuda a
pensar a agéncia dos individuos, em subjetividades individuais e coletivas e
contingéncias ao longo da historia. Sigo a proposta do socidlogo José Mauricio
Domingues quando busca sistematizar um conceito de projeto onde “podem ser
igualmente mais ou menos sistematicos ou difusos, as pessoas podem estar mais ou
menos cientes deles” (2002, p. 61).

A proposta deste artigo ¢ interpretar que elementos religiosos que se
amalgamaram ao imaginario da capoeira, buscando compreender como se define os
diferentes projetos para sua localizagdo na sociedade brasileira. Minha interpretagao se
baseia na ideia de que este imaginario possui a capacidade de influenciar a defini¢do
dos projetos para a capoeira. Enquanto recorte temporal a proposta é valorizar
especialmente o momento de definicdo de sua ritualizagdo como conhecemos hoje, por
entender a importancia dada aos mestres deste momento no universo da capoeira.
Entendo que estes projetos sdo transpassados pelo projeto moderno de racionalizagdo e
desencantamento das institui¢des, como proposto por Weber (2002).

Como coloquei acima, entende-se que a capoeira vem, ao longo dos ultimos dois
séculos, sendo constituida numa relacdo dialética com os diferentes momentos e
tentativas de modernizac¢ao no Brasil. Deste modo a constru¢ao da memoria coletiva da
pratica e sua identidade se fixa no interior de determinados projetos reflexivos.

Importante notar que este processo reflexivo pode colocar em “risco”, no dizer de

30



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Marshall Sahlins, alguns de seus proprios elementos que a definem. Sahlins (1999)
propde a nogdo de risco dentro da proposta de que toda “acdo histérica ¢ uma relacdo
com a ordem cultural”, ressaltando que ndo existe cultura estatica e que os simbolos
estruturantes da cultura também estdo sempre em risco. Podemos, partindo desta
interpretagdo, afirmar que a capoeira se reconstruiu nas diferentes situagdes em que
passou ao longo do tempo. Esta perspectiva evita que tomemos a capoeira enquanto
pratica estatica e nos forga a considerar elementos de mudanga e permanéncia dentro de
acoes reflexivas. Outra busca é considerar as possiveis agéncias dos capoeiristas e suas
capacidades para (re)definir sua pratica em relacdo ao universo da modernidade.
Trabalho aqui com a nogdo de reflexividade, como proposto por Giddens (1991), ao
considerar que na modernidade as praticas sdo constantemente analisadas, abrindo ao
risco as certezas ¢ depositando a confianga em sistemas mais amplos formados por
especialistas.

Tomo de empréstimo de Max Weber (2002) o conceito de “desencantamento”
para pensar a capoeira como pratica que passa por um continuo processo de
racionalizagdo que leva ao abandono de determinados elementos. Inspirado em sua
proposta que pensa o desencantamento como afastamento de elementos magicos da
religido, como algo imerso ao universo religioso (PIERUCCI, 1998), proponho o
exercicio de pensar um semelhante processo de desencantamento na capoeira. Este
processo se da no desenrolar de projetos que irdo (re)pensar a capoeira em lugares
sociais que a afastavam do espaco social onde se misturava de forma menos estanque o
espago religioso das praticas sociais. Outro ganho que a leitura weberiana pode trazer ¢
compreender que este projeto de duracdo mais ampla ndo se fez por completo, mas
aponta para articulagdes do campo da capoeira, onde combina-se de determinada forma
elementos diversos dando sentidos que geram valores. Ainda que permeada de tensdes
estes elementos apresentam-se em determinada combinagdo nas agdes dos capoeiristas

ao longo do tempo, definindo o que ¢ a capoeira.

31



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Capoeira, repressao e espaco popular

Os primeiros registros sobre a capoeira datam entre o final do século XVII e a
primeira metade do século XIX?® e a associam aos africanos escravizados no Brasil.
Neste contexto a capoeira seria uma pratica forjada em solo brasileiro, a partir da juncao
de um amplo universo de praticas que estes africanos trouxeram e que constituiam
determinada memoria coletiva. O imaginario da capoeira do século XIX a situa no
espectro da marginalidade, os registros que nos permitem vislumbrar sua pratica foram
produzidos em sua maior parte por profissionais que se opunham a mesma, como
jornalistas e escrivdes da policia, produzidos especialmente na segunda metade do
século. A dinadmica das transformacgdes sociais e econdmicas, acontecidas no Segundo
Reinado, transformaram o Rio de janeiro, aumentando sua complexidade urbana. O
lento fim da hegemonia escravista trouxe uma nova organizacdo social sem que
houvesse a transformacdo da estrutura desigual de acesso aos beneficios da cidade.
Ainda assim, a entdo capital atraia grande contingente de libertos, imigrantes e brancos
pobres, engrossando ainda mais o contingente dos que seriam na virada do século
estigmatizados na figura do vadio. A preocupagdo com o comportamento cotidiano
deste setor era constante, como indica a leitura dos jornais impressos ao longo do século
XIX e estudados por Luiz Sérgio Dias (1993). Apenas na primeira metade do século XX
que intelectuais e jornalistas iniciaram as descrigdes sobre as maltas de capoeiras?, a
partir de um olhar mais simpatico a pratica. Estes primeiros escritores consideravam o
auge das maltas durante o Segundo Reinado, como Alexandre José de Mello Moraes
Filho, em Festas e tradi¢oes populares do Brasil.

Durante o Segundo Império houve a proliferacdo de diversas maltas. Estas eram
conhecidas como Conceicdo da Marinha, Moura, Lapa, Carpinteiros de Sdo José, Gloria
entre outras. As “maltas” eram grupos de vinte e até cem capoeiras que tinham nome,

giria e determinado territério. Ainda que houvesse reconhecimento de capoeiras nao

3 Segundo Nireu Calvalcanti (1999) um escravo foi preso em 1789 por pratica da capoeira. Ja Carlos
Eugénio Libano Soares identifica que o primeiro romance a retratar a capoeira seria o de Manuel Antonio
de Almeida, Memorias de um sargento de milicia, ja o primeiro registro de prisdo teria ocorrido em 10
de setembro de 1810. (SOARES 2001, p.35/73).

4 Os diversos registros deste momento se referem aos grupos de capoeiras como Maltas. Os termos
capoeiragem e capoeira ao longo do século XIX se referiam a um universo criminalizado. Durante o
século XIX, capoeiragem se referia a pratica social vinculada aos capoeiras, que seriam os membros que
de alguma forma vinculavam-se as maltas. Ao longo da primeira década do século XX, o termo capoeira
foi passando a identificar a pratica e seus praticantes chamados de capoeiristas, com o termo capoeiragem
ficando em desuso.

32



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

ligados a nenhuma malta, representativamente eram as maltas que alarmavam
consideravel parcela da populagdo. Ao atentarmos para os nomes das maltas, se percebe
a ligacdo da simbologia religiosa com as igrejas. Luzianos eram os capoeiras da malta
de Santa Luzia, Lanca da malta de Sdo Jorge, Flor da Uva de Santa Rita (SOARES,
1994, p.68). Por volta do final do século ha alteragdes como surgindo Cadeira da
Senhora na Freguesia de Santana, Trés Cachos na Freguesia de Santa Rita, Franciscanos
na de Sao Francisco de Paula, Flor da Gente na freguesia da Gloria, Espada no largo da
Lapa, Guaiamum na Cidade Nova, Monturo na praia de Santa Luzia. Toda esta
complexidade comega a se organizar em dois grandes grupos por volta da proclamacao
da Republica: os nagoas ou nogos e os guaimums (SOARES, 1994, p.40).

Importante salientar que o universo da capoeiragem associava-se aos dias de
festas e aos espacos de maior liberdade de vigilancia. A pratica da capoeiragem a
aproximava do ludico, de modo que “a festa, a brincadeira e a violéncia” se
misturavam® (SOARES, 1994, p. 66). Como exemplo, era nas procissdes catdlicas, o
desfile militar e o carnaval que os capoeiras ocupavam o espaco publico.

Ainda que ndo tenha vivido o momento que descreve, a descricdo de Luiz
Edmundo do capoeira ¢ sintomatica de um imaginario coletivo da capoeiragem do
século XIX. Podemos ter uma nogao de como a imagem do capoeira estava vinculado a

praticas religiosas pela descricdo de Luiz Edmundo em livro publicado em 1938:

No fundo ele ¢ mau porque vive onde ha comércio do vicio e do
crime. Socialmente ¢ um quisto, como poderia ser uma flor. (...)
Defende aos fracos. Tem alma de D. Quixote. E com muita religido.
Muitissima. Pode faltar-lhe ao sair de casa o ago vingador, a
ferramenta de matar, até a propria coragem, mas ndo se esquece do
escapulario sobre o peito e traz na boca o nome de Maria ou de Jesus.
(EDMUNDO, 1951, p.41-42).

A leitura de jornais de época e da literatura nos mostra que a capoeiragem estava
imbricada ao espago urbano carioca. Sua aceitagdo deve-se & sua participagdo no jogo
politico, mas também a complexa articulagdo no mundo popular onde os limites entre as
diversas praticas se misturavam.

Sobre Salvador, Frederico Jos¢ de Abreu (2005), consegue demonstrar

semelhancas entre a situacdo da capoeiragem no Rio de Janeiro e de 1. Reconhecendo

5 Para além da rua, o espago das tabernas, bodegas e botequins funcionavam como espagos de reunido e
serviam também como esconderijos para as armas utilizadas pelos capoeiras: navalha, faca de ticum e
porrete.

33



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

especificidades as cidades podemos extrapolar que a repressdo, embora sentida em
ambas, foi mais incisiva na desarticulagdo da pratica na capital. O momento de maior
repressdo se estabelece um pouco antes de quando em 1890 o novo Cddigo Penal da
Republica transformava a capoeiragem de delito ou contravencao em crime (artigo 402,
do Cdodigo Penal de 1890)°. No Rio de Janeiro a repressio se deu de forma avassaladora
com a pris@o e deportacdo dos capoeiras as centenas com o objetivo de impossibilitar a
rearticulagdo das maltas dentro da cidade. Ainda que consideremos a repressdo que
também existiu em Salvador, as dindmicas seguintes nos sugere que no Rio de Janeiro
os mais importantes chefes de malta, os mais velhos, os guardides da tradicdo foram
apartados do espago social. As praticas nas cidades de Salvador e Rio de Janeiro
assumiram caracteristicas diferentes nas primeiras décadas do século XX, considerando
que em Salvador a repressdo foi menos incisiva na desarticulagdo da transmisso
cultural.

Os registros de inicio do século XX come¢am a nos mostrar uma capoeira mais
proxima do que observamos nos dias de hoje. Jodo do Rio, em Presepes, publicado em
1907, descreve uma visita a um corddo carnavalesco de negros baianos chamado Rei de
Ouros. Muitos elementos como berimbaus, palmas e pandeiros aparecem, assim como
categorias que ainda hoje sdo usadas para se definir a capoeira. Da a ideia de que se

“joga” capoeira, ao uso de termos do universo religioso como “S. Bento” e “mandinga’:

Os negros da Angola quando vieram para a Bahia trouxeram uma
danga chamada cungu, em que se ensinava a brigar. Cungu com o
tempo virou mandinga e S. Bento. (...) Jogar capoeira € 0 mesmo que
jogar mandinga. (Jodo do Rio, Presepes, 1907)

Ruth Landes (2002), antropdloga norte-americana, realizou trabalho de campo
na Bahia em 1938. Acompanhada de Edison Carneiro, Landes foi a Festa da mde
D’Agua e realizou um dos poucos registros da pratica da capoeira na década de 1930,
em Salvador. A festa que Landes descreve em A4 Cidade das Mulheres demonstra
aproximacdes entre o candomblé, o samba e a capoeira. Segundo Landes, embora a
dificil composicdo sugerisse um afastamento, o espago da feira era aglutinador das

praticas, “para mim aquela era uma exibi¢@o incongruente e maravilhosa, para os outros

¢ Cédigo Penal da Republica dos Estados Unidos do Brasil (Decreto nimero 847, de 11 de outubro de
1890), Capitulo XIII -- Dos vadios e capoeiras, Art. 402. Fazer nas ruas e pragas publicas exercicio de
agilidade e destreza corporal conhecida pela denominagdo Capoeiragem: andar em carreiras, com armas
ou instrumentos capazes de produzir lesdo corporal, provocando tumulto ou desordens, ameagando pessoa
certa ou incerta, ou incutindo temor de algum mal. (...)”

34



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

era maravilhosa e absorvente” (LANDES, 2002, p.154). Nas palavras de Edison
Carneiro: “a gente ¢ boa, todos sdo poetas. As coisas que vimos hoje na feira
prosseguem continuamente, de um modo ou de outro. (...) Talvez o candomblé ja ndo
lhe parega tdo estranho agora” (LANDES, 2002, p.158).

No relato de Jodo do Rio sobre o Rio de Janeiro ou no de Ruth Landes sobre
Salvador, percebe-se que no universo da cultura popular, mesmo com a repressdao a
capoeira se manteve como pratica social. Na figura do Bamba’, no Rio de Janeiro, ou na
roda de capoeira como espaco de vadiagdo em Salvador, a capoeira ndo apagou seus
vinculos com a identidade da capoeiragem do XIX. Mesmo com as profundas
transformagdes ¢ os distintos projetos que apontaram para novas identidades, a
observagdo de sua pratica demonstra que seus rituais sdo permeados por diversos
elementos da antiga capoeiragem, inclusive do universo religioso. Estes elementos
tornam-se uma memoria de determinado ethos que ¢ visivel na continuidade da capoeira

mesmo com as profundas transformagdes ocorridas a partir da década de 1930.

Capoeira, modernizacio e outras praticas

Ha certo consenso na literatura especializada que € posteriormente a década de
1930 que se inicia a criagdo de escolas de capoeira em novo formato em Salvador®.
Embora neste momento e ainda nas proximas décadas seja grande o nimero de registros
de uma capoeira ainda dentro do que poderiamos chamar de “informalidade”, podemos
afirmar que neste momento se comega a gestar as duas grandes escolas que marcam a
identidade da capoeira. Nas décadas seguintes, ainda que dentro de um processo
complexo que ndo cabe ser detalhado neste espaco, as escolas angola e regional
determinariam projetos que tencionam o campo continuamente. Pode-se interpretar a
partir da literatura especializada que as escolas, na dindmica de um processo de
institucionalizacdo, leva a capoeira a se afastar da aura marginal do século XIX, num

sentido de se afirmar como pratica esportiva ou cultural (VIEIRA, 1995; PIRES, 2001 e

7 Luiz Sergio Dias (2000) afirma que entre os anos 1910 e 1920 ha uma passagem do capoeira para o
“pamba”. O “bamba”, seria o herdeiro das técnicas marciais do capoeira e manteve-se imerso na cultura
popular da cidade, sendo diferente mas estando proximo a imagem do malandro que vive de pequenos
expedientes, do jogo, do contrabando, da prote¢do de zonas de meretricio e casas noturnas.

8 Estas transformagdes ndo sio exclusivas a Salvador, mas esta cidade ganha proje¢do na medida em que
hegemonicamente os mestres de capoeira baianos tornaram-se referéncia na capoeira praticada hoje. Por
exemplo, ainda que seja conhecido o trabalho de Sinhozinho na década de 1930 no Rio de Janeiro
(LACE, 1999), pouco se sabe de continuidades de seu trabalho.

35



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

2010). Neste momento a capoeira passa por um processo de transformagdo, composto
pela sistematizacao de treinos e institucionalizagdo dos espacos de sua pratica. De forma
mitica, afirma-se no universo da capoeira que, em oposi¢do a Mestre Bimba que criou o
Centro de Cultura Fisica Regional da Bahia, a Capoeira Angola ¢ organizada tendo
como referéncia Mestre Pastinha®. As figuras de Bimba e Pastinha servem como mitos
de origem!? para se pensar uma série de mudangas e continuidades. Entendo que essas
alteracdes sdo agdes reflexivas em didlogo com os processos de modernizagdo da
sociedade, urbanizagdo e imigracao.

Podemos aproximar o caso da capoeira do samba, que por volta deste momento
também passa por profundas transformagdes. Neste momento, por um complexo jogo
entre representacdo e reconstrucdo da identidade nacional, dentro do projeto varguista
do Estado Novo, tanto o samba quanto a capoeira passam a representar signos para a
identidade nacional. Neste projeto, o samba que era a voz da comunidade, passa a falar
sobre ela, passando a ser um discurso. No entanto ¢ importante perceber que este
discurso ndo se desprende totalmente da comunidade que o produz. Determinadas
alteracdes e realocacdes destas praticas no cenario da cultura nacional acontecem
segundo ag¢des reflexivas de liderancas das proprias comunidades que as mantinham.

E perceptivel no decorrer do segunda metade do século XX que a entrada da
capoeira no universo das politicas publicas para o folclore ou o esporte a afastavam do
universo marginal e a aproximavam de concepgdes que a entendiam como pratica
disciplinadora ou recurso para o turismo. No entanto, a identidade destes projetos nao
deixa de se articular numa legitimidade onde o antigo, o carater de tradi¢do da pratica ¢
central. Ou seja, neste contexto, as politicas e agdes dos proprios precisam articular o
passado, enquanto memoria da pratica, na construcdo das novas identidades. Neste
projeto ha semelhanca com o que Baudrillard (2002, p. 86) percebe na ac¢do do arquiteto
que prefere manter a viga ¢ a pedra antiga da casa ao invés de derrubar toda a casa

antiga.

® Vale destacar que ha uma complexidade pouco trabalhada que gerou certo apagamento de nomes
importantes na constru¢do ¢ manuten¢do de diversos grupos que de alguma forma compartilharam os
universos destas diferentes escolas. Sobre a capoeira angola ¢ importante o trabalho de Paulo Magalhaes
Filho (2013).

10 Marilena Chaui afirma que o mito fundador oferece um repertdrio inicial de representacdes da
realidade e, em cada momento da formagdo historica, esses elementos sdo reorganizados tanto do ponto
de vista de sua hierarquia interna (isto ¢, qual o elemento principal que comanda os outros) como da
ampliagdo de seu sentido (isto ¢, novos elementos vém se acrescentar ao significado primitivo)”’(CHAUI,
2000, p.10).

36



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Podemos também pensar nas aproximacdes entre a capoeira ¢ o universo dos
cultos de candomblé. Ja afirmava Edison Carneiro, em Candomblés da Bahia, que o
surgimento dos candomblés esteve relacionado ao ambiente urbano. Esta situagdo,
segundo algumas interpretagdes, levou a necessidade de se fechar — delimitar - o espago
da pratica com a representagdo do ambiente dos orixds (BASTIDE, 1978, p.64). Esta
leitura nos leva a interpretacdo de que estas praticas culturais definiram ao longo do
tempo posturas de afastamento da esfera do publico, visto as varias situacdes de
repressdo. Contudo, a despeito do carater violento das diversas perseguigdes que as
praticas da memoria afro-brasileira sofreram, o que se percebe ¢ que elas estiveram
presentes e resistiram de maneira reflexiva as contingéncias. Construindo um
imaginario de semelhangas e reciprocidades, no territorio que chamo da cultura popular
estas praticas definiram determinado ethos como um repertorio cultural mais ou menos
comum.

Proximo ao ocorrido com o samba e a capoeira, no momento em que estas
praticas sdo acionadas na constru¢do de uma identidade nacional, ao adaptar-se, no
universo do candomblé a negociagdo torna-se uma “treta”!'. O sincretismo ndo se
coloca como uma antitese a ldgica destas praticas, mas uma pratica de negociagdo e
sedugio gragas as analogias de simbolos e fungdes (SODRE, 2002b, p.62). Muniz Sodré
identifica um projeto de seducdo como estratégia de negociacdo, com a adequagdo de

seus espacos. Em suas palavras:

A perspectiva africana do terreiro, ao contrario, ndo surgia para
excluir os parceiros do jogo (brancos, mestigos etc.) nem para rejeitar
a paisagem local, mas para permitir a pratica de uma cosmovisdo
exilada. A cultura ndo se fazia ai efeito de demonstragdo, mas uma
construcdo vitalista, para ensejar uma continuidade, geradora de
identidade”. (SODRE, 2002b, p.57)

Foi dessa forma que diferentes elementos, do religioso ao samba, do sagrado ao

33

profano, amalgamaram-se na capoeira na definicdo de uma identidade propria: “o
batuqueiro e o capoeirista reconheciam-se como membros de um cla, publicamente
9999

identificavel pela valentia, pelo andar gingado, se ndo pela designacao de “capadocio

(SODRE, 2002a, p.27). E neste sentido também que, no imaginario de Salvador,

' Munis Sodré ao escrever sobre as comunidades negras, fala em “treta” como uma ironia, uma
malandragem, uma possibilidade de se lidar com a rigidez. SODRE, (2002a, p.15).

37



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

cendrios para diversos dos romances de Jorge Amado'?, her6is como Ant6nio Balduino
e Pedro Archanjo se identificam com trabalhadores e as familias-de-santo. No
imaginario de seus romances, a religiosidade exerce centralidade no desenrolar das
aventuras dos capoeiras demonstrando o repertério comum compartilhado que definiu

determinada identidade a pratica.

Breves conclusoes

A leitura da aproximacdo da capoeira do universo religioso do candomblé e do
samba nos traz o refor¢o da possibilidade de que a capoeira negociou a cada momento,
mas mantendo em seus rituais elementos da ordem do sagrado. Em sua estrutura ritual,
na roda de capoeira, o elemento religioso na gestualidade pode se apresentar mais ou
menos misterioso, por vezes perceptivel apenas aos iniciados. No entanto, na andlise das
ladainhas, chulas e corridos ¢ muito evidente as diversas referéncias a religido, de
maneira muito semelhante ao jongo e ao samba (DINIZ, et a/ 2015). Neste sentido, para
além da organizacdo de seus instrumentos, ao ir ao pé¢ do berimbau ou no riscado dos
dedos antes de cada jogo, ¢ visivel os aspectos da religiosidade que impregnava o
espaco popular de sua criagdo e que hoje compdem o repertorio gestual dos capoeiristas.
Alcangando os fortes vinculos entre a(s) memoria(s) e a(s) identidade(s), compreender
os sentidos para o(s) elemento(s) religioso(s) no campo da capoeira € pensar em como
este imaginario que brevemente apresentei se atualiza na dindmica da capoeira. O
reforco ou o esquecimento de determinados gestos ou cantos articula-se aos sentidos
dados a pratica. Como apontei acima, seus elementos estdo sempre em risco, no
complexo jogo de esquecimentos e lembrancas.

Apontei neste artigo algumas notas iniciais para subsidiar uma reflexdo acerca
do elemento religioso no universo da capoeira. Cabe um aprofundamento em diversas
questdes que aqui foram abordadas, assim como uma ampliagdo de fontes que sejam
mais representativas do amplo universo da capoeira. Menos do que a busca por refutar
ou ndo determinada hipdtese, penso nestas notas como uma ferramenta aberta de

reflexdo para o intricado jogo entre a capoeira e a religido. Pretendi trazer alguns

12 Assim como Edison Carneiro, Carybé e Pierre Verger, Jorge Amado faz parte de um conjunto de
artistas e intelectuais que tiveram as praticas culturais afro-brasileiras como destaque em suas obras.
Podemos destacar: de Edison Carneiro, Antologia do Negro Brasileiro, José Ribeiro, Brasil no Folclore,
Odorico Tavares, Bahia : imagens da terra e do povo, Carybé, Sete portas da Bahia, Jorge Amado,
Jubiaba e Tenda dos Milagres.

38



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

apontamentos iniciais que demonstram continuidades de uma religiosidade especifica
muito propria ao universo popular e afro-brasileiro. Pretendo na continuidade destes
apontamentos discutir de que maneira estes elementos sdo reconstruidos no cenario
mais atual, uma vez que, como apontei inicialmente, toda acdo cultural se da numa
possibilidade de recriacdo e transformacdo. Certamente as transformagdes pelas quais o
espectro religioso no Brasil passou nas ultimas décadas devem ser avaliadas e
consideradas em meio as continuidades e mudangas na pratica. Da mesma forma um
aprofundamento na compreensdo dos sentidos presentes nos projetos de continuidade da
capoeira deve ser realizado em relagdo a manutencdo de determinados simbolos como

importantes na construcdo de suas identidades.

Referéncias Bibliograficas

ABREU, Frederico José de, Capoeiras — Bahia, séc. XIX: imaginario e documentagdo,

Salvador, Instituto Jair Moura, 2005.

BASTIDE, Roger, O Candomblé da Bahia, Sao Paulo, ed.: Nacional, (Brasiliana
v.313), 2% edigdo, 1978

BAUDRILLARD, Jean, O sistema dos objetos, Sao Paulo, ed. Perspectiva, 4* edicao,
2002.

CANDAU, Joel, Memoria e identidade, Sdo Paulo, ed. Contexto, 2011.

CHAUI, Marilena, Brasil, Mito Fundador e sociedade autoritaria, Sdo Paulo, ed.

Fundagdo Perseu Abramo, 2000.

CID, Gabriel da Silva Vidal, As modernidades e a capoeira : conflitos entre o encanto e

o desencanto, Monografia, Rio de Janeiro, CCH/UNIRIO, 2004.

, O registro da capoeira como patriménio cultural do Brasil :

um estudo de caso das politicas recentes de preservagdo do IPHAN, Monografia, Rio

de Janeiro, IFCH/UERJ, 2010.

39



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

, A capoeira como patriménio cultural : na roda da memoria

quem inscreve identidades?, In. SANSONE, Livio (org.), A Politica do Intangivel,
Salvador, ed UFBA, 2012.

, A memoria como projeto: tensoes e limites do processo de

patrimonializag¢do da capoeira, Tese, Rio de Janeiro, IESP/UERJ, 2016.

DIAS, Luiz Sérgio, Quem tem medo da capoeira? 1890-1904, Dissertagdo de
mestrado, UFRJ, IFCS, Rio de Janeiro, 1993.

, Da "Turma da Lira" ao Cafajeste. A sobrevivéncia da

capoeira no Rio de Janeiro na Primeira Republica, Tese, UFRJ, IFCS, Rio de Janeiro,

2000.

DINIZ, Flavia, SOUSA, Rocardo Panfilio de, LUHRING, Angela, Capoeira, Musica e
Religido, In. FREITAS, Joseania Miranda (org.), Uma colegcdo biogrdfica : os mestres
Pastinha, Bimba e Cobrinha Verde no Museu Afro-Brasileiro da UFBA, Salvador,
EdUFBA, 2015.

LANDES, Ruth, 4 cidade das mulheres, ed.: UFRIJ, Rio de Janeiro, 2 edi¢do, 2002.

MAGALHAES FILHO, Paulo, Jogo de discursos: a disputa por hegemonia na tradi¢do
da capoeira angola baiana, Salvador, EQUFBA, 2013.

PIERUCCI, Anténio Flavio. Secularizagdo em Max Weber: Da contemporanea
serventia de voltarmos a acessar aquele velho sentido. Rev. bras. Ci. Soc., Sao Paulo, v.

13, n. 37, Jun 1998.

PIRES, Anténio Liberac Cardoso Simdes, Movimentos da cultura afro-brasileira :a
formagdo historica da capoeira contempordnea 1890-1950, Campinas, Tese,

Departamento de Historia/IFCH, UNICAMP, 2001.

40



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

, Culturas Circulares: A Formacgdo Historica da Capoeira

Contemporanea no Rio de Janeiro, Fundagao Jair Moura, Salvador, 2010.

SAHLINS, Marshall. Ilhas de historia. Rio de Janeiro: Ed. Jorge Zahar, 1999.

SOARES, Carlos Eugénio Libano, 4 negregada institui¢do: os capoeiras no Rio de
Janeiro 1850-1890, Rio de Janeiro: Secretaria Municipal de Cultura, 1994,

, A capoeira escrava e outras manifestagoes rebeldes no Rio

de Janeiro (1808-1850), Sao Paulo, ed.: Unicamp, 2001.

SODRE, Muniz, Mestre Bimba : corpo de mandinga, Rio de Janeiro, ed.: Manati,
2002a.

, O terreiro e a cidade : a forma social negro-brasileira, Rio

de Janeiro, ed.: Imago, 2002b.

VIEIRA, Luiz Renato, O jogo da capoeira : corpo e cultura popular no Brasil, ed.:
Sprint, 1995.

WEBER, Max, 4 ética protestante e o espirito do capitalismo, Sdo Paulo, ed.: Martin
Claret, 2002.

41



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

FACES DA MAE D’AGUA: SABERES DA
CONSERVACAO

Gerlaine Martini

Resumo: No presente contexto das discussdes sobre recursos hidricos, escassez e
preservacio, a figura da Mae d’Agua merece ser revisitada para fazer ressurgir a
contribuicdo dos saberes tradicionais e afrorreligiosos sobre sacralidade que se traduz
em respeito e que sensibiliza para uma atuacdo segundo concepgdes possiveis de
sustentabilidade também baseadas na representacdo religiosa popular.

Palavras-chave: Mie d’Agua, preservacio ambiental, religides afro-brasileiras.

Atualidade dos embates sobre a preservacio da agua

Estamos em tempos de crise hidrica, o que ¢ evidente no Distrito Federal e na
cidade de Brasilia em 2017, com a diminui¢do do nivel dos reservatorios ¢ o
racionamento de agua. Nao estamos simplesmente vivendo uma demanda criada por
discursos ambientalistas, produzidos paradoxalmente pelos mais favorecidos na atual
situacdo geopolitica e econdmica, como uma falsa promessa romantica, exodtica e
inalcangavel de nos salvar das conseqiiéncias desagradaveis de um estilo de vida
urbano-industrial. Um problema concreto bate a nossa porta e se configura como
resultado de décadas de mé gestdo ambiental diante de um ciclo de estiagem climatica.
Paralelas ao nosso problema local imediato, a partir de uma perspectiva centrada no
ambito global, surgem discussdes cada vez mais proximas e mais focadas na busca de
solucdes para os problemas gerados pela falta de agua e para a prevencao deles.

Em abril de 2017, foi realizada em Brasilia a segunda reunido de consulta do
Oitavo Forum Mundial da Agua!, a ser realizado nesta cidade em 2018, com o tema
geral “Compartilnando Agua”. Apos a consulta, varios questionamentos fizeram
surgir um Férum Alternativo Mundial da Agua (FAMA 2018) langado em setembro de
2017, cujo tema ¢ a prioridade ao direito a dgua e que pretende se contrapor a visao

desse recurso como mercadoria, evitando uma perspectiva das corporagdes mundiais

1 Organizado pelo Conselho Mundial da Agua (WWC), com objetivo de encontrar solugdes para a gestio
dos recursos hidricos em termos mundiais. Em 2018, sera realizado entre 18 e 23 de margo em Brasilia, ja
tendo ocorrido em Daegu (2015); Marselha (2012); Istambul (2009); Cidade do México (2006); Kyoto
(2003); Haia (2000); e Marrakesh (1997).

42



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

interessadas no valor mercantil da dgua, que estaria contaminando as outras instancias
de discussoes.

Nesse dialogo a respeito da defesa de direitos e interesses diversos sobre a
possibilidade de acesso a agua e de seu manejo, as comunidades de povos tradicionais,
cujo estilo de vida depende da conservagdo de ambientes de natureza preservada,
aparecem como um lugar onde podem surgir solucdes alternativas e eficazes em termos
de sustentabilidade. Mais uma vez, os povos indigenas vém sendo considerados como
guardides da agua, um discurso que eles utilizam a seu favor de modo estratégico,
mesmo sob os avisos daqueles que pensam que tal consideragdo é a continuidade de um
imagindrio colonial objetificante que realiza equivaléncia entre indigenas e natureza e
que mais recentemente os naturaliza como protetores ambientais.

Apesar dessas controvérsias, povos representantes da Terra Indigena Munduruku
na area do Alto Tapajos/PA e das Terras Indigenas Kaingang na margem do rio
Tibagi/PR compareceram ao Forum Cidaddo dessa segunda reunido de consulta do
Forum Mundial de 2018, ndo exatamente como guardides, mas como reivindicadores e
sensibilizadores da comunidade internacional. Eles relataram desafios vivenciados em
suas terras com relacdo aos recursos hidricos, como o impacto das hidrelétricas e a
polui¢do que prejudicam a subsisténcia e a saide — isto como parte dos problemas
politicos estruturais que os povos indigenas enfrentam no contexto nacional.

Apesar do recente arquivamento do processo de licenciamento da maior
hidrelétrica planejada para o rio Tapajos, o povo Munduruku reivindicou alternativas de
energia’ porque o processo de construgdo de barragens prejudica sua situagdo
socioambiental especifica. H4 contaminagdes, como a da lama de garimpo ilegal nas
cabeceiras do rio Jamanxim no Médio Tapajos, sendo que algumas aldeias bebem agua
do rio. No Alto Tapajos, ha dois empreendimentos hidrelétricos que matam os peixes,
como no rio Teles Pires/MT-PA, onde o boto-cinza e os tracajas passaram a morrer. Por
isso, reivindicam uma pesquisa independente para diagnostico da agua e um projeto de
construcdo de pogos artesianos, além da demarcagdo de terra do Médio Tapajos.

Na area indigena Kaingang, ha quatro empreendimentos hidrelétricos, trés no rio
Tibagi e um no Apucaraninha. A Usina Hidrelétrica Maua causou desnivel do rio,

impedindo o uso da pesca tradicional Pari, com cercado de pedra e esteira de taquara’

2 A energia solar e a eélica tém sido abordadas, por ambientalistas, como provaveis fontes menos
impactantes.
3 Armadilha para o peixe, conduzido ao aprisionamento em artefato de taquara ou madeira.

43



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

(que terminam sendo levadas embora pelo rio), e resultou em morte de peixes. Ainda ha
preocupacdo com a poluicdo por causa da producdo de papel e celulose, bem como dos
desfolhantes da agricultura da soja que podem contaminar a agua.

Essas experiéncias foram partilhadas com integrantes de outros povos
tradicionais que participam do Férum Indigena Mundial sobre Agua e Paz, o povo
Hopi-Tewa do sul do estado do Arizona (EUA) e o Cree de Manitoba (Canada)*. Nesse
dialogo, mais uma vez, foi levantada a dimensdo sagrada da agua como aspecto
fundamental, um saber que os povos tradicionais detém e que sensibilizaria as pessoas,
criando maior envolvimento ¢ interesse na promog¢do da sustentabilidade e no
Compartilhamento da Agua, objetivo e tema do férum. Tanto que o programa indigena
foi considerado ponto focal da agenda de atividades do Forum Cidadao.

Vale a reflexdo de que comunidades quilombolas poderiam se somar ao
programa indigena, lembrando que também atravessam impactos que afetam os ciclos
dos rios, como Oriximinad no Rio Trombetas (PA) com a exploragdo da bauxita ou os
quilombos no Rio Ribeira de Iguape (SP/PR) e seu estudrio, perante hidrelétricas e
transposi¢do, bem como o aterramento de braco do Sao Francisco para construcdo de
ferrovia, que prejudica lagoas e ilha fluvial nas comunidades de Bom Jesus da Lapa
(BA) .

Mas o debate em torno da dgua ndo parou no pré-forum. O peso do trabalho
voluntario para minimizar o grave incéndio no Parque da Chapada dos Veadeiros em
outubro, mesmo com a baixa umidade relativa do ar, reuniu diferentes habilidades
profissionais, todas imprescindiveis, trazendo a percep¢do da necessidade de
abordagens multidisciplinares do tema. Apesar da visivel desvalorizacdo, em termos de
fomento a pesquisa, desse tipo de abordagem, a
transdisciplinaridade/interdisciplinaridade serd perspectiva do Semindrio Internacional
Aguas pela Paz em janeiro de 2018, evento preparatério para o Forum Mundial.

Serd esse o momento de olhar para os recursos hidricos de uma perspectiva
sagrada, ou seria essa uma atitude superficial de exotizagdo sem saida? E possivel que
as variadas percepc¢des dos povos tradicionais sobre a interdependéncia entre os seres

humanos e o ambiente nos aportem um envolvimento € um engajamento maior em

4 Coincidentemente, estavam presentes trés lideres mulheres nesta discussdo, do povo Munduruku, do
povo Hopi e do povo Cree.
5 Sobre racismo ambiental nessas situagdes, ver Moreira (2008) ¢ Gonzaga (2017). Embora fonte
alternativa, o recente impacto do complexo fotovoltaico proximo as comunidades de Bom Jesus da Lapa
ainda precisa ser analisado.

44



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

relagdo a sustentabilidade, sobretudo para aqueles que vivem o conforto tecnologico de
uma era urbano-industrial? Nao ha resposta monolitica, mas alternativas e busca de
caminhos viaveis. Afinal, essa visdo da agua, ndo como um mero recurso a ser utilizado
ou mercadoria, mas como um territorio que guarda sua autonomia, que atua como um
outro sujeito e que tem seus mistérios ndo nos ¢ tdo alheia assim. Esse resgate também

pertence aos Didlogos Calunduzeiros®.

Revisitando a Mae d’Agua nas tradicoes afro-brasileiras: agua que se

traduz em maternidade e preservaciao

Em termos de uma dimensdo sagrada das aguas, a terra brasilis possui uma
representacdo que pode ser considerada predominante em nosso imaginario ou um lugar
de convergéncia: a Mie d’Agua. E ela ¢ maultipla. Os povos indigenas que aqui
habitavam e os que ainda habitam, ao lidar com a materialidade da agua, apresentam
grande diversidade de concepcdo e alguns entendimentos que podem nos escapar, mas
ha temas recorrentes que se tornaram e agora nos sao acessiveis, inclusive como saberes
de sociedades que ndo permaneceram eternamente opacas ou demasiado alheias a
maneira de ver dos que aqui aportaram e dos que pesquisaram esse processo (e vice-
versa), como nota Phillippe Descola (2006: 176) que estudou o modo de vida
amazonico dos Achuar’, cuja representacdo do mundo das dguas carrega um modelo
ideal de sua sociedade.

Essa reflexdo chama a atencdo para ser possivel falar em convergéncias de
representacdes ¢ significados apenas se forem evitadas versdes extremistas. As
representacdes de povos tradicionais, numa sociedade mundializada pos-colonial, ndo
atuam reduzidamente apenas como visdes de seres exoticos inalcancgaveis € nem como
de seres totalmente globalizaveis e mercantilizaveis. Existem pontes e entrelagamentos
que escapam a objetivos de total exclusdo, exploragio e dominio. E preciso ficar atento
para que o argumento do exotismo e da apropriacdo ndo impega de perceber que
existem epistémes alternativas, outras pedagogias e espagos educativos e outras
maneiras de sentir ¢ conceber o mundo e que estas ja vém interagindo desde o momento

dos encontros.

6 Atividades de Extensdo do Grupo de Estudos sobre Religides Afro-Brasileiras.
7 Amazonia equatoriana (e também peruana).

45



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

A Mie d’Agua chega vivida ao nosso cotidiano do agora com este sabor de
encontros e entrelacamentos para nos expressar qual relacdo nos foi ensinada para com
este elemento, externa e interna, com a propria agua e marés de nossos corpos, que
historia viemos construindo e o que € possivel extrair do imaginario sobre as aguas
dessa terra, com seus seres, suas agéncias ¢ inteligéncias e mesmo com suas divindades.
Com essa predisposicdo, pretendo fazer algumas incursdes sobre este mundo ainda
vigente, aqui no quadrante sul do globo, das aguas sacralizadas, mas ndo separadas e
sim em transagdo permanente com a realidade dos que nelas matam sua sede. Para isso,
irei revisitar, mais uma vez, alguns autores que escreveram a respeito da Mie d’Agua.

Sobre os registros mais antigos a respeito de lendas da Mie d’Agua, Luis da
Céamara Cascudo e Manoel Querino mostraram-se interessados na recorréncia do tema e
em sua origem. Camara Cascudo (1940/2002) descreveu como a Mie d’Agua se
consolidou como mito brasileiro e observou que os espiritos aquaticos indigenas
relatados pelos primeiros cronistas ndo possuiam caracteristicas maternas nem
sedutoras/encantadoras ao analisar as historias do Ipupiara (nome de origem tupi, “um
homem-peixe feroz saindo da dgua para matar”) que chegam aos dias de hoje como
historias do Caboclo ou Negro da Agua. Ao mesmo tempo, ele argumentou que a
teogonia indigena predominante que se apresentou nos primeiros contatos com o0s
europeus girava em torno da figura materna: “O indio dizia que tudo neste mundo tinha
uma Mae. Devia haver uma Ci para todas as espécies animais, vegetais e minerais. O
Sol era a Mae dos Viventes e ndo o Pai” (op. cit.: 153). No entanto, as dguas so estariam
identificadas com um ser-mae através da cobra gigantesca que também povoava esse
imagindrio indigena: “Cada igarapé, rio, lago, tem sua Mae e esta s aparece como uma
serpente enorme. Nao tem piedade nem aplaca a fome” (op. cit.: 154). Ou seja, a Cobra
Grande estava longe da forma fisica humana e de atributos do cuidado materno.

A familiar lara, que mora num palacio no fundo dos rios, ¢ vista pelo autor como
uma tradicdo dos brancos que vicejou no ambiente colonial. Essa personagem estaria
relacionada a Moura Encantada ibérica e a Lorelai germanica, por sua relagdo com
palacios debaixo da agua, a guarda de tesouros, a beleza e a seducdo que pode afogar.

Ao lado da Iara teriamos o ciclo do Boto, conhecido como Uauiara, um ser
masculino sedutor que sai das aguas em forma de homem e engravida as mulheres, mas
que s6 afoga gravidas que andam de barco pelos rios. Podemos constatar que casos

relacionados a lara e ao Boto - segundo o autor, muito conhecidos nos estados do

46



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Amazonas e Para - continuam povoando o cotidiano de historias populares em 2017 e
fazendo parte do mundo dos encantados que habitam as dguas nesses estados.

Mundicarmo Ferretti (1985: 56) nota nessa area um forte culto afro-brasileiro de
entidades conhecidas como caboclos da 4gua: “Na Mina maranhense predomina a linha
de agua salgada e da mata, enquanto que na Cura, a de agua doce ¢ a dominante.
Afirma-se, no entanto, que em Belém a de agua doce ¢ também predominante na Mina-
nago”.

No entanto, embora “estranha a mitica ameraba”, conforme Camara Cascudo, a
Iara dos rios ¢ muito semelhante a alguns relatos indigenas contemporaneos® sobre o
povo que habita o fundo das aguas. Porém, Camara Cascudo acredita que isso ja é
produto do contato com os europeus. Mas creio que valeria uma revisitagdo do tema em
consulta a pajés e xamds. E, no entanto, o autor enxerga o elemento fundador materno
da nossa Mae d’Agua como primordialmente indigena. A forma e o canto que encanta,
amenizando uma mae cobra talvez terrivel, seriam elementos mais europeizantes.

Quanto a forma fisica da Mie d’Agua, a imagem do que para nosso vocabulario
se convenciona chamar de sereia’ (uma mulher com cauda de peixe), teria origem
europeia, inclusive muito relacionada ao periodo das primeiras navegagdes
transatlanticas, que veio se sobrepondo as caracteristicas que vinham convergindo,
oriundas também de outros encontros que se davam no Brasil colonial.

Camara Cascudo tentou rastrear as maes d’agua africanas no Brasil - que aqui
também ja teriam chegado como “maes”- e reparou na Kianda dos kimbundos e na
Kiximbi dos mbakas (das quais aceita a definicdo como “sereias” africanas), assim
como enfatizou Oxum e lemanja (iorubanas), definindo uma devogao propria para elas
em nosso territorio, no culto confundido com as égides catolicas: “Mas se as Maes-
d’Agua africanas tém sua liturgia e fiéis devotos, o culto ndo lembra a Jara, tio europeia
em tudo. A materializacdo de lemanja ¢ Oxun em Sereias, como Nina Rodrigues viu e
Manuel Querino fotografou, ¢ trabalho local, assimila¢do da sereia branca com a cauda

de peixe” (op. cit.: 158). Para o autor, falando em 1940 (data de seu prefacio a obra), a

& Em alguns exemplos, nos grupos xinguanos, os mamaen moram em buracos secos no fundo das dguas
(Agostinho, 2009); os Karaja reatualizam sua origem na agua em rituais masculinos com espiritos
aquaticos (Cavalcanti-Schiel, 2007); os Tukano contam da jornada originaria pelas aguas na Cobra
Grande e do peixe-gente piratapuia (Tukano, 2017) e os Achuar (partilhando cosmologias amazodnicas)
tém relato proximo ao da Iara. Daniel Munduruku (2004) recria a visdo de seu povo em Sabedoria das
Aguas. Os Kaingang enxergam uma forca terapéutica na agua corrente (Silva, 2002).

9 A palavra grega define mulher passaro que encanta, mas a imagem ¢ de uma nereida ou oceanide com
cauda de peixe. As naiades seriam ninfas aquaticas ndo marinhas. Ondina ¢ termo latino
(undine)/germanico abrangente, podendo ser sindnimo de naiade.

47



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

“sereia” dos cultos afrorreligiosos ndo teria aparicdo - sendo seu “fetiche”, antes da
sobreposi¢cdo da imagem da sereia, “apenas a pedra marinha” (idem) — e nem encantaria
pessoas!®, como agora acontece com a Mie d’Agua do século XXI, mesmo a
africanizada, inclusive na teledramaturgia nacional.

Na década de sessenta, em Made in Africa (1965/2015), Camara Cascudo, em
busca de reciprocidades culturais entre Africa e Brasil, retomou a Kianda no capitulo
“Sereias de Angola”. Ele se aprofundou no assunto!! ¢ a descreveu vivendo nas aguas
salgadas ao redor de Luanda e por toda orla do Atlantico angolano. Ela teria tido um
culto especifico na Ilha de Luanda com uma sacerdotisa chamada quilamba (nome
aportuguesado), e seria ainda agraciada com banquetes (mesa depois oferecida ao mar)
e dangas tradicionais (atualmente associadas ao semba) na praia em determinadas
datas'?, o que nitidamente interessava ao autor, conforme o culto a “sereia do mar", que
ficou mais conhecida pelo nome de lemanja, foi se alastrando e se consolidando por
mais capitais litordneas do Brasil (Neves, 2008) — através da umbanda de forma mais
publica a partir de 1952 no Rio de Janeiro (Labanca, 1973: 59), mas também em Sao
Paulo na mesma década, embora Jamil Rachid (1973: 12) tenha situado a origem da
descida até Santos para cultuar a Mae d’Agua na década de quarenta ou trinta.

A Kianda angolana poderia aparecer na forma humana, na de um grande peixe
ou como presenga invisivel. Embora afirme ndo possuir cauda de peixe, Camara
Cascudo relacionou sua imagem com o que chama de sereias angolanas de pele negra,
em oposicdo as sereias sempre brancas da Bahia (lembrando que ele fala, nesse
momento, a partir de 1965) — tocando no assunto do embranquecimento da sereia.
Depois de Querino e Nina Rodrigues (por ele mencionados como fonte na descricdo
mais antiga de imagem de sereias em cultos afrorreligiosos), Ruth Landes (2002: 216)
em seu relato do final da década de 30, encontrou boneca semelhante no presente da
Festa da Mée d’Agua de Sabina, onde a “deusa Janaina” era vista num barco de papeldo
prateado, feita “de louga cor-de-rosa, de fei¢cdes brancas, de formas robustas, peitos
fartos e rabo de peixe. Tinha cabelos castanhos e lisos que lhe caiam pelas costas (...)”.

A sereia era acompanhada de duas bonecas menores parecidas com ela, de

10 O autor termina ndo mencionando outros escritos anteriores sobre culto da Mae d’Agua, que podemos
encontrar citados no apanhado feito por Teresinha Bernardo (2003), dentre eles o capitulo “O ciclo da
mie: os mitos das dguas” de Arthur Ramos (1934); “Presente a mie d’agua” de Edison Carneiro (1934) e
“Dona Maria” (1937); o capitulo de Mar Morto, “A Iemanja dos cinco nomes” de Jorge Amado (1937); e
o que Landes escreveu sobre ela em Fetish Worship in Brazil (1940).

11 Um de seus informantes era Oscar Ribas, referéncia na area (Neves, 2008).

12 Cultuada ndo s6 na praia, mas também na Lagoa do Ibendoa, ainda, em 2013 (Mendes, 2013).

48



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

representacdes de harpa e de cores emblematicas do dia (azul e branco). Por algumas
décadas seguintes, a sereia cada vez mais popularizada fora das casas e também fora de
Salvador, manteria a tez mais clara - o que so esta se modificando nos dias atuais.

Parece que o embranquecimento da Mae d’Agua brasileira se deu por, pelo
menos, duas vias proprias da europeizagdo transatlantica: o rabo de peixe do bestiario
fantastico dos navegantes e a marianizacdo - em sua expressdo mais recente, a
moralizagio da imagem da Mae d’Agua (condensada em Iemanji) através de uma
vertente bem sucedida da umbanda nessa empresa, o que manteria apenas o aspecto
materno docil, na tentativa de alijar Ilemanjad da sexualidade e daquilo considerado
transgressor ou terrivel, segundo Monique Augras (1989/2000). A propria Kianda
também teria atravessado estes processos em paralelo, ao menos na literatura luso-
angolana, conforme Silvio Ruiz Paradiso (2011: 265): “Nossa Senhora da Graga, cuja
iconografia revela manto azul, cabelos longos soltos e pés a mostra ¢ a representacdo
que costurou a imagem sincrética dela — Kianda”. Percebe-se a forma de se retratar a
Mie d’Agua que nos ¢ bastante conhecida e faz parte da representagdo mais recente
dela, “que superou em muito a imagem antiga da sereia ou da grande mae cujos seios
descem até o chao” (Augras, op. cit.: 29) e que quase se impds como representacdo
singular. Como sabemos, a imagem, tida como a Unica de origem exclusiva da
umbanda, evidencia fortes tragos marianos, tenha sido inspirada por babalaé do Rio de
Janeiro (que Rachid néo especifica, op. cit.: 10) ou vista por Dalla Paes Leme na baia de
Guanabara nos anos 50.

Embora transitando entre os extremos da mae cobra terrivel e da mae abstraida
do mundano, ainda assim a Mae manteve sua relagdo com o mundo natural da agua,
provavelmente em razio da Méie d’Agua africana que chega multipla até nés. Camara
Cascudo prossegue em seu texto explicando que, ao norte de Angola, a divindade
marinha apareceria como Mituta. E a Quituta (aportuguesado) se caracterizaria como
sereia habitando aguas, montes e matos, junto com Quiximbi (aportuguesado), que
habitaria as lagoas angolanas podendo surgir esporadicamente como um ser masculino...
Mais uma vez o autor reparou que o aspecto da seducdo tipico da lara se encontraria
ausente nessas habitantes das dguas angolanas.

Silvio Paradiso (op. cit.: 259), autor mais recente, segundo conclusdes mais
atuais de especialistas, viu Kianda de forma menos estanque como a sereia negra do mar
e do rio, mudando de nome a medida que se adentra do mar para o interior através dos

rios, ainda sendo Kianda no rio Kwanza que banha a cidade de Luanda. No avango para

49



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

o interior, a denominacdo Kituta ficaria mais evidente e seu nome Kiximbi seria um
termo mais antigo designando o mesmo.

Nesse sentido, e por denominar de forma mais recorrente todos os tipos de
aguas, o nome da Kianda terminou concentrando em si mais generalizagdes, cada
ambiente aquatico tendo sua Kianda, sendo ela a “encarnagdo do proprio meio aquatico”

— embora adquirindo uma cauda - segundo informacao de Fernando Ribeiro (2006):

O que escrevi resultou da minha convivéncia com angolanos de varias
origens geograficas e étnicas. Destes angolanos, os mais cultos (no
sentido europeu do termo) eram oriundos de Luanda e arredores. Eram
estes que, por vezes, teorizavam um pouco sobre os assuntos
abordados nas conversas ¢ me ensinavam um pouco do quimbundo
correspondente. As conversas que tive com todos eram feitas em
portugués. A palavra que todos usavam para a kianda era, por isso,
"sereia". Todos eles sem excepcdo, fossem do Norte ou do Sul, do
Leste ou do Oeste, descreviam as sereias como seres que apareciam
sob a forma de mulheres com rabo de peixe. Influéncia europeia?
Talvez, mas ndo deixo de lembrar o facto de ndo ter encontrado
ninguém que mas descrevesse com outro aspecto.

Desta forma, Kianda como Mie d’Agua alcanga o patamar de figura angolana
emblematica que aparece na obra de grandes escritores literarios, podendo até ser
interpretada como uma alegoria da rebeldia anticolonial. E ¢ amplamente celebrada por
varias partes de Angola, Congo e Reptiblica Democratica do Congo (Paradiso, op. cit.:
259).

Por uma formagdo étnica semelhante, existiria também uma contribuig¢do
mogambicana para a condensagio dessa Mie d’Agua africana regional (ou talvez
“metaétnica”, cf. Parés, 2006: 26), através de Nzuzu, do povo shona, que curiosamente
atrairia criangas para suas aguas para ensinar-lhes seus saberes (pelos conhecimentos da
adivinhagdo) e para lhes tornar curandeiras. Ela viveria nas aguas doces acompanhada
de uma cobra chamada Nyoka, que se libertaria quando a agua se tornasse suja
(Paradiso, op. cit.: 260). Mesmo Nzuzu ndo nos ¢ completamente alheia'®, porque
converge similarmente a nossa visdo da lara e da Cobra Grande ¢ a aspectos especificos

que Iemanja toma no Brasil.

13 Yeda Pessoa de Castro (1980: 16) nota como o trafico se dirigiu momentaneamente para Mogambique
em fins do século XVII, trazendo contribui¢des linguisticas. Kabengele Munanga (2009: 95) vé a marca
mogambicana no Brasil em pecas de ferro. A danga chamada mogambique ainda hoje integra a congada
em MG ou existe independente em SP e GO (Lody, 2006).

50



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Ainda segundo Paradiso de acordo com autor angolanista (op. cit.: 259), Kianda
viria do verbo “sonhar” em kimbundo, o que a relacionaria, como divindade marinha, a
comunicacdo com o mundo ancestral dos antepassados. Esse papel € relacionado por

Ribeiro a uma denominagao bastante divulgada no Brasil, pelo termo “calunga’:

O mar também tem a sua sereia, como nao podia deixar de ser. Em
quimbundo, o mar chama-se kalunga, mas a sereia nao se
chama Kalunga. Este nome ¢é aplicado a um outro ser sobrenatural,
chamado Kalunga Ngombe ou Kalunga Ngumba consoante as regides,
que € o espirito que preside ao reino dos mortos. Por vezes, em vez de
se dizer que alguém morreu (uafit) diz-se que o falecido foi levado
por Kalunga (Kalunga ua mu ambata). Este nome kalunga estd
portanto associado a algo que ¢é eterno, como a morte, ou imenso
como o mar. Em umbundu, Kalunga significa Deus. A sereia do mar,
por conseguinte, ndo tem nome proprio. Pelo menos, eu nunca o ouvi.
Ela ¢ simplesmente chamada kianda. E a Kianda por exceléncia,
escrita com K maiusculo, a Sereia das sereias. Quando em Angola se
fala na Kianda, sem se especificar de qual delas se trata, ¢ a sereia do
mar que as pessoas se referem. Ela é a mais poderosa de todas as
sereias, cujos caprichos os pescadores procuram aplacar com
oferendas. A Kianda em Angola e lemanja no Brasil sdo uma e a
mesma sereia.

, .

As reciprocidades sdo enormes. Tanto que o termo “calunga” ¢ muito usado nas
cantigas de umbanda para se referir ao mar presidido por Iemanja (calunga grande) ou
ao cemitério (calunga pequena). Nina Rodrigues (1906/1933/1988: 257), segundo
descricdo de D. Jodo Nery, ja& havia notado o uso do termo “carunga” para designar
ritualmente o mar, ao qual se pedia licenca, na antiga pratica da cabula.

Ribeiro também informa que a Kianda de Angola ¢ provedora de tesouros (a
moda mourisca), mas os toma de volta, se vé aumentar a ganancia e a falta de memoria
sobre a origem dessa riqueza, além de punir, podendo fazer uma comunidade inteira
ficar encantada no fundo das dguas (uma imagem proxima da terra dos encantados por
aqui). Essa relagdo com tesouros assemelha-se a da narrativa do conto “A Mae D’Agua”
de Basilio de Magalhaes, selecionado por Zora Seljan (1973). Nele, um lavrador pobre
apanha, a for¢a, uma moga que colhe escondida favas'* que ele cultiva perto de um rio,
quando de repente ela concorda em se casar com este sob a condigdo dele nunca
“arrenegar de gente de debaixo da 4gua”. Nesse matriménio, o homem se torna
prospero, mas a moca testa sua paciéncia fazendo com que termine quebrando a

proibi¢do e com que ela volte para o seu lar aquatico, levando toda riqueza produzida a

14 Oferenda tipica da Mae d’Agua segundo Querino (1938).
51



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

seu lado até entdo, que ela chama enquanto cantarola um refrdo que ¢ a palavra
“Calunga”'.

Apesar das reciprocidades de caracteristicas, os nomes conhecidos das senhoras
das 4guas nas tradigdes congo e angola que se formaram no Brasil'® ndo referenciam de
forma recorrente a denominagdo Kianda, embora possam usar igualmente “Iemanja”
como pardmetro - como termo que designa o meio aquatico. Jodo Angelo Labanca (op.
cit.: 68-9), falando como sacerdote da umbanda, mencionou ladandalunda como nome
de Iemanja e Dandalunda como uma Iemanja de Angola, assim como Caiala sendo uma
Iemanja do Congo'”. Ja Esmeraldo Santana, conhecido como Xicarangomo do Tumba
Jungara (1984: 41), a partir do candomblé de Salvador'® de tradigdo angola, falou de
Iemanja como Caiaia ou Caiari, porém de Dandalunda como correspondente a Oxum
iorubana (assim como Quissimiguia Meid). Nelson Nogueira (2017, no prelo) que é
Tateto Nepanji, ligado a tradicdo do Bate Folha, compara Ndandalunda/Ndangualunda
Kisimbi Keuamaza com Oxum e Kaiari/Ndandalunda Kukétu Kaité com Iemanja. José
Béniste (1999/2016: 94) reafirma lemanja como Kaiala e acrescenta o termo Kukueto,
classificando Dandalunda e Kissimbi também como Oxum, em uma tabela de
equivaléncias entre inquice, orixa ¢ vodum. Gisele Cossard (2006/2014) afirma que
Dandaluna, Dandalunda e Kissimbi correspondem a Oxum, enquanto Kaya e Kaiala (do
quicongo mbu-ayala, significando oceano, vasto mar) a lemanja. Segundo o comentario
do sacerdote Francisco Ngunz'tala a Fernando Ribeiro (2006), o culto das Kiandas no
Brasil prevaleceu sob os nomes de “Mam'etu Kissimbi, Mam'etu Nda nda Lunda,
Mam'etu Kaiala ¢ Mam'etu Nzumba, todas ligadas as aguas doces, ao mar ¢ aos
charcos”. A respeito das correspondéncias, Cossard (op. cit.: 64) reflete: “Existe uma
semelhanca entre os Inquices e os Orixas, que talvez ndo existisse no principio, mas que

talvez foi se acentuando com o tempo”!°.

99 G

15 Ao comentar o conto, Cimara Cascudo (2002:159) ja afirmava que no idioma “quioco”, “calunga”
queria dizer “mar”.

16 Segundo Gisele Cossard (2014: 64), ¢ muito dificil encontrar a origem dos inquices cultuados no Brasil,
por haver poucos registros da religido antiga praticada no Congo e em Angola, pela evangelizagdo ter
comegado em Angola muito cedo com a chegada dos portugueses e ter sido muito propagada.

17 Roger Bastide (1960/1971: 272) formou um quadro comparativo anterior, mas sO menciona
Dandalunda como equivalente a Iemanja dos Angolas e Panda/Kaiala como dos Congos.

18 Onde se reencontra referéncia a uma tradi¢do tida como “angola” e outra como “congo”, sendo o
Tumba Junsara terreiro raiz de tradigdo angola e o Bate Folha terreiro raiz de tradigdo congo-angola. Os
inquices de ambas s@o oriundos do antigo Reino do Congo, cuja area cobria partes de paises atuais como
Angola e as reptblicas congolesas (cf. Munanga, op.cit.: 71-2).

® No entanto, onde nos orixas se veem diferentes qualidades para uma mesma divindade, entre os
inquices as diferencas de uma denominagdo a outra marcam divindades distintas mesmo se o dominio ¢
proximo.

52



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

O Nzo Tumbensi Itapecerica da Serra (2008) apresenta pesquisa (com fonte em
pesquisadores, dicionarios e comunidade candomblecista) dos termos que designam
divindades dessa mesma origem no Brasil. Interessante notar que dentre as aquaticas
temos Kianda, Kiximbi; Ndanda Lunda/Ndanda Lunga/Ndanda Kalunga/Samba
Kalunga - com explicagdes do que ¢ proprio ao kikongo mais kimbundo, ou ao
ambundo e bakongo — sendo Ndanda Kalunga provavel ser feminino cosmogonico e
Samba Kalunga dama do mar com grande festa anual. Kukuete e Kituto estariam no
elemento terra.

Verificada a maior popularidade de Kissimbi, Kaiala, Dandalunda e Kalunga
como Mies d’Agua divulgadas no Brasil, a Kianda africana se define como divindade
ocednica africana abarcando as denominagdes de agua doce que é o prototipo do que
aqui recebeu 0 nome de Iemanja. Ha uma confluéncia entre ambas.

Embora a Iemanja brasileira seja um termo com fungdo semelhante a de Kianda
na generalizacdo das divindades das aguas, sua origem ¢ localizada, assim como a da
deusa da Ilha de Luanda. Susanne Wenger (1990), austriaca convertida aos orixas,
sacerdotisa de Oxala em Oxogbo (Nigéria), cujo trabalho procurou abordar o culto aos
orixas de modo menos fragmentario entre as divindades dentro da propria Nigéria (cf.
Mckenzie, 1976/1987: 136), enxergou o papel da lemanja originaria de maneira
bastante especifica: Yemonja seria mae de Xangd e, como um rio onde ¢ senhora dos
peixes, seria o rio Ogun que atravessa a cidade de Ibadan (atual SO da Nigéria). Este
quase despareceria na estacdo seca, mas na chuvosa causaria muitos prejuizos,
precisando ser aplacado duas vezes ao ano pelos sacerdotes de Yemonja. Para Wenger,
Oxum ¢ quem poderia ser considerada, a partir de maior abrangéncia nessa regido,
como a deusa das Aguas da Vida ja que, segundo a autora, todas as comunidades
iorubanas a veneravam. Em sua abordagem, Iemanja ficou mais restrita em seu campo
de agdo do sagrado a uma linhagem real interior e a um rio perigoso local (que, alias,
desagua na lagoa de Lagos no litoral nigeriano) - a autora ndo fez nenhuma mencao a
Yemoja em 1fé*, por exemplo, como Mckenzie (op. cit.: 137).

Apesar de tido como repentinamente transbordante, o rio se chama Ogun por ser
um rio que carrega remédios, conforme a lenda da formagdo de sua nascente, proxima a
Saki no estado de Oyo na atual Nigéria. Nela, Ekunfumi esposa de Okere Akinbekun, o

primeiro monarca local, foge ofendida pelos comentarios do marido (que nos lembra o

20O Jocal onde Iemanja tropega e seu corpo se expande como um rio pode ser relacionado a denominagdo
de Ifé.

53



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

arrenegar do povo d’agua) e, ao ter sido perseguida pelos emissarios do rei, derruba o
pote de remédios que carregava (agua com ervas) criando com este ato a nascente -
como as cabacinhas de Ilemanja que produzem riquezas ao serem quebradas no conto
recolhido por Nina Rodrigues (1906/1988: 211) “A menina caiton ou comboga”. Nao ¢é
a toa que Pierre Verger (1957/1999: 302) encontra em um oriki (recitacdo da origem) de
Iemanja titulos como Okun onilaiye ologun: mar dona do mundo e do remédio. A
variante dessa historia conhecida nos candomblés do Brasil ¢ muito parecida, mas
transposta para uma ambiéncia mais litoranea.

Segundo Alfred B. Ellis?!(1894), quem habitaria a faixa litorAnea de Lagos onde
desagua o rio Ogun (de Iemanja) seria o orixa Olokun (um senhor do mar de pele negra
e cabelos longos), casado com Olokunsu ou Elusu, que também teria forma humana,
porém feminina, cabelo longo, parte do corpo com escamas, pele branca®> e que
detestaria que se apanhassem peixes em sua area. J4 Olosa, mais generosa com seus
peixes, cuidaria da lagoa de Lagos, e seu nome foi conhecido na Bahia como um tipo de
Iemanja (Verger, op. cit.: 296), ao menos nos anos 50, porém ndo popular. A Olosa
africana de Lagos, segundo Ellis, era afeita aos crocodilos e foi casada com seu irmao
Olokim, ambos com forma humana e longos cabelos. Nesse rastreamento da mae
Iemanja nigeriana, a cauda do peixe ndo surge até entdo, mas sim a ligacdo com outras
divindades litoraneas, sendo-lhe mais proprio nessa regido o dominio de um curso de
agua doce.

Olokun ainda se expressa mesmo no interior, que o vé feminino. Margareth T.
Drewal (1992: 74; 57), durante pesquisa em 1986 na regido Ijebu (a leste do rio Ogun),
relata ritual pré-iniciatico em que se faz mengdo ao sucesso de uma divindade ao
retornar de sua jornada para visitar “a deusa do mar Olokun” (no feminino), sendo a
agua a fonte de toda vida, riqueza e prosperidade e a massa de dgua sobre a terra
personificada na cosmologia [jebu como Olokun, “a divindade do mar que por extensdao
domina todas as aguas”, o que inclui a agua do ventre materno que a crianga atravessa

ao nascer. Isso lhe faz afirmar que ndo € por acaso que “entre os Yoruba rios e corregos

21 De acordo com Verger (apud Augras, op. cit.: 26), este autor chegou a copiar o missionario padre
Baudin, anterior em cinco décadas. Nina Rodrigues o comparava com as informagdes que obtinha em
Salvador no século XIX. Martiniano do Bonfim discordava de algumas de suas versdes (Tavares, 1967:
66).

22 Mckenzie (op. cit.) classifica Olokun como deus do oceano e divindade “branca”. Encontrei mais
recentemente no candomblé referéncias de afinidade com o orixd Oxala (com aspectos masculinos
predominantes) que sempre esteve relacionado as aguas, mas cujo culto ficou mais restrito a determinadas
casas (Cf. Santos, 1962: 53; Rodrigué, 2001; Béniste, 2001), apesar da popularidade da Festa do Bonfim.

54



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

tendem a ser associados com divindades femininas”; do mesmo modo, o peixe implica
“a frieza e a paciéncia das mulheres”, segundo o especialista religioso que ela
acompanhou em sua pesquisa.

Carlos E. Marcondes de Moura (1987) observou a auséncia de Olokun no Brasil:
“Que explicagdes encontrar para a raridade do culto a Olokun, a poderosa divindade do
mar, orixa patrono do Reino do Benin e de tdo forte presenca em Cuba? A possivel
auséncia ou o pequeno contingente de iniciados e devotos dessa divindade, entre os
iorubas escravizados, bastaria para justificar tal omissao?”. Em Cuba, também receptora
de divindades iorubanas, Ilemanja se associou a Olokun fazendo emergir sua por¢do
feminina como Yemaya Olokun (Lydia Cabrera apud Verger, op. cit.: 298), a mais
velha de todas que nao incorpora.

Verger (op. cit.: 296) repara que o litoral, do ponto de vista da cultura ioruba, ¢
lugar de término e ndo de origem e que a tradi¢do vem do interior. O Brasil parece ter
guardado, de algum modo, essa expressao cultural de referéncia geografica, transpondo
ri0 € mar miticos juntos para o ambiente afro-brasileiro, sabendo-se que o mar, dominio
aqui totalmente apropriado por Ilemanja, foi se tornando mais preponderante depois em
termos de culto publico. Na lenda de Iemanja que hoje aqui se encontra mais divulgada
- provavelmente mais recente que a versdo africana da nascente do rio, porém ndo
colhida entre os africanos daqui (Augras, op. cit.: 26) e que ja nos chegou como produto
de informantes europeus, mas que foi bem recebida e impulsionada - esta ndo perdeu o
aspecto fluvial, sendo o rio espécie de uma das maes do mar, onde ecle desagua. Assim,
Iemanja em fuga®® se transforma em rio (o rio Ogun) e da origem a Olokun e Olosa -
sua foz maritima na costa africana. E nesse local que passou a receber seus rituais na
costa brasileira — Querino (1938) até mencionou um “ponto de encontro” onde os
receberia.

Essa Iemanja que em nosso territorio se tornou litoranea surge ja confluindo com
conteudos da Kianda, sendo ambas oriundas da visdo das 4guas como maternais. Num
segundo ponto de confluéncia, lemanja também pode ser vista com os atributos da
calunga, dominio que a Kianda habita, ja4 que Iemanja também carregava semantica
similar, como “local de morte e ascensdo” e “do mundo dos espiritos” (Mckenzie, op.

cit.), vertente que desaguou na umbanda. Nessa lemanja Kalunga, ligada aos ancestrais

23 0 que passa a dramatizar, depois dos séculos XVIII e XIX, a fuga do povo egba de guerras civis, € suas
idas e vindas, dentre as quais refundam Ibadan e fundam Abeokuta no século XIX, cf. Anthony Adékoya
(1999).

55



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

do outro lado do Atlantico, pode ser observado um aspecto do mundo ioruba
interiorano. Segundo informante de M. Drewal (op. cit.: 212; n. 13), os cristdos rezam
para alcancar o Paraiso ao morrer e os especialistas oraculares iorubanos rezam para
alcangar Olokun. Tal aspecto foi enfatizado por Augras (op. cit.) como a Grande Mae
Ancestral autossuficiente e que Narcimaria Luz (2012: 144) descreve como “Iyami
Agba, representadas por grandes passaros, grandes peixes, cujas penas € escamas
simbolizam filhos, que se despregam do corpo materno (...)”. O mesmo aspecto arcaico
de Temanja ¢ notado por Teresinha Bernardo (2003: 65-6) quando descreve relato em
que, no final de um festival nigeriano Geledés em honra as Awon Iyami, é oferecido um
presente ao rio Ogun. Conforme M. Drewal (op. cit.: 177-78), essa forca vital ¢ poder
feminino arcaico das ancestrais sdo reconhecidos, em termos humanos, nas mulheres
mais velhas, em sacerdotisas, em mercadoras ricas ¢ nas que detém titulos de prestigio
em organizagdes tradicionais, todas afetuosamente chamadas “nossas maes” (awon iya
wa). Ancestralidade e poder femininos reconhecidos na maternagem, cujas
representacdes tém forte afinidade com o ambiente aquatico, inclusive em termos de
riqueza.

Verger (op. cit.: 302) também encontrou Iemanja em Porto Novo (atual Benim),
na década de 50, com os orikis: “Velha, ela faz voltar o marido que viajou” e “Aquela
que se enfeita sozinha”, atributos bem préximos do amplo culto da costa brasileira,
relacionados as oferendas para protegdo dos pescadores. Curiosamente, no restante da
costa do Golfo do Benim, a visdo tdo extensiva de uma senhora das aguas foi
adquirindo outro nome, de Mami Wata, que é a tradugdo de Mie d’Agua em inglés
pidgin.

Dessa regido, Nicolau Parés (op. cit.: 37) menciona o remoto pantedo aquatico
da area vodum (dos povos adja-ewé e gbe-falante) de intenso contato entre diversas
etnias (incluindo iorubas) que, como o congo-angola, contribuiu com o imaginario afro-
brasileiro. Parés (op. cit.: 81) inclusive define os oriundos dessa area interétnica e aqui
chamados “jeje” como “os povos litoraneos da area vodum, especialmente aqueles
localizados na regido de Porto Novo” na qual, como vimos, lemanjd ndo era
desconhecida.

O autor (op. cit.: 329) chega a notar a simbiose jeje e angola como antiga
interpenetracdo de praticas religiosas no Brasil e, portanto, estruturante das tradi¢des
afro-brasileiras, o que nos traz um terceiro fator de confluéncia. Esse jeje interétnico,

incluindo as praticas iorubas carregadas para regides litoraneas, vai confluir no

56



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Atlantico com as visoes das “kiandas” para criar a contribuicdo das maes africanas a
Mie d’Agua da costa brasileira e, por que nio dizer, também de outros ambientes
aquaticos.

Nessa area vodum, o culto ao mar estava aparentemente ligado ao comércio com
0s europeus ¢ suas vantagens econdmicas (op. cit.: 279). Mas ja havia, antes disso,
divindades marinhas que eram provavelmente ligadas a subsisténcia, pois o povo local
hula (ou popo) pescava em lagoa litoral e produzia sal, e as propagou ao navegar pela
costa do golfo. Parés explica como estas alcangaram nosso territorio ja em associa¢do
com um pantedo do trovao.

Delas, podem ser identificados seres femininos marinhos como Na-été, “boa
mae de familia, compraz-se nas aguas calmas, antes da arrebentacdo”, casada com o
deus marinho Hu?* de 4guas bravias e com uma grande prole; Sao seria “a sereia”
(Verger, op. cit.: 539). Nas variantes, Naete pode ser casada com Agbe, seu irmao, este
podendo virar uma divindade feminina fora do territorio hula (Parés, op. cit.: 283),
forma como foi conhecida Abé na Casa das Minas no Maranhdo, supostamente.
Segundo informacdes recolhidas por Sérgio Ferretti (1985: 93, 121; 1989: 193), “Abé ¢
a sereia” e “Dizem que Abé corresponde a Iemanja dos nagd”. Ela podia aparecer
carregando um estandarte azul bordado com as ondas do mar e com peixinhos brancos
aplicados em determinadas ocasides (Ferretti, 1985: 120; 136). Abé seria uma faceta
feminina mais jovem da familia de Queviocd (das aguas e dos astros), hospede na Casa
das Minas cujo dono seria o vodum rei Zomadonu (op. cit.: 93; 106) - “Abé ¢ também
vodum dos astros, ¢ como um cometa, uma estrela caida nas aguas do mar” (op. cit.:
120). Ferretti ainda registrou uma vodunsi (dangante) de Abé chamada Vita (op. cit.: 97)
e outra, Justina (1989: 193).

Mas Iemanja também, de certa forma, pode ser identificada com Na¢, ancestral
da nobre familia Davice, dona da Casa das Minas, pela sua fungdo (Ferretti, 1985: 95):
“Noché Naé ¢ a chefe das tobossi. Na Casa de Nagd, onde antigamente também havia
tobossi, a chefe delas ¢ lemanja”. Acrescenta-se uma memoria da Casa de Nagd, com a
qual a Casa das Minas mantinha relagdes, inclusive um ritual de encontro (op. cit.: 98):
“Iemanja ¢ a chefe delas e tem convento de meninas. Dudu ainda lembra de uma cantiga

delas que dizia que todas sdo guerreiras no mar”. Interessante notar que um dos nomes

24 Nina Rodrigues menciona um vodu chamado Wu (o mar), confundido com o orix4 correspondente
Olokun, cultuado nos terreiros jeje de Salvador e também a divindade marinha Nati, menos conhecida (cf.
Parés, op.cit.: 289).

57



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

dessas tobossi de nago era “Iemanjazinha da falange de lemanja” (idem, nota 8). Possuir
tobossi significaria prerrogativa de passar a iniciacdo adiante por té-la completa,
segundo o autor, sendo as tobossis exclusivamente femininas.

Na Casa das Minas, Naé era considerada a mais velha de todos voduns, que
toma as decisdes e que ndo baixa em dancante. Na mesma familia de Naé, encontra-se
Naedona, menos antiga que parece corresponder a primeira, € que talvez seja Naeté, a
“deusa daomeana do mar” (op. cit.: 104). Por sua vez, na familia de Queviog¢d, Naité,
Anaité ou Deguesina, “a Lua”, corresponderia a Naé* do lado de Queviogd, “e dizem
que por isso as filhas de Queviog6 também podem ter tobossi” (op. cit.: 117).

Cossard (2014: 66-7) afirmou que “Agbé (ou Naité) cuida do mar e de todas as
aguas”, sendo que ambas seriam voduns TO (tovoduns, da agua) da familia de
Heviossos. Com trajes azuis e carregando “abebé”, Agbé se definiria como vodum dos
astros e Naité como ligada as aguas salgadas, segundo Cossard, que busca entender a
sintese das tradi¢des de candomblé brasileiras congo-angola, jeje e ketu.

Se em Sao Luis € possivel rastrear a “sereia” na tradi¢do vodum, em Salvador e
no Recdncavo a concepcao € um pouco diferenciada, tanto que gaiaku Luiza chegou a
afirmar a auséncia de voduns femininos no jeje (cf. Parés, op. cit.: 290). Parés também
nota o processo de crescente auséncia de voduns dancantes de divindades marinhas na
Bahia (ao que parece, a maioria com uma roupagem masculina) e justifica pela
agregacdo e justaposicdo de lemanja (op. cit.: 291): “O orixd masculino Olokum, a
divindade do mar nag6é na area de Ijebu Awori e Egbado, como seus pares jejes,
também perdeu importancia na Bahia para a feminina Iemanja, divindade do rio Ogun,
originalmente cultuada pelos Egba de Abeokuta, que gradualmente virou a divindade do
mar mais importante no Brasil”.

No caso das tobossis, segundo Parés (op. cit.: 353) seriam “divindades infantis e
femininas” ligadas a linhagem de reis das aguas (dai meninas princesas), de onde
proviria Zomadonu, na etnografia de Ferretti, onde sua peculiaridade seria baseada na
origem nobre especifica da fundadora da casa. Na Bahia, Parés (idem) verificou outra
tradugdo, as “entidades espirituais” femininas de Aziri Tobosi (ou Tobosi Aziri) e Aziri
Kaia (ou Tobosi Akaia), a primeira associada as dguas doces e profundas, “comparada,
mas nado identificada” com Oxum; e a segunda normalmente associada a Iemanja e as

aguas salgadas — com seu interessante nome de Kaia, onde Parés (op. cit.: 364: n. 97) vé

25 Posteriormente, Ferretti (1989: 186) amplia o leque de correspondéncias possiveis, principalmente de
Naé/é, a mais iabas nagds e as Awon Iyami. Naiadona estaria mais relacionada a familia real.

58



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

uma indicag¢do da “interpenetracdo jeje-angola”. Porém, novamente gaiaku Luiza viria
informar que Aziri Tobosi se relacionaria com a agua tanto doce como salgada e vestiria
atributos de lemanja - a cor branca e as contas de cristal e de prata, bem semelhante a
Naé na Casa das Minas (Ferretti, 1985: 102). J4 Cossard (op. cit.: idem) fala em contas
amarelas para caracterizar “Aziri ¢ Tobossi”, que seriam “voduns té6 (do mar). A
primeira, a mais velha, pertence ao fundo do mar, (...) a segunda é mais nova (...)”.
Parés propde uma origem da tobosi baiana mais pretérita, localizada no vodum da area
agonli do lago Azili (préoximo da regido Mahi), Azili Tobo, depois apropriado no culto
real de Abomey, podendo ter tido uma natureza feminina ja no Benim. Para o autor,
Azili se feminiza mais na Bahia — ao que parece, conforme tobosi se agrega ao nome -
enquanto seria masculino na Casa das Minas (op. cit.: 353) — Ferretti (op. cit.: 113) situa
o vodum masculino Azili/e na familia hospede de Dambira.

Merece atencdo um aspecto bastante particular do Golfo do Benim, Mami Wata,
hoje reconhecida como grande mae das aguas em alguns paises cujos grupos étnicos
exportaram suas concepgdes de divindades para ca, como Benim, Nigéria (abarcando
etnias ndo iorubas), Republica Democratica do Congo (mais recentemente). Mami Wata
tornou-se um termo genérico, desenvolvido na época do trafico transatlantico (século
XV ao XX) de aspectos maternais aquaticos divinizados, que alcangou as Américas, de
que se ouve falar mesmo em épocas recuadas (século XVIII) como Watra Mama no
Suriname, vinda da costa do Benim. Mami Wata resumiria uma tradi¢gdo de culto
transcultural a uma Mée d’Agua, basicamente nominada com a tradugdo literal de Mae
d’Agua (“sereia”), ou com sindnimo de espécie de animal sirénio, tanto na Africa
quanto nas Américas, podendo ser usada no plural, como Kianda. Iemanja ¢ considerada
uma traducdo de Mami Wata por aqui, que guarda enorme semelhanca com nossa Mae
d’Agua.

Henry Drewal (2017) analisou o que sua representacdo veio agregando para se
tornar a atual Mami Wata: desde espiritos jinn “em forma de sereia” da Africa
subsaariana dos séculos X e XI, passando por cachimbos holandeses do século XVII
comercializados na Africa com imagens europeias de sereias (reforgando a associacio
dos europeus com deidades marinhas), reunidas & antiga concepcdo da composicao
animal-humano como expressdo da transformagao no transe, isso somado a iconografia
de serpentes constelando a ideia africana de sua natureza aquatica, chegando ao icone
primario dessa sintese, por sua vez, baseado no retrato do século XIX de uma

encantadora de serpentes samoana, usado para divulgacao de seu espetaculo (portanto ja

59



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

exotizado pelos europeus), que reaparece esculpido num enfeite de cabega como espirito
do delta do Niger em 1901 e que caiu no gosto africano. O contato africano com grande
reproducdo de imagens sagradas hindus deu seu toque final no significado e expansdo
de Mami Wata.

A imagem de Mami Wata cristalizou-se como mulher negra de longos cabelos
ondulados e volumosos, enrolada numa serpente (que a protege e ela controla), muito
sensual, por vezes com cauda de peixe ou serpente. Muitos desses atributos chegaram
ao Brasil (ou ja o habitavam, como a Cobra Grande), mas tiveram menor expressao e
nosso icone primério da representacio mais popular de Mae d’Agua tornou-se a pintura
da moga branca de cabelos escorridos (que ndo chegam a ser uma sugestdo de aspecto
indigena®®) saindo do mar na forma humana, com a lua e os astros igualmente
representados. Curiosamente, nosso icone tem a postura, de acordo com Catarina
Labouré que a teria visto na capela em 1830, de Nossa Senhora das Gragas e ndo da
Senhora da Graga, considerada a primeira apari¢do mariana no Brasil a tupinamba
Catarina Paraguacu, que fundou seu santudrio em 1535 no bairro da Graga em Salvador.
Por visdo em sonho, Paraguacu teve a premoni¢do confirmada de um naufragio na
costa, surgindo logo depois escultura mariana com o menino na praia, a mesma imagem
do sonho. Interessante cogitar a interpenetragdo das duas senhoras na Iemanja
emblematica. Assim como, no batuque do Rio Grande do Sul, houve forte sobreposicdo
da Senhora dos Navegantes, devocao provavelmente trazida dos Acgores, de pelo menos
desde o século XIX, que em 1951 ja denominava cinco casas de “sociedades africanas”
gége ou nago em Porto Alegre (a mais antiga de 1925), nitidamente associada a lemanja

(Laytano, 1955; Labanca, op. cit.: 74).

Personalidade da que preserva para sustentar

Como vimos, a Méae d’Agua constela os temas da nutrigdo, prosperidade,
navegacao, jornada de volta pra casa no pos-morte, limpeza (cura), cosmética e atracao.
As propriedades do ambiente aquatico personificadas ddo expressao ao ser divinizado,
que pode ser uma apari¢do ou se manifestar em possessdo nos rituais afrorreligiosos.
Quando incorporada se comporta de determinada maneira, usando os poderes dessa

agua ou disponibilizando seus dons, como as entidades da linha de Iemanja (ou iaras),

26 A ndo ser numa imagem mais antiga com trangas (um tanto quanto nativo norte-americano), que ndo
predominou.

60



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

repartidas entre as suas falanges na umbanda, sempre fazem a limpeza fluidica dos
ambientes antes dos rituais ou desmancham trabalhos de feiticaria (Labanca, op. cit.:
67). A limpeza, relacionada as propriedades da agua doce, se associa a cura e terapia, a
higiene corporal e aos cuidados com a aparéncia (sempre lembrados nas oferendas de
cosméticos ¢ perfumes entregues as dguas), o que pode ser resgatado na histéria do rio
Ogun, em que o remédio de agua e ervas faz surgir uma nascente, ou na linha dominante
da 4agua doce na Cura maranhense. A limpeza trazida pela agua salgada encontra-se na
concepgdo do omolocd de como a divindade detesta sujeira e a devolve nas ressacas
maritimas (Labanca, op. cit.: 75), firia semelhante a da cobra de Nzuzu, a sdbia Mami
Wata mocambicana. A dgua doce, considerada mais fecunda, com seus veios
entremeados pelas terras faz cultivar alimentos, mas a dgua salgada também os prove,
principalmente iguarias saborosas como o sal e nutritivas como crustaceos ou diferentes
qualidades de peixes e fauna marinha. Na agua doce, podem ser encontrados metais
preciosos, evocando o dominio do ouro por Oxum, porém a ampliddo maritima significa
a riqueza do comércio, ferramentas e produtos raros ao alcance, assim como provaveis
conquistadores, violéncia e grandes tesouros afundados. Amplidao traduzida como um
além; travessia atlantica cuja sobrevivéncia pode ser encarada como um renascimento,
cada oferenda de réplica de navio significando transicdo e passagem, de um estado a
outro, de um mundo a outro, fazendo ressurgir o antigo tema da atragdo e da morte pelo
movimento da dgua que suga e pode afogar sem jamais devolver, em seu zelo, o que
levou. Agua que serpenteia e traduz movimento continuo: fluxo sobre a terra ou
corrente maritima e o pulsar das marés. Embora centradas em sentidos mais imediatos,
memorias e afazeres, essas atribuigdes atuam como um entrelagamento poético,
escapando de razdes instrumentais e mercantilizagdes redutoras, que pauta didlogos e
negociacdes entre as pessoas € a agua, as quais, nessa perspectiva, ndo pertenceriam a
naturezas diferentes.

Mas é na maternidade nutridora e sustentadora que a Mie d’Agua traz seu
cuidado preservacionista e no didlogo com essa faceta sdo encontradas solucdes de
sustentabilidade: as oferendas sendo feitas para estar em sintonia com o comportamento
erratico da Mae d’Agua, que traduz as mudancas climaticas, para compreender sua
sovinice alternada com generosidade, demonstrando que ¢ preciso respeitar os ritmos
dos ciclos da agua para ndo esgotar seus recursos. Nao apenas através das ofertas, a

comunicacdo também se realiza pela presenca incorporada desse ser sujeito Mae

61



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

d’Agua, que pode se distribuir integralmente, como num holograma, naqueles por ela
escolhidos.

Nas casas em que se realizam iniciagdes nas quais a divindade passa a definir
tracos de personalidade daqueles que vao lhe devotar um sacerdocio particular, estes sdo
considerados seus filhos. Na década de 80, instaurou-se uma discussdo sobre a
personalidade desses iniciados em relagdo a seus inquices, voduns, porém usando mais
a terminologia dos orixas, que descreveu um sistema popular de classificagdo de tipos
psicologicos (Cossard, 1969/1981; Lépine, 1981; Augras, 1983; Béniste, 1997/2002;
1999/2016) da qual Marcio Goldman (1985/1987) percebeu proje¢des da concepgao
ocidental de individuo e na qual Rita Segato (1989), apesar de notar uma concepgdo de
“eu” peculiar a esses cultos, ndo encontrou muita diferenca em relagdo aos estereotipos
ocidentais de comportamento masculino e feminino tal como apresentados na literatura
psicologica — fazendo mais diferenca o como estes transitam para os cultos.

Mesmo com projecdes ditas ocidentais dos que procuraram sistematizar essas
classificagdes afrorreligiosas, isso demonstra muito mais como essas concepcdes foram
e vao sendo formadas, historicamente desde o primeiro contato, em constante didlogo
com a sociedade dominante. S3o indicagdes e pontuacdes de um sistema multiplo,
dindmico e agregador que revelam como ¢ concebida a personalidade de cada divindade
e como o tipo da Mie d’Agua pode ser abordado com mais intimidade e de forma
encarnada na vida cotidiana.

Destes autores, ha descrigdo da personalidade da Mae d’Agua recolhida de seus
informantes. lemanja e Oxum, sempre recorrentes nas correspondéncias com voduns e
inquices das aguas, teriam caracteristicas semelhantes que podem ser relacionadas ao
comportamento das aguas ¢ que, como vimos, configurou-se como materno ¢ feminino
na formagdo transatlantica da Mae d’Agua. Claude Lépine (op. cit.: 19-20) identifica
nas aguas, de modo geral, fecundidade, riqueza, feminilidade e maternidade, assim
como Cossard (op. cit.: 133) descreve tendéncias maternais e instabilidade. Para Augras
(op. cit. 166; 159), lemanja ¢ mae das cabegas (ndo biologica, mas ligada a feitura da
cabecga, mais da ordem do espirito), das origens e potencialidades; Oxum seria grande
dama da fecundidade e menstruacdo, da gestacdo bioldgica, das criancas de colo e do
ouro. José Béniste (1999/2016) destaca no tipo Iemanja a esposa e mae zelosa até de
filhos estranhos e nota a dependéncia de Oxum. Nessa amostra, caracteristicas negativas
coincidem, como o ardil, a falsidade, a chantagem emocional, a mudanga de humor

repentina. Porém, Oxum teria menos seriedade, sendo mais descuidada, dependente e

62



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

meiga, marcando uma diferenca quase que geracional com lemanj4, tida como mais
madura. O cuidado materno, que nos interessa particularmente, seria diferenciado,
Iemanja vista como adotiva e educadora (Lépine, op. cit.: 19-20), Oxum como
progenitora — similar ao bindmio provisorio das aguas salgadas que nutrem e da agua

doce que faz germinar:

As filhas de Yémanja, alias, sdo muito mais maes do que esposas,
mostrando-se bastante independentes em relagdo aos homens,
maridos, amantes ou pais. Entretanto os seus sentimentos maternais
exprimem-se antes no zelo e no amor com que se dedicam a educagao
de criangcas que podem até ndo ser delas, do que dando a luz
numerosos rebentos.

Houve inversd@o nos cultos xangd da tradicdo nagd de Recife, sendo Oxum
considerada mae de criagdo e provedora por exceléncia e lemanjd, cujo carater
manifestaria aversdo, geralmente ndo completamente expressada dentro dos cultos, nos
informantes (Segato, op. cit.: 75), seria a procriadora biologica (op. cit.: 81), a qual, por
ser mae nesse sentido, seria menos feminina e também mais inibida, polida, distante,
desinteressada dos outros, mesmo apatica, ligada a formalidades e ao apelo dos
privilégios?’. A antipatia por ela, nega¢do do fundamento natural da relagdo materna,
revelaria a importancia secundaria dos lagos de sangue no xango.

Nao é impossivel especular varios porqués dessa atribuigcdo de frieza e polidez,
talvez um aspecto outro que foi elevado a quase frigidez, contaminado por projecdes
ocidentais na formagio da Mée d’Agua, que a sexy Mami Wata ndo conheceu, por
exemplo. Margaret Drewal (op. cit.: 188) relatou um costume tradicional ligado a
amamenta¢do, dominio especifico da Iemanja iorubana, em que as mulheres a realizam
por longo periodo, podendo chegar a trés anos, durante o qual elas praticam abstinéncia
sexual e sdo consideradas ritualmente puras. Segundo seu informante, se uma mulher
tiver outro filho no proximo ano depois de dar a luz, ¢ chamada “prostituta”, por ndo ter
alimentado bem o filho anterior. Nessa concep¢do, amamentar se tornou uma metafora
de poder espiritual e iconicamente representada naquela sociedade, segundo a autora.
Esse aspecto nos chegou como a mae que nutre e precisa ser poupada, € por isso precisa
haver evitagdes ciclicas ou locais (que lembram a histéria sobre tomar a forca e as

consequentes proibicdes de “arrenegar” do povo d’agua, bem como as punicOes de
9

27 Uma faceta mais popularizada de Iemanja em Recife tem um lado provedor, com a Panela de Iemanja,
cf. relato de Raul Lody (1995: 71) do cortejo a praia do Pina.

63



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Kianda) para poder continuar provendo o sustento. A mae que restringe seus recursos e
procriacdo — sendo possivel uma significagdo ja ndo mais atrelada a sexualidade - para
continuar nos sustentando pode ser considerada zelosa, como Olokunsu/Elusu ciumenta
de seus peixes ou como no conto “O Pescador Teimoso”, historia ouvida no terreiro por
Mae Beata de Yemonja (1997), punido pela ganancia de pegar mais do que devia. Ao
poupar a Mae, ¢ possivel encontrar a face amavel de Kianda e seus banquetes. Ao
mesmo tempo, é preciso respeitar a autonomia da Mae d’Agua em seus dominios,
enquanto ela nos nutre e “amamenta”. A autonomia que se define como caracteristica
masculina nos xangds é vista como aspecto de Iemanja fora desse campo (segundo
Lépine, Augras, Béniste), como no conto “O Balaio de Agua” (Mie Beata, op. cit.) em
que a autoridade miraculosa de Iemanja chega a atuar como uma protecdo frente ao
marido agressor, de forma semelhante ao descrito por Segato (op. cit.: 87) para uma
filha protegida por Oxala.

Nao apenas quando sdo geradas protegdes, essa autonomia também precisa ser
aceita se as dguas mudam repentinamente (o que ¢ interpretado como caracteristicas
negativas da personalidade na amostra do estere6tipo) ou passam por grandes ciclos que
podem carregar destrui¢des, mas que se fazem necessarios de outras perspectivas nem
sempre humanamente compreensiveis: aprender a sintonia para ndo causar desastres
desnecessarios e aumentar os ciclos em que se preservam a abundincia e sua

distribuicdo, sensibilizando-se para a existéncia da Mae d’Agua.

Referéncias Bibliograficas

ADEKOYA, O. Anthony. Yorubd: tradicdo oral e histéria. Sdo Paulo: Terceira
Margem, 1999.

AGOSTINHO, Pedro. Mitos e outras narrativas Kamayurd. Salvador: EDUFBA, 2009.
AUGRAS, Monique. “De Iya Mi a Pombagira: Transformacdes e Simbolos da Libido”.
In MOURA, Eugénio Marcondes de (org). Candomblé religido do corpo e da alma:
tipos psicologicos nas religides afro-brasileiras. Rio de Janeiro: Pallas, 1989/2000.

O Duplo e a Metamorfose. Petropolis: Vozes, 1983.

64



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

BASTIDE, Roger, 1971. As Religioes Africanas no Brasil, vol. 2. Sao Paulo: Livraria
Pioneira; Editora da Universidade de Sdo Paulo, 1960/1971.

BENISTE, José. Jogo de Biizios: um encontro com o desconhecido. Rio de Janeiro:

Bertrand Brasil, 1999/2016.

Orun — Aiyé: o encontro de dois mundos: o sistema de relacionamento nago-

yorubd entre o céu e a Terra. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1997/2002.

As Aguas de Oxald. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2001.

BERNARDO, Teresinha. “Mulheres das Aguas e da Terra”. In: Negras, mulheres e
mdes: lembrancas de Olga de Alaketu. Rio de Janeiro: Pallas, 2003.

CARVALHO, Silvana Capua. Narrativas da ancestralidade: o mito feminino das aguas
em Mia Couto. Curitiba: Appris, 2015.

CASCUDO, Luis da Camara. “Ipupiaras, botos ¢ maes d’agua”. In Geografia dos Mitos
Brasileiros. Sdo Paulo: Global, 2002.

“Sereias de Angola”. In Made in Africa. Sao Paulo: Global Editora, 1965/2015.

CASTRO, Yeda Pessoa de. Os Falares Africanos na Intera¢do Social do Brasil
Colonia. Salvador: UFBA, 1980.

CAVALCANTI-SCHIEL, Helena Moreira. “As organizacdes triddicas existem? O caso
dos Ijoi Karaja”. In RODRIGUES, Aryon D.; CABRAL, Ana S. A. C. (orgs). Linguas e

Culturas Macro-Jé. Brasilia: Editora Universidade de Brasilia: Finatec, 2007.

COSSARD, Gis¢ele Omindarewa. Awo.: o mistério dos orixas. Rio de Janeiro: Pallas,
2006/2014.
“A Filha-de-Santo”. In MOURA, Carlos Eugénio Marcondes de (org.).

Oléorisa — escritos sobre a religido dos orixds. Sio Paulo: Agora, 1969/1981.

65



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

DESCOLA, Philippe. “O Espelho das Aguas”. In: As Lan¢as do Crepiisculo. Sio Paulo:
Cosac Naify, 2006.

Divindades do congo-angola. 5.0 Principais divindades que chegaram ao Brasil,

17/09/2008. Disponivel em http://mbanzakongo.blogspot.com.br/2008/09/divindades-
do-congo-angola.html. Acessado em 20/10/2017.

DREWAL, Henry John. “Beauteous Beast: The Water Deity Mami Wata in Africa”.
In: Mittman, Asa Simon, ed.; Dendle, Peter J. The Ashgate Research Companion to
Monsters and the Monstrous. Routledge, 2017.

_____ (curador). Fowler Museum (UCLA). Exposicdo Mami Wata: Arts for Water
Spirits in Africa and the African Atlantic World, 06/04-10/08/2008. Smithsonian
National Museum of African Art. Exposicdo Mami Wata: Arts for Water Spirits in
Africa and Its Diasporas, 01/04-26/07/2009. Disponivel em
https://africa.si.edu/exhibits/mamiwata/intro.html. Acessado em 13/10/2017.

DREWAL, Margareth T. Yoruba ritual: performers, play, agency. Bloomington;

Indianapolis: Indiana University Press, 1992.

ELLIS, Alfred Burton. “Minor Gods”. In The Yoruba-Speaking Peoples of The Slave-
Coast of The West Africa, Chapman and Hall, 1894. Scanned at sacred-texts.com,

december, 1999. Disponivel em: http://www.sacred-texts.com/afr/yor/yor04.htm

FERRETTI, Mundicarmo. “O caboclo na Mina Maranhense”. In: De segunda a
domingo, etnografia de um mercado coberto. Mina, uma religido de origem africana.

Sao Luis: SIOGE, 1985.

FERRETTI, Sérgio Figueiredo. “Voduns da Casa das Minas”. In MOURA, Carlos
Eugénio Marcondes de. Meu Sinal esta no teu corpo. Sao Paulo: EDICON/EDUSP,
1989.

Querebentan de Zomadonu: etnografia da Casa das Minas. Sao Luis:

EDUFMA, 1985.

66



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

GOLDMAN, Marcio. “A construgdo ritual da pessoa: a possessdo no Candomblé”. In
MOURA, Carlos Eugénio Marcondes de (org.). Candomblé Desvendando Identidades.
Sdo Paulo: EMW Editores, 1985/1987.

GONZAGA, Amilton Vitorino. Conflitos em territorios quilombolas: algumas dicas
para o enfrentamento do racismo ambiental. 2017. Dissertagdo. Mestrado Profissional
em Sustentabilidade junto a Povos e Terras Tradicionais. Centro de Desenvolvimento

Sustentavel da Universidade de Brasilia, Brasilia, 2017.

LABANCA, Jodo Angelo. “Iemanja na Umbanda”; “Iemanja no Rio de Janeiro”. In:
SELJAN, Zora. lemanja mde dos orixas. Sdo Paulo: Ed. Afro-Brasileira, 1973, p. 67-
77; p. 53-62.

LANDES, Ruth. 4 cidade das mulheres. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2002.

LAYTANO, Dante de. Festa de Nossa Senhora dos Navegantes: Estudo de uma
tradi¢do das populacoes Afro-Brasileiras de Porto Alegre. Porto Alegre: Edicdo da
Comissao Estadual de Folclore do Rio Grande do Sul, vol. 6, 1955.

LEPINE, Claude. “Os Estereodtipos da personalidade no candomblé nag6”. In MOURA,
Carlos Eugénio Marcondes de (org.). Oldorisa — escritos sobre a religido dos orixas.

Sdo Paulo: Agora, 1981.
LODY, Raul. Atlas Afro-Brasileiro: cultura popular. Salvador: Edi¢des Maianga, 2006.
“Panela de Iemanja”. In O povo do santo: religido, historia e cultura dos orixas,

voduns, inquices e caboclos. Rio de Janeiro: Pallas, 1995.

LUZ, Narcimaria do Patrocinio. ltapud da ancestralidade africano-brasileira. Salvador:

EDUFBA, 2012.

MCKENZIE, Peter R. O culto aos orisa entre os yoruba: algumas notas marginais

relativas a sua cosmologia e a seus conceitos de divindade. In. MOURA, Carlos

67



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Eugénio Marcondes de (org.). Candomblé Desvendando Identidades. Sdo Paulo: EMW
Editores, 1976/1987.

MENDES, Nisa. Cérimonia tradicional em Angola para apaziguar Kianda em troca de
boa faina, 27/07/2013. Disponivel em:
http://noticias.sapo.pt/internacional/artigo/cerimonia-tradicional-em-angola-para-

apaziguar-a-kianda-em-troca-de-boa-faina 16456456.html. Acessado em 20/10/2017.

MOREIRA, Aderbal. “Natureza, Morada dos Orixas”. In LARKIN, Elisa (org.).
Guerreiras de natureza: mulher negra, religiosidade e ambiente. Sdo Paulo: Selo

Negro, 2008. (Sankofa: matrizes africanas da cultura brasileira; 3).

MOTA, Lucio T.; NOELLI, Francisco S.; SILVA, Fabiola. “Pari: Armadilha de Pesca
Utilizada pelos Indios Kaingang no Sul do Brasil”. Universidade e Sociedade, Revista

de Divulgacdo Cientifica e Cultural da Universidade Estadual de Maringd, ano 11, n.

15, p. 21-5, dez. 1996.

MOURA, Carlos Eugénio Marcondes de (org.). Candomblé Desvendando Identidades.
Sao Paulo: EMW Editores, 1987.

MUNANGA, Kabengele. Origens africanas do Brasil contempordneo: historias,

linguas, culturas e civilizagdes. Sao Paulo: Global, 2009.

MUNDURUKU, Daniel. 4 Sabedoria das Aguas. Sdo Paulo: Global, 2004.

NEVES, Alexandre Gomes. “Camara Cascudo e Oscar Ribas: Dialogos no Atlantico”.
Revista Crioula. Sio Paulo, Pos-Graduagdo da Area de Estudos Comparados de
Literaturas de Lingua Portuguesa do Departamento de Letras Classicas e Vernaculas da
Universidade de Sdo Paulo (ECLLP-DLCV-USP), nimero 4, novembro 2008.

Disponivel em http://www.revistas.usp.br/crioula/article/view/54047

NOGUEIRA, Nelson Mateus (Tateto Nepanji). O Moxicongo nas Minas Gerais: raizes

e tradi¢do. Belo Horizonte: Cabana Senhora da Gléria, 2017. No prelo.

68



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

PARADISO, Silvio Ruiz. “A diaspora de Maria: relagdes sincréticas e culturais entre
Nossa Senhora, Kianda e Nzuzu em O outro pé da sereia, de Mia Couto”. Revista
Uniletras. Ponta Grossa, Universidade Estadual de Ponta Grossa, v. 33, n. 2, p. 253-
267, jul./dez. 2011.

PARES, Luis Nicolau. 4 formacdo do Candomblé: histéria e ritual da nacdo jeje na
Bahia. Campinas: Editora da UNICAMP, 2006.

QUERINO, Manuel. “A Festa de Mae D’Agua”. In: Costumes Africanos no Brasil. Rio
de Janeiro, 1938, p.: 60.

RACHID, Jamil. “lemanja Mae dos Orixas”. In: SELJAN, Zora. lemanja made dos
orixas. Sao Paulo: Ed. Afro-Brasileira, 1973.

RIBEIRO, Fernando. Kianda, 28/03/2006. Disponivel em
http://amateriadotempo.blogspot.com.br/2006/03/kianda.html. Acessado em
20/10/2017.

RODRIGUE, Maria das Gragas de Santana. Ori Apéré O: o ritual das dguas de Oxald.

Sdo Paulo: Summus, 2001.

RODRIGUES, Nina. Os Africanos no Brasil. Sdo Paulo: Ed. Nacional. Brasilia: Ed.
Universidade de Brasilia, 1988.

Saki as the source of river Ogun, 13/02/2014. Plataforma Placesarchive. Postado por

Eliezer. Disponivel em: http://placesarchive.blogspot.com.br/2014/02/saki-as-source-

of-river-ogun.html. Acessado em 30/10/2017.

SANTANA, Esmeraldo Emetério de. “Nagdo-Angola”. In: Encontro de nagées-de-
candomblé. Salvador: Ianama; CEAO; UFBA, 1984.

SANTOS, Deoscoredes M. dos. Axé Opé Afonja (Noticia Historica de um Terreiro de
Santo da Bahia). Rio de Janeiro: Instituto Brasileiro de Estudos Afro-Asiaticos, 1962.

69



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

SEGATO, Rita Laura. “Inventando a Natureza: Familia, Sexo ¢ Género no Xang6 do
Recife”. In MOURA, Carlos Eugénio Marcondes de (org.). Meu Sinal estd no teu
corpo. Sdo Paulo: EDICON/EDUSP, 1989.

SELJAN, Zora A. O. lemanja mae dos orixas. Sao Paulo: Ed. Afro-Brasileira, 1973.

SILVA, Sérgio Baptista da. “Dualismo e cosmologia Kaingang: o xama e o dominio da

floresta”. Horizontes Antropologicos, vol 8, n. 18, Porto Alegre, dez. 2002.

Disponivel em: http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-
71832002000200009

TAVARES, Odorico. Bahia imagens da terra e do povo. Rio de Janeiro: Edi¢des de
Ouro, 1967.

TOMORI, Lola. Origin of IbadanLand. Disponivel em
http://macosconsultancy.com/Ibadan.html. Acessado em 01/11/2017.

TUKANO, Alvaro. O Mundo Tukano Antes dos Brancos. Um Mestre Tukano, vol. L
Brasilia: INCTI/UnB/CNPq, 2017.

VERGER, Pierre F. Notas sobre o Culto aos Orixds e Voduns na Bahia de Todos os
Santos, no Brasil, e na Antiga Costa dos Escravos, na Africa. Sio Paulo: Editora da

Universidade de Sao Paulo, 1957/1999.

WENGER, Susanne. The Sacred Groves of Oshogbo. Neuhofen an der Krems: Kontra
Punkt, 1990.

YEMONIJA, Mae Beata de. Caroco de Dendé: a sabedoria dos terreiros: como

ialorixas e babalorixds passam conhecimentos a seus filhos. Rio de Janeiro: Pallas,

1997.

70



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

SEU CANGIRA, DEIXA A GIRA GIRAR: A CABULA
CAPIXABA E SEUS VESTiIGIOS EM MINAS GERAIS

Guilherme Dantas Nogueira'

Nilo Sérgio Nogueira?

Resumo: Buscamos promover com o presente artigo um resgate da Cabula, religido
afro-capixaba, antiga — a primeira a ganhar nome proprio a partir dos heterogéneos
Calundus coloniais — e de culto aparentemente descontinuado no Brasil hodierno.
Assim, a partir de bibliografia especializada e de informacdes coletadas com um
religioso iniciado na Cabula — o pai de santo capixaba Tateto Nepanji, buscamos
descrever os principais aspectos de seu culto e crenga. Em seguida, apresentamos alguns
vestigios de praticas cabulistas ainda presentes em rituais angoleiros praticados em
Minas Gerais, onde pai Nepanji se radica. Os vestigios da Cabula apontam ainda para a
forca e continuidade de uma linguagem ritual angoleira, que sobrevive no Brasil desde
os tempos dos primeiros Calundus coloniais.

Palavras-chave: Cabula; Calundu; Macumba; Umbanda; Quimbanda.
Apresentacao

As religiosidades afro-brasileiras fazem parte de processos sociais de longa
duragdo, que deram nomes a diferentes religides desde que os primeiros africanos
aportaram escravizados no Brasil Colonia. Igualmente, dado & vasta demanda pelo
trabalho dessas pessoas ao longo dos mais de 300 anos de escraviddo oficial, africanos
foram direcionados para as mais diversas regidoes do pais. Em todas, sempre com suas
idiossincrasias e mais ou menos influenciados por religiosidades indigenas e pelo
catolicismo portugués colonial, vém desde a sua chegada cultuando seus deuses e

praticando seus rituais.

! Doutorando em Sociologia, pela Universidade de Brasilia, orientado pela professora doutora TAnia Mara
Campos de Almeida. Pesquisador com bolsa sanduiche na Universidad Auténoma Metropolitana —
Xochimilco (México), sob orientagdo do professor doutor Mario Rufer. Integrante do Calundu — Grupo de
Estudos sobre Religides Afro-Brasileiras. Tata Kambondo da Cabana Senhora da Gléria — Nzo Kuna
Nkos’i. Bolsista da CAPES / Doutorado Sanduiche / Processo n°. 88881.135828/2016-01.
guidantasnog@gmail.com.

2 Administrador com larga experiéncia em Gestdo Social e Pliblica. Foi Assessor técnico da Secretaria de
Politicas para as Comunidades Tradicionais da Secretaria de Politicas de Promoc¢ao da Igualdade Racial
da Presidéncia da Reptiblica — SEPPIR-PR, tendo se responsabilizado pela articulagdo de politicas
publicas para terreiros. Tata Kivonda da Cabana Senhora da Gloria — Nzo Kuna Nkos’i.
n.nogueiral @gmail.com.

71



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Sob a égide de todo este processo historico, variadas religides afro-orientadas
foram formadas no Brasil e muitas dessas sdo amplamente praticadas no presente. As
mais conhecidas sdo a Umbanda e o Candomblé, do Nordeste ao Sul e os variados
Tambores de Mina, no Maranhdo e regido Norte. As religides afro-brasileiras hodiernas,
contudo, ndo foram as primeiras que por aqui conhecemos. Pelo contrario, trazem
herancas de suas precursoras, muitas das quais ja quase esquecidas pelo passo da
historia contada.

Neste texto, enfocamos a Cabula, religido afro-capixaba, formada no Brasil
Colonia e hoje em dia descontinuada e ja pouco citada como parte da cultura religiosa
deste pais. Objetivamos aqui oferecer uma apresentacdo dessa religido e resgatar
aspectos de como se estruturava, apresentando também alguns vestigios de seu culto
que podem ser encontrados em Minas Gerais, particularmente no terreiro Cabana
Senhora da Gloria — Nzo Kuna Nkos’i, da capital Belo Horizonte, a partir do pai de
santo capixaba Tateto Nepanji, provavelmente um dos ultimos cabuleiros® vivos. Ao
que temos conhecimento, nenhum outro chefe de terreiro ou pai de santo nas Minas
Gerais foi iniciado na Cabula ou, ainda, ¢ oriundo do Espirito Santo.

Pai Nepanji foi iniciado na Cabula em Celina, distrito de Alegre/ES, quando
tinha oito anos de idade, tendo tido como padrinho o senhor Joaquim Antonio da Silva.
O termo “madrinha/padrinho” era dado a/0 iniciador/a da/o neofita/o e a ela/e cabia
ensinar e orientar a/o nova/o iniciada/o durante sua trajetoria religiosa. Este trabalho nao
era completo, contudo, sem os conselhos oferecidos pelas entidades* e guias espirituais
que se incorporavam nas reunides das/os cabulistas, pratica que se remete a matriz
centro-africana daquela religido.

Em sua vida, pai Nepanji sempre seguiu a seus guias espirituais, tendo,
inclusive, mudado de habitos, ocupacdes profissionais e mesmo de cidades inumeras
vezes por ordens dessas entidades. Foi assim que, orientado por diferentes entidades
cabulistas, saiu do Espirito Santo, aos seus 16 anos (em 1946), para ir ao Rio de

Janeiro/RJ aprender a Umbanda. Jamais, todavia, abandonou sua primeira religido —

3 Praticantes da Cabula sdo por vezes mencionados como cabuleiros e, em outros momentos, como
cabulistas. Consideramos ambos os termos corretos (surgem em revisdes bibliograficas e da boca de
religiosos) e, neste texto, fazemos uso indiscriminado dos dois.

40O termo entidade ¢ de uso corrente na pratica e na bibliografia afrorreligiosa, mas é sempre util explica-
lo. Em linhas gerais, remete-se aos espiritos de antepassados mortos que se incorporam nos terreiros das
religides afro-brasileiras. Varias sdo as entidades e, usualmente, sdo reconhecidas por grupos
arquetipicos, como pretos/as velhos/as (espiritos de africanos/as escravizados/as no Brasil), caboclos/as
(espiritos de indios/as brasileiros/as), pombajiras e exus (espiritos protetores de pessoas que viveram
situacdo de rua e/ou de periferia urbana no Brasil), etc.

72



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

pelo contrario, absorveu novas praticas e ampliou seu leque de conhecimentos. Naquela
cidade veio a conhecer sua esposa, com quem se mudou para Belo Horizonte/MG,
justamente por orientagdo de uma preta velha da Cabula.

Em fase ja adulta de sua vida, residindo na capital mineira, pai Nepanji fundou o
templo umbandista Cabana Senhora da Gloria, onde, por ordem de Pai Guiné de
Aruanda — seu preto velho e mentor espiritual do seu terreiro — foi iniciado no
Candomblé Angola pela mae de santo baiana Oloia, do terreiro soteropolitano Bate
Folhinha. Com a iniciagdo candomblecista de pai Nepanji, o Candomblé se irmanou
com a Umbanda — e o pai de santo acrescentou novos conhecimentos a sua formagao
religiosa — na Cabana Senhora da Gloria, que ganhou mais um nome, em lingua
quiconga’: Nzo Kuna Nkos’i.

A partir de sua chegada a Belo Horizonte/MG, pai Nepanji se tornou uma figura
de grande importancia para o contexto afrorreligioso de Minas Gerais. Além de seu
terreiro ter sido o primeiro que se tem conhecimento a receber os fundamentos do
Candomblé Angola naquela cidade e, pelas maos do religioso, ter sido o local de
iniciacdo de mais de uma centena de candomblecistas e umbandistas, o pai de santo foi
fundador da Associagdo de Umbanda e Candomblé daquele estado, além de ser ativista
pela afrorreligiosidade condecorado — dentre outros prémios, recebeu o titulo de
Cidadao Honorario e as chaves da cidade de Belo Horizonte/MG em 2007. A Cabana
Senhora da Gloria — Nzo Kuna Nkos’i possui, além disso, reconhecimento publico-
estatal, da Camara Municipal de Belo Horizonte, como local de preservacdo das
tradi¢des afro-brasileiras. Toda a trajetoria do religioso e seus passos até o
reconhecimento publico como umbandista ¢ candomblecista, contudo, iniciaram-se na
Cabula de Celina, Alegre/ES, da qual pai Nepanji ainda guarda e respeita os preceitos.

Para levarmos a cabo o objetivo proposto neste artigo, precisamos explicitar
nosso lugar de fala, que ¢, ao mesmo tempo, de estudiosos e ativistas pela
afrorreligiosidade brasileira e de iniciados como ogans no Candomblé¢ da Cabana
Senhora da Gloéria — Nzo Kuna Nkos’i. Igualmente, somos filho e neto biologicos de pai
Nepanji. Nossa pretensdo, assim, no resgate ¢ compreensdo da Cabula é motivada por
interesses académicos, politicos e religiosos, mas também por inten¢do de resgate de

uma histéria de familia. E o vinculo familiar nos forneceu, ao longo de nossas vidas,

> O quicongo é uma lingua africana, que era falada, em meio a outras, no antigo Reino do Congo.
Pertence ao tronco linguistico banto.

73



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

acesso privilegiado a unica referéncia viva da Cabula que temos conhecimento, que ¢

pai Nepanji.

Cabula — uma religiao afro-capixaba

A Cabula foi uma religido afro-brasileira, de marcada matriz centro-africana —
angoleira, portanto — que se estruturou no Brasil Colonia, na regido do atual estado do
Espirito Santo. Hoje em dia ndo ha sinais claros de que ainda exista em sua forma
original, embora o historiador Tiago Linhares Weber (2011) e a cientista social
Cristiane Tramonte (2014) indiquem que ainda ¢ praticada em alguns poucos terreiros
de Santa Catarina. Tal pratica se daria em um contexto de interagdes — ou coexisténcia —
com a Umbanda, religido afro-brasileira hegemonica naquele estado (WEBER, 2011;
TRAMONTE, 2014).

O historiador Gerson Machado (2014) também informa que a Cabula teria sido
conhecida por religiosos catarinenses, embora como na¢do candomblecista®. Esta
classificagdo, cabe especularmos a partir de seu trabalho, pode decorrer de uma énfase
por parte de umbandistas locais que tiveram contato com a Cabula (que pode também
ndo ser a mesma religido afro-capixaba), nas diferengas linguisticas e rituais desta para a
Umbanda, e alguma semelhanga ritual com o Candomblé Angola — sobretudo a
incorporagdo de inquices’ ou outras divindades centro-africanas®.

A mae de santo Carmen Prisco (2012), por sua vez, informa que a Cabula foi
formada como religido na Bahia e posteriormente chegou ao Sudeste — especificamente
ao Espirito Santo, a Minas Gerais e ao Rio de Janeiro. Embora a palavra da religiosa
tenha peso, ndo conhecemos dados ou outras fontes (mesmo relatos orais) que
confirmem que este tenha sido o caminho da religido e ndo o inverso, como entendemos

ser mais provavel. Ndo encontramos, igualmente, outros registros que indiquem que a

¢ O autor apresenta uma nota do religioso José dos Lyrios de Lyra Telles, que teria feito esta classificagio
em texto para o jornal A Noticia, de 26 de setembro de1980.

7 Diferentes das entidades, inquices sdo as divindades africanas cultuadas pelos candomblecistas
angoleiros hodiernos. Originam-se, em maioria, do antigo Reino do Congo. Sao deuses ndo
antropomorfizados — a ndo ser quando apresentados/conhecidos via sincretismo — sendo, pelo contrario,
forcas da natureza.

8 Nao se pode descartar a possibilidade de que as divindades méximas da Cabula capixaba ndo tenham
sido aquelas originarias majoritariamente do Reino do Congo (os inquices), mas deuses de outra origem
centro-africana, trazidos ao Brasil pela mesma via (trafico negreiro) que inquices, voduns e orixas, e ja
ndo mais cultuados neste pais. Relatos de antigos Calundus algumas vezes revelam reveréncias a
divindades (ou grupos de divindades) que ja ndo mais sdo conhecidas no Brasil, mas que no passado se
assemelhavam em importancia aquelas que ainda hoje sdo cultuadas.

74



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Cabula tenha sido praticada em algum momento na Bahia, ainda que possivelmente
algumas praticas rituais e conhecimentos tenham sido absorvidos por Calundus baianos.
Ha, contudo, um bairro da cidade de Salvador/BA que se chama Cabula, que junto a seu
bairro vizinho Beiru foi formado a partir de remanescentes quilombolas adeptos a
religides afro-brasileiras. E o Candomblé, contudo, que ¢ hodiernamente praticado
naquele local.

Os indicios bibliograficos que conhecemos ddo conta da continuidade da Cabula
em terras capixabas até a década de 1970 (OLIVEIRA, 2010) e chegamos a visitar um
terreiro cabuleiro em funcionamento na década de 1980 em Vespasiano/MG — hoje
fechado — que pai Nepanji confirma que praticava os ritos originais. O antropdélogo
Osvaldo Martins de Oliveira (2010), que realizou extensa pesquisa etnografica em terras
remanescentes de quilombo em Sapé do Norte/ES, encontrou e participou de rituais
remanescentes das antigas tradigdes cabuleiras, bem como atesta a continuada crenca
dos descendentes quilombolas — ainda que sincretizada com o catolicismo popular — nas
religiosidades angoleiras.

A Cabula teria sido, conforme sugere o intelectual sambista Nei Lopes (2015), a
primeira religido com processo de reproducdo, dispersdo e manutengdo de suas
caracteristicas distintivas em longo prazo a surgir dos antigos e heterodoxos Calundus
coloniais angoleiros.

O termo Calundu, devemos sempre reiterar, deve ser entendido em seu carater
afrorreligioso de duas maneiras: a mais antiga, como a primeira forma de se
denominar/identificar a afrorreligiosidade no Brasil. Isto inclui sincretismos com
tradi¢des religiosas amerindias ¢ com o catolicismo colonial portugués. Ou seja,
denomina-se Calundu — e acresce-se o adjetivo “colonial” — a todo processo
afrorreligioso identificavel no Brasil da época da coloniza¢do portuguesa, seja ele de
matriz centro-africana (Calundus coloniais angoleiros) ou oeste-africana (Calundus
coloniais jéjes ou, mais raramente, iorubanos) (SOUZA, 2002; SILVA, 2005;
SILVEIRA, 2006). A segunda maneira, mais recente, se estende a todas as religides
afro-brasileiras, antigas e atuais, estas estruturadas sobre as bases daquelas. Todas sdo,
portanto, Calundus. Esta acep¢do ganha sentido para as Ciéncias Sociais sobretudo a
partir dos trabalhos da historiadora Laura de Mello e Souza (2002) e do antropologo
Renato da Silveira (2006). E este o sentido recuperado pelo Calundu — Grupo de
Estudos sobre Religides Afro-Brasileiras (ALMEIDA, 2017), bem como ¢ assim que a

75



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Cabula ¢ caracterizada a partir do trabalho de Lopes (2015): como a primeira varia¢ao
de Calundu a ganhar nome proprio.

Quase secreta, o trabalho mais antigo e a0 mesmo tempo o unico registro de
carater etnografico sobre um ritual cabuleiro de que se tem conhecimento ¢ o do bispo
catdlico Dom Jodo Batista Corréa Nery, resgatado e publicado na primeira metade do
século XX pelo médico eugenista maranhense Raimundo Nina Rodrigues (1933/2010).
Como representante oficial oitocentista da Igreja Catolica, o objetivo de D. Nery ndo era
enaltecer o ritual observado, mas documenta-lo como manifestagdo religiosa popular,
“estranha”, “prejudicial”’, uma “tremenda anomalia”, “charlatanismo”, “atrasada e
africana”, que existia em sua pardquia. Nina Rodrigues (1933/2010), por sua vez, a
partir do relato, interpreta a Cabula como uma “institui¢do religiosa africana sob vestes
catdlicas” (NINA RODRIGUES, 1933/2010, p. 281).

A reproducdo de todo o texto de D. Nery, transcrito por Nina Rodrigues
(1933/2010), é desnecessaria e tornaria este artigo demasiado longo ¢ moroso. Por outro
lado, interessa dizer, inicialmente, que se trata de descri¢do que lembra aquela de um
ritual para caboclos, umbandista ou juremeiro, com iniciagdo de adeptos, realizado na
natureza (dentro de uma mata). Com efeito, o linguista Francisco Claudio Alves
Marques (2017) indica que, em sua estrutura, a Cabula guardava muitas semelhangas
com a Umbanda e outras tradi¢des religiosas angoleiras. Alguns detalhes, ndo obstante,
chamam a atencao no texto do bispo e revelam caracteristicas marcantes da Cabula, que
enumeramos a seguir. Nos termos transcritos (citados sempre entre aspas) mantivemos a
grafia do autor (possivelmente Nina Rodrigues), mas o texto corrido ¢ formado a partir

da nossa interpretagdo:

e cra uma forma religiosa estruturada e fortemente hierarquizada, com reunides
que mais frequentemente eram realizadas dentro de matas — em templos a céu
aberto chamados “camucites” — mas que também podiam acontecer em casas de
culto, onde os adeptos se reuniam e, sempre juntos, caminhavam para a mata;

e essas reunides tinham o nome de mesas, sendo duas as mais comuns: Mesa de
Santa Barbara e Mesa de Santa Maria. Uma terceira mesa, de Cosme e Damido,
toma procedéncia em termos de dire¢do sobre as outras duas e suas subdivisdes
(que levavam os mesmos nomes), contudo, seu acesso ¢ mais restrito ¢ sua

ocorréncia menor;

76



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

e 0 termo mesa era também usado para designar altar. Assim, cobertas por panos
brancos, as mesas recebiam objetos rituais e velas, que eram acesas em
homenagem a entidades espirituais e divindades africanas;

e 0s rituais recebem o nome de “engira”, sendo cada um liderado por um homem,
chamado de “enbanda”. O lider recebe o auxilio de outros homens, chamados
“cambones”. A assisténcia se divide entre iniciados, 0s ‘“camands” € nao
iniciados, os “caialds” — que, durante um ritual, podem vir a se iniciar, tornando-
se filhos de santo do “enbanda’ e auxiliados/afilhados de outro homem que sera
chamado de “padrinho”;

e o0s rituais eram executados com bastante cuidado, atendendo a regras especificas
sobre seu desenrolar. Havia extenso uso de cantigas, velas, defumacdes e pemba
em po. A lingua ritual, por sua vez, era uma mescla de portugués (com
corruptelas), com idiomas do tronco linguistico banto;

e durante os rituais havia a incorporacdo de espiritos que podem ser entendidos

r 9

como caboclos. Essas entidades eram chamadas de “fatds”. Havia também a
incorporagdo de divindades, que eram chamados de “baculos” — ndo fica claro
no texto se os “baculos” eram os mesmos inquices ainda cultuados no
Candomblé Angola ou outras divindades’;

e 0 objetivo das “engiras” era, além do louvor, o recebimento da protecdo dos

“tatas”, para o que a capacidade de incorporacdo era necessaria.

Segundo o tedlogo e padre Valdeli Carvalho da Costa (1987), que fez um
trabalho extenso de analise do ritual descrito por D. Nery, bem como teve acesso
privilegiado a outros textos com referéncias sobre a Cabula, havia nesta também a
incorporagdo de pretos-velhos, pombajiras e exus (os mesmos que hoje em dia
frequentam terreiros de Umbanda e Quimbanda). Estas eram combinadas com a
invocagdo e eventual incorporacdo de “baculos” (COSTA, 1987; LOPES, 2015).

Costa (1987) afirma que havia também, tal como nas posteriores Macumba
carioca (religido que para o autor ¢ em muitos aspectos semelhante e herdeira da
Cabula), Umbanda e Quimbanda (conforme Costa — e posteriormente também indicado
pela antropdloga Diana Brown, 1994 — herdeiras da Macumba carioca), atendimentos a

assisténcia pelas entidades incorporadas. Esse fato ndao foi apontado no relato

® Outra possibilidade é que a palavra “baculo” ainda exista em alguns Candomblés Angola como
“bacuro”, termo que identifica ancestrais memoraveis que devem ser cultuados.

77



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

etnografico de D. Nery e atesta para o fato de que a Cabula era, tal como essas trés
religides posteriores, um culto assistencialista. Isto aproxima a religido ndo s6 dessas
outras trés, mas também da maior parte dos Calundus coloniais descritos por Souza
(2002) e Silveira (2006), que tinham objetivo de louvor, mas também de acolhimento,
cuidado e cura do povo negro escravizado e/ou marginalizado no Brasil. Calundus
coloniais, mais adiante, também atraiam pessoas brancas, marginalizadas ou nao, que
buscavam o auxilio das/os religiosas/os para suas diversas aflicdes, em uma época em
que o Brasil ainda ndo possuia instituicdes como a medicina moderna (SILVEIRA,
2006; BASTIDE, 1971). O mesmo, segundo Costa (1987), também ocorria na Cabula.
Ainda no que tange a este carater de assisténcia ao publico e cura, Lopes (2015)
chama a ateng@o para os aspectos magicos da Cabula (que sdo aqueles atraentes para o

publico neoéfito):

Segundo a crenca dos cabulistas, um embanda forte e bem preparado
era sempre dotado de poderes além dos naturais: poderia encontrar
objetos perdidos; descobrir causas de doencas; conseguir boas cagadas
e lavouras férteis; evitar a detonacdo de armas de fogo; abrir portas,
malas ou gavetas trancadas, a menos que elas estivessem fechadas
com tramela, porque a cruz que se formava quebraria o seu poder. Um
bom embanda, segundo se dizia, podia até fazer chover.

Também as ervas, bem usadas por um embanda, podiam, além de
curar, enfraquecer, enlouquecer ou eliminar um inimigo. Uma
garrafada bem preparada, além de curar os males do corpo, poderia
fazer, desfazer, impedir ou favorecer noivados e casamentos; levar a
alguém fortuna ou miséria.

Nos trabalhos mais “fortes”, realizados na sexta-feira da Paix@o e na
noite de Sdo Jodo, de preferéncia debaixo de uma figueira ou
gameleira, que sdo arvores de grande poder. Nele, nunca poderiam
faltar marafo (cachaga), pemba (p6 branco) e fundanga (pdlvora).
Além do marafo, a dgua de rio, convenientemente aspergida, era, para
os cabulistas, remédio adequado para neutralizar quase todos os tipos
de influéncia (LOPES, 2015, p. 92).

Concordamos com Costa (1987) na observacao de que os relatos sobre a Cabula
apresentam grandes semelhancas com giras umbandistas e quimbandistas — e mesmo
com relatos da antiga Macumba carioca, encontrados, dentre outros, no texto do
jornalista Jodo do Rio (1906/2006). E ambas Umbanda ¢ Quimbanda — mesmo a

varia¢do chamada de “branca”'® da Umbanda — possuem como matriz afrorreligiosa a

10 Umbanda branca ¢é aquela que foi iniciada em Niter6i/RJ no inicio do século XX € se popularizou a
partir do médium Z¢lio de Morais, originalmente kardecista e pertencente a classe média. Para muitos
religiosos este ¢ o marco fundador da Umbanda, mesmo embora seus rituais — e mesmo a palavra

78



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Macumba carioca (BROWN, 1994). A antropologa Mariana Mendes de Moura (2012),
a partir de pesquisa bibliografica, ¢ enfatica e classifica a Cabula como forma religiosa
que influenciou diretamente a formag¢ao da Umbanda — o que a autora também concorda
ter se dado via Macumba carioca. Com efeito, a constatacdo das semelhangas — dentre
varios outros indicios — aponta para o fato de que ha no Brasil um longo e continuo
processo afrorreligioso de matriz angoleira, claramente identificavel em diferentes
religides hodiernas. Este serviu a nomear variadas religioes afro-brasileiras ao longo dos
mais de 450 anos de submissdo negra no Brasil, a exemplo dos heterodoxos Calundus
coloniais e das mais estruturadas Cabula, Macumba, Umbanda, Quimbanda ¢
Candomblé Angola.

Do ponto de vista socioldgico ha inegaveis ganhos em se nomear ¢ categorizar
cada uma dessas religides. Para citar um ganho, a nomeagdo das religides ajuda a
classificar e contextualizar o local e processos sociais com que estiveram relacionadas
em sua formagdo. Do ponto de vista de iniciados angoleiros, contudo, sdo as
semelhancas e a continuidade que chamam mais a atengdo, ainda que existam diferencas
entre rituais e suas execucdes, ou ainda na compreensdo de determinadas praticas e
crengas religiosas.

Ainda sobre aspectos do culto da Cabula, pai Nepanji destaca um elemento
central, que ¢ o uso da agua. Esta seria sempre colocada no centro das mesas, sobre a
toalha branca, e tinha a fun¢@o de fluidificar o local de culto, emanando boas energias.
Pai Guiné de Aruanda também nos informou em uma conversa sobre a importancia da
agua na Cabula. Em sua explicacdo, enfatica, a Cabula era uma religido praticada
especificamente com o uso da agua. No relato de D. Nery (NINA RODRIGUES,
1933/2010), por sua vez, a 4gua também aparece como elemento central da mesa, mas
de forma representada (ndo ha citagdo de copos de agua, mas ha representagcdes de
“baculos” da agua). Pai Guiné também destaca um outro aspecto, de interesse historico:
o ponto riscado, importante na Umbanda e sobretudo no Omolocd, ¢ um conhecimento
que advém da Cabula.

Outro aspecto do relato etnografico de D. Nery (NINA RODRIGUES,
1933/2010) chama a atengdo, mas ndo por uma descri¢do, ao contrario por sua auséncia
no registro: a presenga de mulheres nos ritos. Possuimos comprovacao factual de que

estas estavam presentes na Cabula: a mae de pai Nepanji, nossa avo/bisavo biologica

“umbanda” — ja existissem anteriormente em terreiros de Macumba carioca, frequentados por pessoas
negras ¢ de menor poder aquisitivo (BROWN, 1994).

79



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Regina Nogueira, era cabuleira iniciada e incorporava Mae Felisbina, a entidade que
veio a influenciar profundamente a historia de nossa familia e, a partir de pai Nepanji,
da Umbanda e do Candomblé Angola praticados em Minas Gerais. Foi Mae Felisbina a
preta velha mencionada anteriormente, que — por meio de uma carta que dizia que
“novos horizontes” se abririam — indicou (por interpretacdo da carta) que pai Nepanji se
mudasse para Belo Horizonte/MG. Além disso, foi vo Regina — junto a seu marido, v
Antonio Nogueira, também cabuleiro — que percebeu os primeiros sinais de
mediunidade em pai Nepanji e, confirmando sua percep¢do com entidades, levou-o para
que fosse iniciado na Cabula.

Oliveira (2010) também mostra em um relato a participagdo de mulheres nas
crengas ¢ cultos da Cabula, com claro dominio ritual ¢ de fundamentos afrorreligiosos.
Segundo histéria comunitaria que registrou em Sap€ do Norte/ES, na década de 1970 a
populacao quilombola vinha sendo expulsa de suas terras por fazendeiros monocultores
de eucalipto associados ao aparato opressor do Estado e a um tenente aposentado do
exército, conhecido como Tenente Mercon. No caso mais dramatico, um mestre
quilombola da brincadeira do Boi, juntamente com a sua esposa que estava de
resguardo, foi expulso violentamente de sua casa pelo fazendeiro José Upa e seus
capangas. A residéncia foi incendiada e uma cerca — antes inexistente em toda a terra
quilombola — foi construida no local. O casal buscou guarida junto a seus parentes, que
se revoltaram com o caso e arrancaram e queimaram a cerca introduzida pelo fazendeiro

na terra. Em consequéncia disso,

os revoltosos, a maior parte dos homens de Linharinho, foram presos
por varios dias pela policia de Concei¢do da Barra, tendo suas criangas
passado necessidades alimenticias e fome. Suas mulheres invocaram
as divindades religiosas — orixas e santos — para que a justica fosse
feita e, segundo suas crengas, um interventor externo (Nelson
Cordeiro) fora guiado pelas divindades e apareceu na cidade para
retirar os quilombolas da prisdao (OLIVEIRA, 2010, p. 64).

Além dessas evidéncias, lembramos que a presenca feminina nas religides afro-
brasileiras vem sendo uma constante desde os primeiros Calundus coloniais. Inclusive,
conforme os historiadores Shuma Schumaher e FErico Vital Brazil (2013), foram
historicamente as mulheres negras que guardaram e lideraram a reprodugdo das
tradi¢cdes afrorreligiosas no Brasil, pelo que sua auséncia na Cabula seria uma excegao

quase impossivel. Sua ndo citacdo por D. Nery, portanto, aproxima-se mais de uma

80



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

discriminagdo de género!! do que de uma possibilidade historica. Com efeito, ainda que
o “embanda” observado/conhecido via relatos pelo bispo tenha sido homem, ¢
igualmente possivel que em outras ocasides — ou naquela mesma — fosse uma mulher.

No que tange ao carater quase secreto da Cabula, chamada por D. Nery (NINA
RODRIGUES, 1933/2010, p. 281) de “misteriosa”, cabe um comentario analitico.
Aquele bispo informa sobre o voto de segredo dos adeptos, que se quebrado poderia
resultar em “pena de morte pelo envenenamento” (idem, p.282). Embora poucos estudos
tenham sido feitos ao longo do tempo sobre a Cabula e mesmo que o relato etnografico
de D. Nery seja o Unico existente, a ideia de puni¢do via assassinato para adeptos que
quebrassem o segredo parece exagerada. Devemos ponderar que em todas as religides
afro-brasileiras ha elementos considerados como segredos de culto. Alids, os mesmos
existem também no catolicismo ¢ em numerosas outras religides. Por isso,
questionamentos sobre diferentes aspectos dos cultos feitos ao longo do tempo por
interessados (mais ou menos bem-intencionados) ¢ pesquisadores historicamente
receberam respostas evasivas ou deliberadamente falsas, tais como a mais
frequentemente registrada pelo padre Etienne Brazil (1912), ao questionar calunduzeiros
baianos sobre aspectos de suas religides: “deus o sabe”.

Guardar segredo se trata ndo s6 de preceito afrorreligioso — pelo que todos
juramos guardar segredos varios ao nos iniciarmos — quanto também de estratégia de
defesa contra a nunca interrompida colonizacao de nossos seres e saberes. Brazil (1912)
interpretou que os afrorreligiosos (todos negros) eram intelectualmente inferiores,
ignorantes, ¢ por isso ndo sabiam nada de suas proprias religioes. Ironicamente, o padre
¢ que foi enganado — e assim freado em um possivel impeto catequista/colonizador —
ndo s6 por seus entrevistados, mas por sua propria pretensdo de superioridade. E,
claramente, o bispo D. Nery também.

O preceito do segredo, portanto, ndo ¢ incomum a religioes afro-brasileiras e ndo
hé surpresa em que seja encontrado também na Cabula. Pai Nepanji, inclusive, guarda
segredo sobre os rituais até hoje, ainda que seja o unico cabulista que conhecemos vivo
€ que ndo esteja ou jamais tenha estado sobre risco iminente de “envenenamento”. Um
segredo em particular que guarda nos faz também questionar outra parte do relato de D.
Nery, em que o bispo afirma que “caialds” eram iniciados na Cabula sempre por um

“enbanda” e um padrinho (dois iniciadores para um novo religioso). Ocorre que o ritual

"' No que tange a género, aqui sempre nos referimos a sexo biolégico, mas, mesmo sem problematizar
neste texto, ndo ignoramos outras importantes complexidades presentes nessa categoria.

81



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

de iniciagdo da Cabula, pelo preceito do segredo, ndo é/foi jamais pormenorizado ou
minimamente descrito por qualquer cabulista que tenhamos tido noticia. No caso de pai
Nepanji, o seu padrinho Joaquim Antonio da Silva era o lider (conhecido como
presidente) do grupo (chamado de fraternidade) a que pertencia, ndo tendo nunca nos
sido revelado pelo afilhado se o padrinho era o “enbanda”, se tal religioso existia no
grupo ou mesmo se, minimamente, participou de sua iniciagcdo. Para todos os efeitos,
portanto, dentro do que sabemos, o senhor Joaquim foi o padrinho e o “enbanda” de pai
Nepanji (um iniciador para um novo religioso) — ¢ do grupo de cabulistas que se reunia
por volta da década de 1930 em Celina, Alegre/ES. Havia mais membros na
fraternidade cabuleira, porém, até onde conta pai Nepanji, sempre mantendo suas
reservas e segredos, quem liderava todos os rituais era o senhor Joaquim.

Sobre a auséncia de outros relatos etnograficos — e com este ponto finalizando a
questdo do segredo na Cabula — ¢é possivel ainda especularmos que os mesmos nao
existem também pela mesma razdo que memorias de Calundus coloniais sdo pouco
conhecidas: o racismo reinante da formagao social brasileira, que sempre influenciou a
construcdo da historia colonial/moderna deste pais, mormente pouco interessada nas
presengas africana e indigena (NOGUEIRA, 2017).

Costa (1987) e Oliveira (2010) apresentam em seus relatos um ultimo aspecto da
Cabula que ndo pode ser ignorado, ainda que ndo possa igualmente ser mensurado: a
existéncia de sincretismo — surgido talvez ja no século XX — com tradi¢cdes oeste-
africanas. A palavra orixd, por exemplo, ¢ de origem iorubana e ndo angoleira, e aparece
no texto de Oliveira (2010) indicando divindades cultuadas. Orixas, portanto, s6 podem
estar presentes em um culto afrorreligioso de matriz centro-africana, como a Cabula ou
mesmo a Umbanda, via sincretismo. Isso, contudo, ndo ¢é estranho ao universo
angoleiro-brasileiro, ou mesmo ao universo oeste-africano-brasileiro. Ao passo que a
Africa é um continente enorme e diferentes tradigdes religiosas podem ser definidas
como caracteristicas e origindrias/indicadoras de uma determinada regido e/ou etnia
(ainda que também com eventuais sincretismos), no Brasil o povo africano escravizado
foi deliberadamente misturado. Por esta razdo, n3o ha purismos afrorreligiosos.
Também se mesclaram tradi¢des e crencas — tanto oeste-africanas com centro-africanas
quanto, igualmente, no sentido oposto.

Em sua forma original, que mais se aproxima do relato etnografico de D. Nery e
das varias outras referéncias que até aqui citamos, ndo ha mais indicios da existéncia da

Cabula. Lopes (2015) enfaticamente afirma que ela apenas existe no presente como

82



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

nome de um toque de atabaque do Candomblé Angola. Oliveira (2010) informa que, em
Sapé do Norte/ES, apenas alguns rituais e crengas sobrevivem. Pai Guiné de Aruanda
também fala da Cabula no passado, como uma religido que existia na regido em que
cresceu Tateto Nepanji. Este, por sua vez, ndo conduz “engiras” e desconhece a
existéncia de terreiros cabuleiros abertos no presente, “camucites” pelas matas do pais
ou mesmo outros/as cabulistas vivos/as.

A presenca da Cabula em Santa Catarina, finalmente, carece de ser analisada
mais pormenorizadamente, pois, apesar da informacdo sobre a existéncia de alguns
“poucos terreiros” (WEBER, 2011; TRAMONTE, 2014), ndo ha indica¢des de que
pratiquem a forma original da religido — a informagdo bibliografica ¢ igualmente
incompleta e inconclusiva. Vestigios da Cabula, todavia, ainda existem e compdem o
universo afrorreligioso brasileiro. No proximo item nos ocuparemos de identificar

alguns em Minas Gerais.

Vestigios da Cabula — sutilezas que remanescem em Minas Gerais

A Cabula foi uma religido afro-capixaba, mas sua existéncia em sua forma
original ndo se restringiu apenas aquele estado. Em Minas Gerais ¢ ainda hoje possivel
encontrarmos vissungos, “cantos afro-brasileiros cantados [...] em diversas situacdes da
vida cotidiana” (SAMPAIO, 2009, p. 7) que revelam, em suas palavras, forte presenga
da religido — ainda que nao haja mais adeptos. Conforme indica a linguista Neide Freitas
Aparecida Sampaio (2009), a Cabula era praticada em quilombos da regido de Sao Jodo
da Chapada/MG, onde os vissungos sdo ainda ensinados entre geracdes de
afrodescendentes.

As reminiscéncias da religido via palavras e cantigas nos ajudam a encontrar
suas continuidades nas religides afro-brasileiras hodiernas. Com efeito, a etnolinguista
Yeda Pessoa Castro (2009, p. 69) nos ensina que “a lingua viva de um povo € o
testemunho vivo mais antigo da histéria povo”. Justamente por isso, “os dados obtidos
no dominio da lingua, da religido e das tradigdes orais no Brasil revelaram a presenga
banto como a mais antiga e superior em numero e em distribuicdo geografica no
territorio brasileiro por mais de trés séculos consecutivos” dentre todos os africanos que

aqui aportaram. Com efeito, para além dos vissungos, Castro (2009) informa que as

&3



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

influéncias de linguas de raiz banta se espalharam por todo o portugués brasileiro,
testemunhando, assim, a vasta presenca dos centro-africanos neste pais.

E por meio de palavras cantadas nos vissungos documentados por Sampaio
(2009) que o termo “mbanda”, ou “imbanda”, o mesmo que o “enbanda” de D. Nery —
e com ele todo o respeito ensejado pelo/a lider afrorreligioso/a — ainda se faz presente
em S3o Jodo da Chapada/MG. Naquela terra quilombola, era o/a “mbanda” que
ordenava a “angira”, “ongira” ou “congira”, a mesma “engira” relatada por D. Nery,
ou, em portugués, a reunido da Cabula.

Conforme Costa (1987), a “engira” permanece viva na reunido de carater
semelhante que ocorre na Umbanda e na Quimbanda sob o nome aportuguesado de
“gira”. Ainda segundo o autor, o termo também se refere ao fato de que a cerimdnia
umbandista pode ocorrer em forma de um circulo de adeptos em movimento (formagao,
portanto, que gira) ou ao fato de que iniciados podem entrar em transe girando circulos
em torno do proprio corpo. Gira, neste caso, torna-se verbo e ganha o mesmo sentido da
acdo rodar. Girar, assim, ¢ sinonimo de rodar e, igualmente, gira ¢ 0 mesmo que roda.

Origem, significado e mutagdes da palavra a parte, a gira e o “enbanda”, sob o
nome de “seu Cangira”, que possivelmente advém de “seu congira”, personificado
ritualmente como mestre da gira, chefe dos ritos, estdo ainda presentes em Belo
Horizonte/MG, na Cabana Senhora da Gloria — Nzo Kuna Nkos’i. Sdo sempre
lembrados nas sessdes de Umbanda, quando cantamos o seguinte ponto (também

famoso na musica popular brasileira):

“Meu pai veio de Aruanda

E a nossa mae ¢ lansa

Meu pai veio de Aruanda

E a nossa mae ¢ [ansa

Seu Cangira deixa a gira girar
Seu Cangira deixa a gira girar
Seu Cangira deixa a gira girar

Seu Cangira deixa a gira girar”

Nao coincidentemente — tal coisa ndo existe em terreiros afrorreligiosos — em

nossa casa o “seu Cangira” ¢ um cabuleiro iniciado no Espirito Santo, em 1938, que,

&4



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

junto a Pai Guiné de Aruanda, a seu inquice e as suas demais entidades, ainda “deixa a
gira girar” em Belo Horizonte/MG.

Para além da lingua falada/cantada e de suas palavras, entre Calundus coloniais,
Cabula, Macumba, Umbanda, Quimbanda e Candomblé Angola, também rituais foram
passados (ainda que com eventuais mudangas e/ou ressignificagdes). Benzecdes, usos de
ervas, segredos da agua e sopros de pemba, dentre outros, sdo elementos que compdem
a linguagem ritual e o corpo de conhecimento dessas religides, transmitidos entre
geragdes de iniciados. Assim, ao passo que Castro (2009) nos informa sobre a
importancia no idioma portugués brasileiro de signos de linguas bantas que atestam para
a presenca e heranca cultural centro-africana, notamos que nos terreiros ¢ a pratica ritual
— resguardada a importancia da palavra e da oralidade — a principal forma de linguagem.
E por meio dessa pratica que atestamos para a continuidade e amplitude da heranga
afrorreligiosa angoleira presente em nosso pais. Pedir ao “seu cangira” para que deixe
“a gira girar” ¢, ademais de letra de cantiga, reza. Uma reza muito antiga, com tremendo
significado ritual, que, ainda que com mudangas, migrou do Espirito Santo a Minas
Gerais e segue em voga no Brasil desde os tempos de um dos nossos mais antigos
Calundus: a Cabula.

Outro vestigio desta religido, de importdncia impar e estrutural para o
Candomblé praticado na Cabana Senhora da Gloria — Nzo Kuna Nkos’i, ¢ o jogo de
blizios de pai Nepanji. A mao de buzios do religioso — e com ela os proprios buzios —
lhe foram dados por seu padrinho da Cabula, em 1948, em uma viagem que fez a sua
terra natal. Na ocasido, o senhor Joaquim Anténio da Silva lhe disse que os buzios
apenas deveriam ser usados quando pai Nepanji abrisse sua igreja, ao que este
respondeu: “entdo nunca vou usar, pois ndo quero ser padre”. Anos depois, em 1961,
quando fundou a Cabana Senhora da Gloria — ainda antes de se iniciar no Candomblé —
nosso pai de santo passou a jogar buzios.

A méo de buzios de Tateto Nepanji veio, alguns poucos anos depois, a chamar a
atencdo de sua mae de santo candomblecista, a Mameto Oloid. Ocorre que no
Candomblé, de origem afro-baiana, com raras excec¢des, apenas ¢ possivel que uma
pessoa receba a mao de buzios caso seja “feita no santo” (iniciada como rodante no
Candomblé) — o que pai Nepanji ndo era em 1948. Seu jogo, todavia, dava os mesmos
resultados do jogado por made Oloid. Nao era, portanto, uma fraude, na visdo da
candomblecista. Apesar da surpresa da mae de santo, hd uma explicacdo sociologica

para isso (igualmente ha explicagdes afrorreligiosas): Cabula e Candomblé sdo religides

85



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

distintas, que se formaram em diferentes regides do Brasil, mas que dividem matrizes
centro-africana e amerindia, das quais herdaram praticas rituais e conhecimentos
semelhantes. E, assim, perfeitamente possivel que uma mesma pratica, com os mesmos
objetivos, seja significada e ritualmente trabalhada de formas distintas em cada uma das
religides, acumulando idiossincrasias, mas sem prejuizo para a manuten¢do dos dois
corpos de conhecimentos, cada um em seu contexto.

A presenca do jogo de buzios nas duas religides — que sdo angoleiras —, aliada a
antiguidade da Cabula (formada anteriormente ao Candomblé ou a chegada de
iorubanos em sua regido de origem'?), nos enseja também a questionar a nogdo de
matriz iorubana deste oraculo (nesta visdo, seria uma simplificacdo ou abrasileiramento
do Oraculo de Ifa), presente em bibliografia mais especifica sobre o Candomblé. A luz
desse dado, somos levados a questionar se essa no¢dao ndo seria mais uma formula¢do
académica embasada a partir da falsa ideia de “pureza nag6”, inaugurada por Nina
Rodrigues (1933/2010) e acriticamente aceita por seus seguidores.

Ha ainda um terceiro e forte vestigio da Cabula em Minas Gerais, que por vezes
pode ser visto em giras umbandistas da Cabana Senhora da Gloria — Nzo Kuna Nkos’i.
Em sessoes (assim sdo chamadas) muito especiais e raras, momentos apos as consultas
dadas por pretos velhos e caboclos, inquices se incorporam em seus filhos e dancam ao
som de atabaques. Tais rituais sdo incomuns na Umbanda — sobretudo ao considerarmos
que sdo inquices que “nasceram” a partir do Candomblé, sendo diferentes das
divindades “orixds” mais comumente cultuadas na Umbanda — e se remetem a antiga
Macumba carioca. Esta mesma que, conforme Costa (1987) e Lopes (2015), se formou a
partir da heranga cabuleira.

Pai Nepanji fundou a Cabana Senhora da Gloria — Nzo Kuna Nkos’i em 1961 e
se tornou pai de santo de centenas de candomblecistas em Minas Gerais, além de ter
iniciado inimeros umbandistas. Influenciou ainda mais comunidades de terreiros ndo
filiadas ao seu proprio, por meio de seu longevo ativismo afrorreligioso. Muitos dos
religiosos a quem passou ensinamentos abriram — ou, quando ja abertos, incorporaram —
seus proprios terreiros ¢ passaram a reproduzir em suas casas os conhecimentos

adquiridos com nosso “embanda”. Vestigios da Cabula, portanto, sobrevivem

12 E hodiernamente impossivel afirmar com certeza a data em que a Cabula foi estruturada/fundada no
Espirito Santo. Lopes (2015) indica que foi no século XIX, ao passo que D. Nery e Nina Rodrigues
(1933/2010) sugerem, embora sem exatiddo, que seria mais antiga. De qualquer forma, seja no século
XIX ou antes, parece-nos seguro afirmar a partir de todas as referéncias aqui citadas que a Cabula se
formou a partir de Calundus coloniais antes da chegada de iorubanos (ou da chegada de contingente
relevante) no Espirito Santo, pelo que sua matriz ¢ exclusivamente centro-africano-amerindia.

86



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

ritualmente em terreiros umbandistas e candomblecistas mineiros, ainda que nao

identificados e sem requisitar mais o nome da religido afro-capixaba.

Consideracoes finais

Buscamos neste artigo oferecer uma apresentagdo da Cabula e resgatar aspectos
de como esta religido se estruturava no passado capixaba e em alguns locais para onde
migrou, apresentando, igualmente, vestigios de seu culto que podem ser encontrados no
presente, em Minas Gerais. Apresentamos a presenca desses no terreiro de Candomblé e
Umbanda Cabana Senhora da Gloria — Nzo Kuna Nkos’i, em Belo Horizonte/MG,
liderado pelo pai de santo Tateto Nepanji, afrorreligioso candomblecista, umbandista e
iniciado na Cabula em Celina, Alegre/ES, em 1938.

Pai Nepanji acumulou em sua vida os conhecimentos de todas as religides em
que foi iniciado. Igualmente, iniciou a diversos filhos de santo tanto no Candomblé
quanto na Umbanda durante os seus anos de pratica religiosa em Belo Horizonte/MG,
repassando conhecimentos angoleiros, pelo que, entendemos que seus ensinamentos e
com eles a matriz cabulista, espalham-se por diversas casas filhas de seu terreiro. Além
disso ¢ independentemente da participacdo desse religioso, notamos que a Cabula
sobrevive nas hodiernas Umbanda e Quimbanda — igualmente parece influenciar o
Candomblé Angola, mesmo na Bahia — tendo chegado a elas por meio da Macumba
carioca. Essas todas sdo religides angoleiras, ou seja, religides de matriz centro-africana
e amerindia, e apesar de receberem nomes diferentes e mesmo de terem sido formadas
no Brasil a partir de distintos e especificos processos sociais, carregam herangas rituais
comuns. [gualmente, influenciaram-se umas as outras ao longo de sua historia no Brasil,
dividindo intimeros aspectos rituais comuns.

Chama a ateng@o do ponto de vista das Ciéncias Sociais, sobretudo das linhas de
pesquisa que enfatizam estudos sobre linguagem, que a pratica ritual angoleira constitui
um idioma ritual, passado entre geragdes de religiosos. Tal linguagem é um dos
aspectos estruturantes da cultura religiosa angoleira no Brasil, uma cultura que se adapta
e resiste a mais de 450 anos de subjugacdo e marginalizagdo de africanos e
afrodescendentes neste pais. Nao foi o objetivo deste trabalho explorar tal linguagem,
que igualmente ¢ guardada por segredo de religido, mas suas evidéncias ddo testemunho

da forga da cultura centro-africana neste pais.

&7



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Mesmo com o esforco que fizemos para resgatar e apresentar a Cabula neste
texto, entendemos que ha mais aspectos desconhecidos sobre esta religido do que o que
0 panorama aqui passado possa tentar enderecar. Com efeito, este € um estudo sobre a
Cabula que pretendeu ser mais generalista do que exaustivo. Outros trabalhos com a
mesma tematica sdo, assim, necessarios para que a religido possa ser mais bem

apresentada — mesmo para ndo iniciados, que dificilmente terdo acesso a seus segredos.

Referéncias bibliograficas

ALMEIDA, Téania Mara Campos. Apresentacdo. In: Revista Calundu — Gira
Epstemoldgica. Brasilia: Calundu — Grupo de Estudos sobre Religides Afro-Brasileiras,

2017, v. I, n. 1, jan-jun.

BASTIDE, Roger. As Religioes Africanas no Brasil: Contribui¢do a uma Sociologia da

Interpenetracdo de Civilizagbes. Sdo Paulo: Livraria Pioneira Editora, 1971.

BRAZIL, Etienne. O fetichismo dos negros no Brazil. In: Revista do Instituto Histérico
e Geogrdfico Brasileiro. Rio de Janeiro: RIHGB, 1912, Tomo LXXIV, Parte II, pp.
193-260.

BROWN, Diana. Umbanda: Religion and politics in urban Brazil. Nova York:
Columbia University Press, 1994.

CASTRO, Yeda Pessoa. A propodsito do que dizem os Vissungos. In: SAMPAIO, Neide
Freitas Aparecida. Vissungos: cantos afrodescendentes em Minas Gerais. Belo

Horizonte: Edi¢des Viva Voz, 2009.

COSTA, Valdeli Carvalho. Cabula e Macumba. /n: Sintese: Revista de Filosofia. Belo
Horizonte: FAJE, 1987, v. 14, n. 41.

JOAO DO RIO. 4s religides no Rio: apresentagdo de Jodo Carlos Rodrigues. Rio de
Janeiro: José Olimpio, 2006. Re-edigdo de texto de 1906.

88



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

LOPES, Nei. Religiosidade na Didspora: continuidade e permanéncia. In: SOUZA, R.

Seminario Internacional Diversas Diversidades. Rio de Janeiro: Cead/UFF, 2015.

MACHADO, Gerson. Mercado religioso e as denominagdes afro-brasileiras numa
cidade catarinense. In: Revista Brasileira de Historia das Religioes. Maringd: UEM,

2014, ano VI, n. 18, v. 6, jan-2014.

MARQUES, Francisco Claudio Alves. Algumas consideragdes sobre Umbanda e
Candomblé no Brasil. In: Revista Contempla¢do. Passo Fundo: Faculdade Jodo Paulo

IL, 2017, n. 15, pp. 82-89.

MOURA, Mariana Mendes. A Umbanda em Salvador: memorias e consideracdes. In:

Anais do Il Encontro Baiano de Estudos em Cultura. Cachoeira: UFRB, 2012.

NOGUEIRA, Guilherme Dantas. A historia e seus outros: vida e narrativa de Nema. /n:

Anais do18° Congresso Brasileiro de Sociologia. Brasilia: SBS, 2017.

OLIVEIRA, Osvaldo Martins. Quilombos: memoria social ¢ metaforas dos conflitos
comunidades do Sapé do Norte, Espirito Santo. /n: ALMEIDA, A., MARIN, R., CID,
R., MULLER, C., FARIAS JUNIOR, E. (orgs.) Cadernos de Debates Nova Cartografia
Social: Territorios Quilombolas e Conflitos. Manaus: UEA Edigoes, 2010.

PRISCO, Carmen. As religioes de matriz Africana e a escola: guardids da heranga

cultural, memoria e tradi¢do africana. Sdo Paulo: 1€ Asé e Instituto Oromilade, 2012.

RODRIGUES, Raimundo Nina. Os Africanos no Brasil. Rio de Janeiro: Centro
Edelstein de Pesquisas Sociais, 2010. Re-edi¢do de texto de 1933.

SAMPAIO, Neide Freitas Aparecida. Vissungos: cantos afrodescendentes em Minas
Gerais. Belo Horizonte: Edi¢des Viva Voz, 2009.

SCHUMAHER, Shuma, BRAZIL, Erico Vital. Mulheres negras do Brasil. Edigdo
condensada. Rio de Janeiro, SENAC Nacional, 2013.

&9



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

SILVA, Vagner Gongalves. Candomblé e Umbanda: caminhos da devogdo brasileira.

Sao Paulo: Selo Negro Edigdes, 2005.

SILVEIRA, Renato. O Candomblé da Barroquinha: processo de constituicdo do

primeiro terreiro baiano de Keto. Salvador: Edicdes Maianga, 2006.

SOUZA, Laura de Mello. Revisitando o calundu. In: GORENSTEIN, L., CARNEIRO,
M. (Org.). Ensaios sobre a intolerancia: Inquisi¢ao, Marranismo e Anti-Semitismo. Sao

Paulo: Humanitas, 2002, p. 293-317.
TRAMONTE, Cristiane. Religido, Resisténcia e Historia: construcdo e afirmagdo da
umbanda em santa catarina. In: Mouseion — Revista do Museu e Arquivo Historico La

Salle. Canoas: UNILASALLE, 2014, ano 8, v. 17, n. 1.

WEBER, Tiago Linhares. Ritual de Almas e Angola: do inicio aos novos paradigmas.

In: Revista Santa Catarina em Historia. Florianopolis: UFSC, 2011, v. 5, n. 1.

90



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

PLANO NACIONAL DE LIBERDADE RELIGIOSA: OS
POVOS DE TERREIRO E A CONSTRUCAO DO
RACISMO RELIGIOSO

Nathalia Vince Esgalha Fernandes!

Ariadne Moreira Basilio de Oliveira 2

Resumo: A partir da andlise do Plano Nacional de Liberdade Religiosa e de Promogao
de Politicas Publicas para as Comunidades Tradicionais de Terreiro (PNCT) este artigo
visa desenvolver os argumentos que permeiam a discussdo do racismo religioso
construido de forma inovadora nos argumentos que embasam o referido plano, assim
como apresentar as possiveis causas e consequéncias de seu veto.

Palavras-chave: Intolerdncia Religiosa, Racismo Religioso, Afrorreligiosidade,

Religides de Matriz Africana, Comunidades de Terreiro, Politicas Piblicas.
Introducao

As religides afro-brasileiras®, desde o tempo da coldnia, mesmo em suas
primeiras organizagdes quando ainda ndo estavam constituidas como religides, mas sim
como praticas e cultos, até os dias de hoje, sofrem com a discriminagdo e preconceito.
Suas crengas, divindades e modos de vida estigmatizados e vitimados com diversos
tipos de violéncia. Nos ultimos meses os ataques dirigidos as mesmas,
convencionalmente chamados de “intolerancia religiosa”, repercutiram na midia pela
frequéncia e intensidade que vém acontecendo em todos os estados no pais. Esses
episodios também vém sendo apontados como “racismo religioso”, conceito ainda
pouco discutido na academia, mas que ja vém sendo reivindicado pelos praticantes das

religides afro-brasileiras ha alguns anos, compreendendo que o termo “intolerancia

' Doutoranda em Ciéncias Sociais pelo Departamento de Estudos Latino Americanos (ELA) -
Universidade de Brasilia. Integrante do Calundu — Grupo de Estudos sobre Religides Afro-Brasileiras.
nathaliavef(@gmail.com.

2 Mestra em Direitos Humanos e Cidadania pela Universidade de Brasilia. Integrante do Calundu — Grupo
de Estudos sobre Religides Afro-Brasileiras.

3 Utilizaremos neste texto o termo religides afro-brasileiras como sindnimo de religides de matriz africana
(termo oficial) pela compreensdo das autoras de que essas religides possuem um forte componente
diasporico que deve ser considerado em sua constituigao.

91



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

religiosa” ndo seria suficiente para abarcar o fendmeno e as violéncias direcionadas a
essas religioes. (OLIVEIRA, 2017; FERNANDES, 2017)
A Constituicdo de 1988 assegura a todos o direito a livre pratica religiosa,

expresso no artigo quinto, incisos VI e VIII:

VI- ¢ inviolavel a liberdade de consciéncia ¢ de crenga, sendo
assegurado o livre exercicio dos cultos religiosos e garantida, na
forma da lei, a protecdo aos locais de culto e a suas liturgias;

VIII - ninguém sera privado de direitos por motivo de crenga religiosa
ou de convicgdo filosofica ou politica, salvo se as invocar para eximir-
se de obrigagdo legal a todos imposta e recusar-se a cumprir prestagao
alternativa, fixada em lei; (BRASIL, 1988)

Contudo, as acdes diretas do Estado para interferir neste cenario, promover a
liberdade de culto e crenga, e para proteger as Comunidades de Terreiro foram escassas
desde o inicio da formag¢do do nosso pais. Durante a maior parte do periodo de
construcdo de nosso pais existiram leis que criminalizavam as religides afro-brasileiras,
como as que ainda hoje figuram no Cddigo Penal nos artigos que criminalizam o
charlatanismo e a pratica de curandeirismo com os artigos 283 ¢ 284, respectivamente.
Foi especialmente a partir da criagdo da Secretaria Nacional de Politicas de Promogao
da Tgualdade Racial, em margo de 2003, que houve uma maior atengdo para a atuagio e
promogao de planos e politicas voltados a protecdo a liberdade religiosa e a promogao
de politicas publicas para as comunidades tradicionais de terreiro, onde a questdo da
intolerancia religiosa e a introdugcdo da reivindicagdo a nomenclatura “racismo
religioso” para esses episodios foram discutidos em reunides e documentos
governamentais. Destacamos aqui a iniciativa realizada em 2009 na construgdo do Plano
Nacional de Protecdo a Liberdade Religiosa e de Promogao de Politicas Publicas para as
Comunidades Tradicionais de Terreiro (PNCT).

O PNCT seria resultante de um conjunto de acdes articuladas do Governo
Federal, juntamente com representantes de religides afro-brasileiras, com o intento de
reunir um conjunto de medidas que fortalecessem o combate a intolerancia religiosa. Os
marcos legais em relagdo ao tema, tomando por base a Constitui¢do Federal, acordos e
convengdes firmados pelo Brasil tém como objetivo de assegurar a efetivacdo dos
direitos humanos e, especialmente, o direito a liberdade de consciéncia e de crenga,

além de apresentar diretrizes e estratégias de acdo do Governo.

92



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

O Plano desenvolvia acdes especialmente voltadas as Comunidades de Terreiro,
por compreender que se tratam de comunidades culturalmente diferenciadas, com
formas proprias de organizacdo. No entanto o plano nao foi langado devido a um veto
ministerial. Os motivos para o veto do mesmo refletem a recepgdo das criticas feitas
pelos setores catdlicos e evangélicos cuja justificativa apontava a protecdo mais
direcionada ao seguimento das religides afro-brasileiras. Além disso, as discussdes que
impulsionaram a constru¢do do Plano Nacional de Prote¢do a Liberdade Religiosa
tiveram como um de seus €ixos o atrelamento do racismo a base da discriminacdo as
religides afro-brasileiras, o que também foi alvo de enfrentamentos e contrapontos.

Este artigo, a partir do histdrico da criagdo do Plano Nacional de Protecdo a
Liberdade Religiosa ¢ de Promogdo de Politicas Publicas para as Comunidades
Tradicionais de Terreiro (PNCT), tem como objetivo desenvolver os argumentos que
permeiam a discussdo do racismo religioso na memoria da criacdo deste documento
institucional bem como analisar os motivos por tras do seu veto.

Para isso, contaremos com uma primeira parte do artigo que trard a
contextualizacdo sobre 0 momento e as pessoas que construiram tal plano, assim como
as discussdes pertinentes a constru¢do do mesmo. Em um segundo momento se discutira
a importancia da nominacdo das discriminagdes sofridas pelas Comunidades de Terreiro
como sendo expressdes do racismo. Por fim, traremos o desfecho infeliz do Plano que
foi vetado pela entdo Ministra da Casa Civil Dilma Rousseff e apontaremos as

consequéncias de tal fim para a atual discussdo sobre o termo racismo religioso.

O PNCT

O proposito desta parte do artigo, além de apresentar os antecedentes contidos
no Plano vetado e explicitar o seu conteudo, ¢ aprofundar em algumas discussoes,
especialmente a questdo do racismo religioso, em um material considerado avangado
pelas autoras em termos de luta contra a intolerancia religiosa.

Apos a criacdo da Secretaria Nacional de Politicas de Promogao da Igualdade
Racial (SEPPIR), em 2003, diversas agdes que envolviam a promog¢do de politicas
publicas voltadas as comunidades tradicionais comec¢am a serem fomentadas de maneira

mais estruturadas e em conjunto com as agdes de promocao de igualdade racial.

93



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

A T Conferéncia Nacional de Promocao da Igualdade Racial em 2005 foi
fundamental para debater as particularidades das chamadas “comunidades tradicionais
de terreiro” ou ‘“comunidades de religides de matriz africana”. No documento ¢
reconhecido “o papel histérico e a contribuicdo que as religides de matriz africana
tiveram na formacdo da identidade e costumes do povo brasileiro, proporcionados pela
chegada de milhares de africanos escravizados trazidos ao pais” (BRASIL, 2005),
considerando a importancia do papel desenvolvido por essas comunidades no Brasil e
reconhecendo a necessidade do enderecamento de politicas governamentais. O Relatorio
da CONAPIR diagnostica, com relagdo a essas comunidades, o imperativo de agdes que
combatam o preconceito e a discriminagdo em relagdo a religides de matriz africana.

Em 2007, dois novos instrumentos juridicos surgem beneficiando estre grupo: A
instituicdo da Politica Nacional de Desenvolvimento Sustentavel dos Povos e
Comunidades Tradicionais através do Decreto 6.040/2007, que teve por objetivo
“promover o desenvolvimento sustentavel dos Povos ¢ Comunidades Tradicionais”
(BRASIL, 2007). Este foi o primeiro marco legal que garante direitos e reconhece a
diversidade dos povos e comunidades tradicionais, para além dos povos indigenas e das
comunidades quilombolas. E a ratificagdo da Convencdo sobre a Prote¢do e Promogao
da Diversidade das Expressdes Culturais da Organizagdo das Nacgdes Unidas para a
Educacdo, a Ciéncia e a Cultura (UNESCO), através do Decreto Presidencial
6.177/2007. Esta abrange temas como o respeito a diversidade cultural e a liberdade de
expressdo das praticas tradicionais, e defini¢des para a constru¢do de politicas publicas
destinadas a esses grupos (BRASIL, 2016).

Nesse contexto de criagdo de instrumentos normativos e politicas voltadas a
povos e comunidades tradicionais, além do diagnostico da divida historica do Estado
brasileiro, ¢ da analise da gravidade da intolerancia, preconceito ¢ a discriminacgdo
sofrida pelos praticantes das religides de matriz africana ¢ que se concebe o Plano
Nacional de Protegdo a Liberdade Religiosa e de Promocgédo de Politicas Publicas para as
Comunidades Tradicionais de Terreiro (PNCT).

Este plano, conforme explicitado, resultou de um conjunto de agdes articuladas

do Governo Federal com representantes* de religides afro-brasileiras que elaboraram um

4 Ao todo 26 organizagdes colaboraram direta e indiretamente para a construcio do plano: Instituto
Nacional da Tradicdo e Cultura Afro-brasileira (INTECAB), Centro Nacional de Religiosidade e
Africanidade Afro-brasileira (CENARAB), Federagdo Nacional do Culto Afro-brasileiro (FENACAB),
Associagdo Cultural de Preservacdo do Patriménio Bantu (ACBANTU), Movimento Nacional Nagio
Bantu (MONABANTU), Coordenagdo de Promogdo da Igualdade Racial do Distrito Federal (COPIR)

94



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

conjunto de diretrizes e medidas para fortalecer o combate a intolerancia religiosa,
tomando por base a Constituicdo Federal, os marcos legais em relagdo ao tema e os
acordos e convengoes firmados pelo Brasil, visando assegurar a efetivacdo dos direitos
humanos e, especialmente, o direito a liberdade de consciéncia e de crenga. O PNCT ¢
dividido em duas partes: a primeira aponta os marcos legais de defesa e promocao dos
direitos humanos a liberdade religiosa trazendo o historico das principais agdes
empreendidas desde 2003; ¢ a segunda parte apresenta os principios, diretrizes,
objetivos, a estratégia de acdo e os anexos (PNCT, 2010, p.11).

O PNCT foi criado para responder a uma demanda historica das Comunidades
de Terreiro. O seu objetivo central ¢ “proteger a liberdade religiosa e promover politicas
publicas para as comunidades tradicionais de terreiro, tendo em vista o exercicio pleno
da cidadania e o combate ao racismo” (PNCT, 2010, p.31). Sdo quatro os principios que
orientam o Plano: 1- a liberdade de consciéncia e de crenca; 2- o livre exercicio de culto
religioso; 3- a igualdade de oportunidades — independentemente de preferéncia
religiosa, da procedéncia étnica, racial ou cor da pele dos individuos — e; 4- o respeito a
laicidade estatal. Além de principios orientadores o plano tem como escopo de acdes: I-
promog¢do dos direitos humanos; II- seguranca alimentar e nutricional; III-
desenvolvimento local sustentavel, V- prote¢do do patrimonio histérico e cultural afro-
brasileiro; e V- educagdo e saude integral da populagdo negra.

Sendo assim, o PNCT tinha propoésitos claros de combater a intolerancia
religiosa no Brasil, pontuando a necessidade do enfrentamento ao racismo e a
discriminagdo racial dos quais os povos e comunidades tradicionais de matriz africana
sdo vitimas. O documento apresenta pontos fundamentais de avango na discussdo para
politicas de enfrentamento a intolerancia e a protegdo das Comunidades de Terreiro,

especialmente: 1) o reconhecimento desse grupo dentro da definicdo de povos e

Rede Nacional de Saiude da Populagdo Negra, Associagdo Brasileira de Preservagdo da Cultura Afro-
Amerindia (AFA), Instituto Nacional ¢ Orgio Supremo Sacerdotal da Tradigio ¢ Cultura Afro-brasileira
(INAEOESSTECAB), Coordenagdo Nacional de Entidades Negras (CONEN), Unido de Negros pela
Igualdade (UNEGRO), Movimento Negro Unificado (MNU), Coletivo de Entidades Negras (CEN),
Forum Interreligioso do Rio de Janeiro, Agentes Pastorais Negros (APN’s), Centro de Apoio as
Populagdes Marginalizadas (CEAP), Coordenacdo Amazonica das Religides de Matrizes Africanas e
Amerindias (CARMAA), Conselho Nacional de Iyas e ekedes Negras (CONAIYAEKENE), Associacdo
de Umbanda e Candomblé do Estado de MG (AUCEMG), Associagdo Afro-brasileira e Cultural Y1é
Iyaba Omi (ACYOMI), Candomblé 11€¢ Ax¢ OMIDEWA, Congregagdo Espirita Umbandista do Brasil
(CEUB), Federagao Brasiliense ¢ Entorno de Umbanda ¢ Candomblé (FBEUC), Férum Religioso Afro-
brasileiro do Distrito Federal ¢ Entorno (FOAFRO), Casa do Perddo, Centro de Tradigdes Afro-brasileiras
(CETRAB), ONG Resgate ¢ Preservagio do Cultura Afro-brasileira OMI-DUDU, Centro Estudo da
Relagdes de Trabalho e Desigualdades (CEERT), Instituto Pedra de Raio — Justica Cidada (IPR),
Congresso Nacional Afro-braileiro (CNAB).

95



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

comunidades tradicionais e de suas demandas historicas de reparagdo; 2) constatagdo de
que o racismo estd atrelado a intolerancia religiosa contra as Religides de Matriz
Africana. Outras questdes podem ser encontradas e pontuadas com igual relevancia, tais
como a ameaga a democracia que agoes de intolerancia religiosa representam, seguranga
alimentar, desenvolvimento sustentavel, etc.

A respeito do primeiro ponto observado, a inclusio das Comunidades de
Terreiro ou Povos ¢ Comunidades Tradicionais de Matriz Africana, na Politica Nacional
de Desenvolvimento Sustentavel dos Povos e Comunidades Tradicionais®, ressalta-se
que a medida foi importante para dar visibilidade as demandas especificas e para que
fossem destinatarios da politica nacional. A PNPCT no seu inciso I, do artigo 3°, define

povos e comunidades tradicionais como:

Grupos culturalmente diferenciados e que se reconhecem como tais,
que possuem formas proprias de organizagdo social, que ocupam e
usam territérios e recursos naturais como condi¢do para sua
reproducdo cultural, social, religiosa, ancestral e econdmica,
utilizando conhecimentos, inovagdes e praticas gerados e transmitidos
pela tradi¢do. (BRASIL, 2007, on-line).

De maneira mais especifica, Povos e comunidades de Matriz Africana sdo

definidos como:

Os Povos e Comunidades Tradicionais de Matriz Africana sdo grupos
que se organizam a partir de valores civilizatorios trazidos para o
Brasil por africanos para ca transladados durante o sistema escravista,
0 que possibilitou um continuo civilizatério no pais, constituindo
territorios proprios caracterizados pela vivéncia comunitaria, pelo
acolhimento e pela prestacdo de servigcos a comunidade, com base na
cosmovisao africana (BRASIL, 2016, p.4).

Conforme pode-se observar pela defini¢do apresentada®, as Comunidades de
Terreiro mantém intensa relacdo com a comunidade do seu entorno, sdo espagos que a

partir de valores, simbolos e tracos culturais, salvaguardam a tradicdo africana

5 Na época que foi langado o plano o nimero de categorias incluidas na politica a partir da defini¢do de
“povos e comunidades tradicionais” passavam de dez, todos eles com as suas particularidades e
necessidades em termos de politicas publicas. Além de Povos de matriz africana: Povos Indigenas,
Comunidades Remanescentes de Quilombos, Ribeirinhos, Extrativistas, Quebradeiras-de Coco-Babagtl,
Pescadores Artesanais, Seringueiros, Geraizeiros, Vazanteiros, Pantaneiros, Comunidades de Fundos de
Pastos, Caigaras, Faxinalenses, dentre outros.

¢ Esta defini¢do ¢ do Guia orientador para mapeamentos junto aos Povos e Comunidades Tradicionais de
Matriz Africana de 2016, portanto mais recente ao PNCT estudado, foi escolhida pela definicao estar
sistematizada de forma mais clara sem prejuizo a analise proposta.

96



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

preservada no Brasil. O documento produzido na CONAPIR reconhece que essas
comunidades também tiveram forte influéncia no cotidiano da vida nacional
apresentando novas formas de relagdes sociais, politicas, econdmicas e humanas, ao
buscarem convivéncia harmoénica com a natureza e apostando na construcao coletiva do
espaco social (BRASIL, 2005, p.105).

O PNCT apresenta o historico dessas religides no Brasil destacando a
importancia do patrimonio afro-brasileiro do qual esses povos sdo guardides. Neste
ponto essas contribui¢des sdo caracterizadas como patrimonio imaterial e apontando em
favor de uma politica de reparagdo do Estado: “A preservagdo e promogdo de agdes para
melhoria da qualidade de vida das pessoas pertencentes as Comunidades de Terreiro,
concretiza o reconhecimento, o respeito e a reparagdo politica e social do Estado para
com as comunidades” (PNCT, 2010, p.6).

O fato de o plano apresentar o argumento da necessidade de reparacdo pelo
Estado ¢ em si um avango. O Estado Brasileiro apesar de formalmente separado da
igreja desde a Proclamagdo da Republica teve o catolicismo como religido oficial em
todo o periodo colonial e imperial mantendo, ainda depois da separagdo, uma relagdo
proxima entre a lei e os dogmas eclesidsticos catolicos. Consequente a isso, muitas
formas de culto, crenca e visdes de mundo, as comunidades de Matriz africana aqui
incluidas, sofreram perseguigdes, proibigdes por parte das instituicdes do Estado mesmo
durante o periodo democratico. O PNCT exemplifica este ponto expondo que: “Até a
década de 70 do século passado, o culto do Candomblé, na Bahia, era realizado
mediante a autorizacdo da Delegacia Especial de Jogos e Costumes, responsavel pelo
servi¢o de censura e controle de diversoes publicas” (PNCT, 2010, p.9). Sendo assim, o
reconhecimento deste historico de perseguicdes demonstra a inten¢do positiva do gestor
um caminho aberto para a criacdo de politicas afirmativas reparatorias. Mais do que
isso, aponta para um caminho de respeito e protecdo do direito a liberdade religiosa.

O documento também aponta as caracteristicas destas comunidades,
demonstrando ndo somente as caracteristicas de relacdo com o espaco fisico em uma
perspectiva socioambiental de preservacdo e respeito a natureza, como da sua
importancia sociocultural para as culturas afro-brasileiras a partir da perspectiva da

tradicdo oral.

Sdo caracteristicas dessas comunidades a organizacdo ¢ a lideranca
religiosa matriarcal; o respeito a tradicdo e aos bens naturais; o uso do

97



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

espago para a reproducdo fisica, social, econdmica e cultural da
coletividade; os costumes africanos e afro-brasileiros; a utilizagdo de
linguas indigenas, bantu, yoruba, fon e a aplicagio de saberes
transmitidos pela tradi¢do e pela oralidade. Terreiro é, em esséncia, a
raiz familiar extirpada na Africa e soerguida no solo nutrido pelas
fei¢des e peculiaridades brasileiras (PNCT, 2010).

As Comunidades de Terreiro sdo reconhecidas por preservarem a cultura, modos
de vida e cosmovisdo africana no Brasil, ndo desconsiderando que essa construcao
também envolveu peculiaridades vivenciadas neste pais através da influéncia amerindia,
por exemplo, que herdou diversas expressoes do complexo cultural africano na comida,
na religiosidade, na musica, na lingua, etc. Além disso, os povos de terreiro
constituiram-se em um verdadeiro movimento de resisténcia, superagdo ¢ solidariedade
aos povos africanos durante toda a historia do Brasil. O Terreiro € o espago manifesto
da ancestralidade, aspecto simbolico da resisténcia negra onde o movimento negro ¢ a
luta pela igualdade racial reafirmam as suas origens.

E ¢é por esse motivo que o segundo ponto considerado de importante avango no
PNCT, ¢ a constatacdo de racismo na intolerancia religiosa. Em primeiro lugar ¢
importante pontuar que a questdo do combate ao racismo, em documentos que tratam de
politicas para povos e comunidades de matriz africana ¢ frequente por razdes 6bvias — a
composi¢do majoritaria de afrodescendentes no contingente populacional brasileiro —
contudo, a relacdo entre a pratica de intolerancia religiosa contra religides de matriz
africana e racismo ndo se apresenta a mesma obviedade. Como exemplo temos no

Relatorio da I CONAPIR, na seccdo dedicada as Religides de Matriz Africana -

Comunidades de Terreiro, n® 4 das diretrizes gerais:

Combater a intolerancia religiosa e assegurar, no Plano Nacional de
Direitos Humanos, a inclusdo de legislagdes que definam e punam a
intolerincia étnico-religiosa, a discriminacdo e o preconceito contra
as religides, de modo a dar cumprimento ao preceito constitucional
que assegura o livre exercicio da fé e da coletividade afrodescendente
e indigena (BRASIL, 2005, p.106, grifo nosso).

O texto utiliza a expressdo “intolerdncia étnico-religiosa” como sinénimo de
intolerancia religiosa, possibilitando a compreensdo de que neste contexto a intolerancia
religiosa pode ser relacionada com a etnia’ do religioso. Contudo a relagdo € timida e

na maior parte das ocorréncias pontua intolerancia religiosa e racismo separadamente.

7 Questdo da etnia também estd relacionada a questdo racial.

98



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

No PNCT a afirmagdo de que o racismo ¢ um elemento inseparavel da
discriminacdo, preconceito e intolerancia religiosa manifestados contra as Comunidades
de Terreiro ¢ expresso do inicio ao fim do documento. Nao se chega a utilizar o
conceito “racismo religioso”, contudo, segundo relatos de gestores e participantes
presentes nas reunides de construgdo do plano é possivel afirmar que os primordios do
conceito dentro da esfera da discussdo de politicas publicas para este seguimento tém
estas discussdes como marco. (Informagdo oral, entrevistado n°1) ®,

Ja na apresentacdo do documento, o PNCT afirma de forma direta a intolerancia

religiosa como uma forma de racismo, na letra:

A intolerancia religiosa contra as comunidades tradicionais de terreiro
¢ uma manifestagio contemporinea de racismo difuso’, agride a
Constitui¢do Federal e, como corolario, ameaga a principal estrutura
da Republica: a democracia. (PNCT, 2010, p.6)

O combate ao racismo aparece também no objetivo central, ja explicitado acima e na

introdugdo onde afirma:

Durante um longo e doloroso periodo da histéria do Brasil, as
comunidades tradicionais de terreiro foram desrespeitadas,
perseguidas e tiveram seus direitos aviltados por interesses politicos e
econdmicos derivados de racismo, discriminacdo e intolerancias
correlatas (PNCT, 2010, p.8).

E argumenta que, “A pratica de intolerdncia e odio religioso contra as
Comunidades de Terreiro materializa subjetividades e expdem ao escrutinio publico e
privado o racismo ainda existente em nosso pais” (PNCT, 2010, p.8). Ainda no PNCT,
uma de suas diretrizes expoe a necessidade de “Garantir o cumprimento dos tratados,
acordos e convengdes internacionais firmados e ratificados pelo Estado brasileiro
relativos ao direito a liberdade religiosa, a elimina¢do do racismo e da discriminagdo

racial, bem como a promogdo de politicas de acdo afirmativa” (PNCT, 2010, p.30).

8 Foram entrevistadas 2 pessoas para este artigo que participaram da construgdo do PNCT, a identidade
deles sera preservada.

® Para Emerson Ferreira Rocha (2010), o racismo difuso ¢ o racismo que opera segundo um codigo
estético, estética enquanto um fendmeno ordinario da percepgio. E uma caracteristica do racismo
brasileiro que também pode ser chamado de “camuflado” ou “dissimulado”, enquanto o dominio da pré-
objetividade.

99



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Além dos trechos apontados em todos os momentos que se afirma a necessidade
de combater a intolerancia religiosa, o texto aponta o combate ao racismo de forma
conjunta. As razdes apontadas para essa conexdo remetem ao historico escravagista do
Brasil, a ideologia do branqueamento e as politicas higienistas que mantiveram ao longo
do tempo as Comunidades de Terreiro sob o acompanhamento sistemdtico dos
aparelhos de repressdo estatal, que criminalizavam as manifestacdes culturais e
religiosas de raizes africanas (PNCT, 2010, p.9), aliado ao preconceito ¢ a
discriminagdo da sociedade.

Ao considerar que o historico de discriminagdo contra as Comunidades de
Terreiro foi responsavel por diversos ataques a essas comunidades e ainda continua a
influenciar as diversas formas de discriminacdo que estas sofrem, faz-se necessaria a
analise do racismo como a base da intolerancia com relacdo as Religides de Matriz

Africana.

Demanda historica por reparacio e Comunidades de Terreiro

A pesar de algumas praticas exercidas por africanos e africanas serem toleradas,
como reunides para seus festejos e cultos em um dia da semana dado pelos seus
senhores com interesses nas praticas curandeiras dos mesmos ou pelo receio da revolta
caso o regime escravocrata ndo desse vazdo para tais praticas (BASTIDE, 1971;
SILVEIRA, 2010), desde o primeiro ordenamento juridico que aqui teve lugar,
denominado de Ordenacdes Filipinas, que regeu Portugal e foi estendido ao Brasil,
houveram leis que criminalizavam as praticas africanas. Sob esse conjunto de normas,
que foi estabelecido a partir da vinculagdo entre a Igreja Catolica e o governo portugués,
os agrupamentos coletivos de africanos eram proibidos, houve a criminaliza¢do da
feiticaria e a obrigatoriedade da adogdo de nome cristdo e da pratica do batismo de
africanos e africanas'® (PAES, 2011).

No Brasil Império a religido oficial era a catdlica e o Codigo Criminal do
Império, em seu artigo 276, criminalizava as religides ndo oficiais, porém agora ja sem
tolerancia com praticas e cultos africanos e totalmente envolto em um desejo de

ascensao modernizador.

19 Ordenagdes Filipinas, disponivel em http://www1.ci.uc.pt/ihti/proj/filipinas/I5ind.htm

100



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Somente a partir da proclamacao da Reptblica ¢ que ha separagdo entre Igreja e
Estado, presente na Constitui¢do promulgada em 1891. Contudo, o Coédigo Penal, que
foi criado antes da Constituicdo, em 1890, possuia artigos que previam a criminalizacao
da falsa pratica ou pratica ilegal da medicina, artigo 156; da pratica do espiritismo e
magia, artigo 157; e do curandeirismo, artigo 158. Ou seja, o “Estado se ausenta da
relagdo com a Igreja Catdlica, mas ndo deixa de determinar quais praticas religiosas sdo
consideradas religides e como essas serdo praticadas” (OLIVEIRA, 2017).

O Coédigo Penal atual, que data de 1940, tem dois artigos que podem ser
considerados herdeiros do Coédigo anterior e que, assim como os artigos citados
anteriormente, foram utilizados para a criminalizacdo das religides afro-brasileiras,
sendo estes os artigos 283, que trata do charlatanismo, e o artigo 284, que reafirma a
criminaliza¢do do curandeirismo.

Hodiernamente, a despeito da existéncia dos artigos citados anteriormente,
outras formas sao utilizadas para a criminalizagdo das religides afro-brasileiras, como a
utilizacao da lei do siléncio, vinculada a dentincias sobre o volume dos instrumentos nos
terreiros'!; lei fundiaria, devido ao grande nimero de terreiros com irregularidades
fundiarias; criminalizacdo do sacrificio nos terreiros.

E importante notar que algumas das leis acima referidas ndo seriam aplicaveis
somente ao caso das religioes afro-brasileiras, como o caso da lei do siléncio, do artigo
que criminaliza o charlatanismo: “Inculcar ou anunciar cura por meio secreto ou
infalivel”!2. Esses mesmos artigos poderiam ser utilizados para a criminalizagdo de
alguns segmentos de religides evangélicas, por exemplo. Mas o fato de ndo terem sido
utilizados nesse sentido denota que as leis foram criadas visando a criminalizagdo de um
grupo especifico, ¢ quando ndo foram criadas nesse sentido, sdo utilizados com o
mesmo intuito.

O fato ¢ que o aparelho estatal foi e ¢ utilizado como instrumento de promogao e
execucdo do racismo.

Sendo assim, além de demonstrar o racismo presente na propria estruturacdo do
Estado, de suas politicas e leis, esse historico de discrimina¢des efetuadas por
instituicdes estatais confirma a necessidade de reparacdo que as Comunidades de

Terreiro tém direito, assim como propde o PNCT.

' Para exemplificagdo do caso ver: http:/www.diariodepernambuco.com.br/app/noticia/vida-

urbana/2017/04/12/interna_vidaurbana,698777/sacerdote-de-umbanda-e-condenado-por-perturbacao-de-

sossego.shtml
12 Cédigo Penal disponivel em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Decreto-lei/Del2848.htm

101



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Intolerancia religiosa contra Povos de Matriz Africana e racismo

religioso

Antes de abordar diretamente o racismo religioso uma incursdo na historia da
construcdo do racismo e de que forma ele se desenvolveu no Brasil torna-se necessaria.

O racismo ¢ uma constru¢cdo historica-social que se desenvolveu a partir da
conquista e colonizagdo da América através do eurocentrismo (QUIJANO, 2005, 2014;

MIGNOLO, 1996; SEGATO, 2014).

Eurocentrismo no es otra cosa que racismo en el campo de la
Jerarquizacion y atribucion de valor desigual tanto a las personas, su
trabajo y sus productos, como también a los saberes, normativas y
pautas de existencia propios de las sociedades que se encuentran a un
lado y al otro de la frontera trazada entre Norte y Sur por el processo

colonial. (SEGATO, 2014. p. 30)

A partir da imposicao violenta do modo de vida europeu ocidental, assim como
sua crenca cristd, sua maneira de produzir e transmitir conhecimento, sua administracao,
houve a consequente exclusdo de todas as demais formas de compreender e ser no
mundo, uma exclusdo, hierarquizacdo e inferiorizagdo daquilo que passou a ser
vinculado como o Outro da modernidade - uma vez que a constru¢do da modernidade
esta atrelada também ao episodio da conquista e colonizagdo da América. (DUSSEL,
1994; QUIJANO; 1991)

Nesse processo de exclusdo do Outro houve, simultanecamente, a construcao de
categorias, como negros e indios, que empregaram uma homogeneizagdo apagando as
diversas identidades étnicas, como lorubas, Ewes, e ainda, Incas, Maias, Astecas,
instituindo assim a raga como uma categoria social que credita a dominagao dos povos
ndo por consequéncia da vitimizagdo do conflito de poder, mas sim por serem inferiores
intelectual e materialmente. (QUIJANO, 2005a, OLIVEIRA, 2017)

Nesse sentido, nas Américas, o racismo € anterior a raca. Primeiro temos um
processo de exclusdo, hierarquizagdo e a classificagdo a partir da dualidade
civilizado/barbaro, sendo o ndo civilizado ou barbaro o ndo europeu, o que compreende
o racismo, para depois haver a criagdo da raga enquanto uma categoria que justificaria a

pratica do racismo.

102



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

(...) a criagdo colonial da categoria raga no continente americano como
estratégia de dominag@o de povos escravizados. O eurocentrismo, ao
criar uma dualidade de mundo, civilizagdo (europeu) versus barbarie
(povos colonizados), promoveu herangas no imaginario social que
marcaram até hoje a religiosidade de origem afro com a estampa da
“raca” inferior e barbara (FERNANDES, 2017, p.132).

Contudo, voltando ao fato de que a construgdo da raca e do racismo
correspondem a uma construgdo socio-historica, é interessante notar que o racismo se
desenvolveu de distintas formas em diferentes regides considerando as formas
especificas do desenvolvimento social, politico e econdmico de cada regido e a
constituicdo do seu Outro. Portanto, ¢ imprescindivel que falemos do processo do
racismo no Brasil, j4 que estamos abordando o racismo religioso contra as religides
afro-brasileiras.

Os estudos que tratam do racismo no Brasil, sejam aqueles que ndo acreditam
em sua existéncia ou aqueles que a afirmam, foram inicialmente elaborados tendo como
pais para comparacdo os Estados Unidos como o caso dos trabalhos de Thomas
Skidmore, Oracy Nogueira, Abdias Nascimento, [.élia Gonzalez, Kabengele Munanga,
Rita Segato, para citar apenas alguns.

Dos estudos que trazem essa temadtica, gostariamos de destacar as pesquisas
feitas por Oracy Nogueira (1985) que demonstram a diferenciacdo entre o racismo nos
Estados Unidos e o racismo no Brasil apontando as especificidades do que ele
denominou de “preconceito racial de origem” e “preconceito racial de marca”,
respectivamente.

Dos varios pontos abordados pelo referido autor destacamos duas das
caracteristicas do preconceito racial de marca, ou do racismo no Brasil, que sdo
importantes para a compreensao da estrutura racista da nossa sociedade, sendo estas o
assimilacionismo e o miscigenacionismo, ambos posteriormente retratados por Abdias
Nascimento (1978) e Lélia Gonzales (1988).

O assimilacionismo, como o proprio nome propde, se trata da assimilacdo das
influéncias africanas e indigenas na formacdo da historia e da cultura brasileiras e sua
homogeneizagdo e, portanto, invisibilizagdo sob o manto de uma cultura nacional ou
folclore popular (GONZALES, 1988). Ja o miscigenacionismo se respalda na crenca de

que a populagdo brasileira deviria branca através das relagdes inter-raciais.

103



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Assim, no Brasil ha uma expectativa geral de que o negro e o indio
desaparecam, como tipos raciais, pelo sucessivo cruzamento com o
branco; e a nogdo geral € de que o processo de branqueamento
constituira a melhor solugo possivel para a heterogeneidade étnica do
povo brasileiro.” (NOGUEIRA, 1985. p. 84)

E ainda: “Ao mesmo tempo que ¢ miscigenacionista, no que toca aos tragos fisicos, a
ideologia brasileira de relacdes inter-raciais ou interétnicas ¢ assimilacionista, no que se
refere aos tragos culturais.” (NOGUEIRA, 1985. p. 84)

E porque sdo essas caracteristicas importantes? A resposta ¢ porque ambas
foram utilizadas pela ideologia do branqueamento e pelas politicas higienistas que, por
sua vez, foram responsaveis pela construcdo intelectual e politica que embasou a forja
da nossa nag@o e que ainda hoje influem na estruturag@o racista da nossa sociedade e do
Estado.

A ideologia do branqueamento com suas politicas migratorias que proibiam a
entrada de africanos e asidticos ao passo que estimulava a entrada de trabalhadores
brancos europeus teve como justificativa de sua execu¢do um numero consideravel de
intelectuais que pregavam a crenga na evoluc@o da sociedade que deveria caminhar para
o ideal civilizatorio branco europeu tendo ai seu auge. Essa ideologia comeca a
respaldar as politicas de construcdo do Estado a partir da Proclamacdo da Republica em
1989, que ocorre apos a aboli¢do da escraviddao no Brasil. Nesse momento o modelo do
Estado-nacdo perseguido pelo Brasil foi o modelo homogeneizante da sociedade
europeia reafirmando, mais uma vez, a exclusdo e a hierarquiza¢do dos ndo brancos e de

suas historias, formas e modos de vida.

A ideologia do branqueamento e¢ da democracia racial manteve as
Comunidades de Terreiro sob o acompanhamento sistematico dos
aparelhos de repressao estatal. Além da vigia policial, o preconceito e
a discrimina¢do da sociedade alicercavam a barreira de contencdo das
manifestagdes culturais e religiosas de raizes africanas. Durante muito
tempo os registros oficiais negaram a contribuicdo civilizacional dos
quilombos e terreiros para a formacao do Brasil. (PNCT, 2010. p. 9)

Mesmo que estejamos em um momento histérico distinto, o ideal de nagdo
forjado no inicio da Republica ainda encontra respaldo hoje nas estruturas racistas do
nosso Estado e no racismo expresso socialmente. E no caso das religides afro-

brasileiras,

104



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

(...) o que sustenta a hipotese de racismo religioso, nos casos de

manifestacdes contra religides de matriz africana, ¢ exatamente a
afirmacdo da africanidade que a pratica religiosa carrega — o contexto
no qual os africanos foram trazidos ao pais, e as representagcdes do
negro (fenotipo, cultura e cosmovisdes) sdo o fator gerador — a
caracteristica grupal — da discriminagdo (FERNANDES, 2017, p.132).

Dessa forma, o racismo religioso pode ser caracterizado como acgdes de
discriminagdo/intolerancia contra as religides afro-brasileiras, pois o racismo ¢ um fator
que ndo pode ser desvinculado destas a¢des, uma vez que, ¢ a africanidade das praticas
vinculada ao contexto historico colonial racista o principal motivador das agdes
praticadas (FERNANDES, 2017, p.132).

A importancia de se afirmar que o que embasa a discriminagdo, a intolerancia
contra as religides de matriz africana, contra as religides afro-brasileiras € o racismo € o
de reconhecer que o racismo ¢ estrutural e alicerca as relagdes em seus diversos
ambitos, seja institucional, familiar, social, politico, ¢ que uma de suas expressoes € o

racismo religioso.

Nao se trata de simplesmente criar neologismos, mas sim a
importancia de se nominar, pois ndo nominar ¢ uma face do
silenciamento, relega-se a ordem do ndo dito e, com isso, a
impossibilidade de propor agdes para que se possa combater, no caso
em questdo, o racismo religioso (OLIVEIRA, 2017, p. 18-19)

O Desfecho do PNCT

O PNCT chegou a ter um evento realizado no dia 20 de janeiro de 2010, véspera
do Dia Nacional de Combate a Intolerancia Religiosa, contudo no dia, a entdo Ministra
da Casa Civil, Dilma Rousseff expede a ordem para suspender o anuncio do plano,
sendo vetado posteriormente. Aquela ocasido a argumentacdo foi técnica, devido a
criticas de setores catolicos e evangélicos que acusavam o plano de ferir a laicidade do
Estado (Informacgdo oral, entrevistado n°l) e sob o “argumento de que era preciso
revisar aspectos juridicos do texto” (FOLHA, 2010, on-line).

Contudo, o Estado brasileiro tem uma laicidade bastante questionavel, a
laicidade implica em neutralidade do Estado com relacdo a tematica e a esfera religiosa,
0 que ndo ocorre no pais. Se consideramos que ndo temos nenhuma lei que garanta a

laicidade do pais, somente alguns dispositivos, como o artigo 19, inciso I, presente na

105



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Constituicao de 1988, que ainda assim permite que haja relagdo entre o Estado e igrejas
em colaboracdes de interesse publico que respaldam o grande nimero de hospitais
catolicos e evangélicos financiados pelo dinheiro publico, ou ainda a existéncia de
bancada evangélica, religiosos assumindo cargos executivos a partir de sua ordenagao,
capelas catdlicas e evangélicas nos prédios da reparticdo publica, ao passo que outras

religides ndo encontram o mesmo respaldo:

Art. 19. E vedado a Unido, aos Estados, ao Distrito Federal e aos
Municipios:

I- estabelecer cultos religiosos ou igrejas, subvenciona-los,
embaracar-lhes o funcionamento ou manter com eles ou seus
representantes relagdes de dependéncia ou alianca, ressalvada, na
forma da lei, a colaboragdo de interesse publico;

Ou ainda, alguns tratados internacionais os quais o Brasil ¢ signatario como a
Declaragao Universal dos Direitos Humanos, a Convengao sobre os Direitos da Crianga,
Pacto Internacional pelos Direitos Econdmicos, Sociais e Culturais, a Convengao
Americana de Direitos Humanos; dos quais o Brasil ¢ signatario, que dispde a liberdade
de crenca e respeito a diversidade cultural. (DINIZ; LIONCO;CARRIAQ, 2010).

Além disso, devemos levar em consideracdo que no caso do Plano em questio, o
mesmo foi construido tendo em vista que grande parte da historica discriminacdo
exercida contra as Comunidades de Terreiro, tiveram origem e execucdo por parte do
Estado brasileiro e, mesmo apos a Constitui¢do de 1988, considerada um grande avanco
com relacdo a conquista de direitos, ndo preveniu que as Comunidades de Terreiro
continuassem a ser discriminadas nem mesmo por parte do Estado.

Segundo Blancarte (2003):

en materia religiosa se debe hacer una distincion importante entre
discriminacion y tolerancia. Se puede ser tolerante con una religion,
al mismo tiempo que se le discrimina. La instauracion de un régimen
de tolerancia hacia diversos cultos no es garantia de la eliminacion
de la discriminacion legal, por no hablar de la social. Pero tampoco
la libertad religiosa es sinonimo de no discriminacion religiosa.
(BLANCARTE, p. 280)

Segundo reportagem da folha, a ministra-chefe da Casa Civil, Dilma Rousseff,

pré-candidata do PT a Presidéncia, estaria disposta a evitar novos atritos com

106



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

evangélicos e a Igreja Catolica em ano eleitoral, e ndo gostaria de entrar em “temas
controversos”, solicitando entdo a Secretaria de Promocdo da Igualdade Racial adiar o
anuncio do Plano Nacional de Prote¢do a Liberdade Religiosa (ESTADAO, 2010, on-

line).

Na avaliagdo do Planalto, é preciso evitar novos embates que possam

criar "ruidos de comunicag¢do" e prejudicar a campanha de Dilma.

Desde o ano passado, a ministra tem feito todos os esforgos para se
aproximar tanto de catolicos quanto de evangélicos e ja percorreu
varios templos religiosos (ESTADAO, 2010, on-line).

Em outra fala do governo a época, o subsecretario de Politicas para
Comunidades Tradicionais, Alexandro Reis, expds uma preocupagdo do PNCT ser
utilizado por determinados setores, por motivos eleitorais, como algo negativo, e
afirmou uma necessidade de pactuagio com evangélicos e catélicos (ESTADAO, 2010,
on-line). O ministro Edson Santos, ao que compreendeu-se das reportagens a época, ndo
ficou feliz com a decisdo, a SEPPIR defendia a necessidade do Plano tendo em vista a
urgéncia do combate a discriminagdo e as praticas de intolerancia religiosa e racismo
contra as religides de matrizes africanas, em fala para a reportagem, o ministro afirma:
"Somos um Estado laico, mas ndo seremos neutros e cegos diante das injusticas e do
racismo" (ESTADAO, 2010, on-line).

As Comunidades de Terreiro foram pegas de surpresa com a decisdo, muitos
haviam se deslocado até Brasilia para assistir ao langamento, argumentou-se contra a
decisdo, para as Comunidades o PNCT era importante na defesa dos seus direitos:
"Estamos tratando de um segmento que tem sido demonizado, mas ndo vamos violar
direitos de ninguém" (ESTADAO, 2010, on-line).

O PNCT nunca foi langado, atualmente o texto ndo se encontra disponivel na
internet e ndo se falou mais do seu contetido. Os argumentos de problemas juridicos e
de prejuizo a laicidade do Estado parecem escassos diante de um projeto que trazia
contribui¢cdes importantes ao debate e pretendia tomar medidas comprometidas contra a
intolerancia religiosa e o racismo promovido a uma parcela da populagdo em situacdo
de vulnerabilidade — como ¢ comum entre os seguimentos tradicionais — vitimadas pela
discriminagdo étnico-racial e religiosa e historicamente perseguida pelo estado e pela

sociedade.

107



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Conclusao

Como dito anteriormente, as Comunidades de Terreiro tém sido historicamente
vitimas de discriminagdo religiosa, social, institucional e estatal. A grande quantidade
de ataques a essas religides ndo tem par com outras denominagdes religiosas dentro da
realidade brasileira.

O PNCT em seu texto se baseia, portanto, na necessidade de reparacdo do
Estado para com essas comunidades, considerando que grande parte da discriminacdo
que as mesmas sofreram foi devido as agdes do proprio Estado.

Um dos argumentos contrarios a justificativa do veto ¢ o de que o plano foi feito
sim com o intuito de proteger a liberdade religiosa dos povos de terreiro, por entender
que as comunidades guardam mais que somente a religido, e que a pratica de
discriminagdo contra as religides afro-brasileiras & grave, fere uma série de direitos
garantidos pela Constituicdo Federal do Estado Brasileiro. Além disso, as Comunidades
de Terreiro, mais que religides, expressam um modo de vida proprio, sendo
consideradas pelo proprio Estado, a partir da inclusdo destas comunidades na Politica
Nacional de Desenvolvimento Sustentavel dos Povos e Comunidades Tradicionais, € a
partir desta caracterizacdo, devem ser destinatarias de politicas e protegdo estatal.

Muitas das propostas do PCNT coincidem com as propostas do Plano Nacional
de Promocdo da Igualdade Racial (PLANAPIR) o que, além de atrelar o compromisso
do Estado com as politicas de reparagcdo, também foi construido de acordo com as
prerrogativas dos Direitos Humanos visando o estabelecimento de uma sociedade
democratica, ja que ndo pode haver democracia com desigualdade de direitos e praticas
que ferem as liberdades inerentes aos seres humanos, a liberdade de crenga e
consciéncia entre elas.

A conexao tao clara entre intolerancia religiosa e racismo pode ter sido um fator
agravante para a rejei¢do do PNCT. Com a redacdo que possuia, apesar de ndo ter
aparecido na justificativa oficial, ao lancar um plano nacional onde afirma-se
claramente que a discriminacdo e intolerancia religiosos contra religides de matriz
africana sdo expressdes de racismo, além do reconhecimento do fenémeno do racismo
nestes casos, elevaria a questdo a um patamar que exigiria uma responsabilizacdo do

Estado com relagao ao problema.

108



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Referéncias Bibliograficas

BASTIDE, Roger. As Religides Africanas no Brasil: Contribuicdo a uma sociologia das
interpretagoes de civilizagdes. Rio de janeiro: Editora Pioneira, 1985.

BLANCARTE, Roberto J. Discriminacion por motivos religiosos y Estado laico:
elementos para uma discusion. Estudios Sociologicos, v. XXI, n. 2, pp.279- 307, 2003.

BRASIL, I Conferéncia Nacional de Promocao da Igualdade Racial: Brasilia, 30 de
junho a 2 de julho de 2005: Relatorio Final/ Secretaria Especial de Politicas de
Promocao da Igualdade Racial, Conselho Nacional de Promocao da Igualdade Racial. —
Brasilia: Secretaria Especial de Politicas de Promogao da Igualdade Racial, 2005.

BRASIL, Guia Orientador para Mapeamentos Junto aos Povos e Comunidades
Tradicionais de Matriz Africana, Ministério da Justica e Cidadania Secretaria Especial
de Politicas de Promocao da Igualdade Racial Secretaria de Politicas para Comunidades
Tradicionais, 2016. Disponivel em: http://www.seppir.gov.br/central-de-
conteudos/publicacoes/pub-seppir/guia.pdf. Acesso em: 14/11/2017.

BRASIL. Decreto n° 6.040 de 7 fev. 2007. Institui a Politica Nacional de
Desenvolvimento Sustentavel dos Povos e Comunidades Tradicionais. Disponivel em:
http://www.planalto.gov.br/ccivil 03/ ato2007-2010/2007/decreto/d6040.htm. Acesso
em: 14/11/2017.

BRASIL. Projeto de Lei n° 7447 de 05 set. 2010. Dispde sobre a Politica Nacional de
Desenvolvimento Sustentdvel dos Povos e Comunidades Tradicionais de Matriz
Africana. Disponivel em:

http://www.camara.gov.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=480122.
Acesso em: 14/11/2017.

DINIZ, Débora; LIONCO, Tatiana; CARRIAO, Vanessa. Laicidade e ensino religioso
no Brasil. Brasilia: UNESCO: Letras Livres: Ed. UnB, 2010. 112p.

DUSSEL, Enrique. 1994. 1492: el encubrimiento del otro : hacia el origen del mito de
la modernidad: 1La Paz: Plural editores: UMSA,1994. Disponivel em: <
http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/clacso/otros/20111218114130/1942.pdf >

ESTADAO, Dilma adia legalizacdo de terreiros de umbanda para evitar nova crise,
21-01-2010. Disponivel em: http://www.estadao.com.br/noticias/geral,dilma-adia-
legalizacao-de-terreiros-de-umbanda-para-evitar-nova-crise.498975. Acesso em:
15/11/2017.

FERNANDES, Nathalia V. E. A raiz do pensamento colonial na intolerancia religiosa
contra religides de matriz africana. Revista Calundu - vol. 1, n.1, jan-jun 2017.

109



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

e Adad, Clara J..Intolerancia ou Racismo Religioso:
Discriminag@o e Violénciacontra As Religides De Matriz Africana. Revista Intolerancia
Religiosa 2(1), jul-dez, 2017.

FLOR do NASCIMENTO, Wanderson Flor. Intolerdncia ou racismo? Jornal Hora
Grande, Outubro - Ano XXI - Edi¢do 167. 2016a

GONZALEZ, Lélia. A categoria politico-cultural de amefricanidade. Tempo
Brasileiro,Rio de Janeiro, nim. 92/93 (enero/junio), pp. 69-82, 1988

MIGNOLO, Walter. Herencias coloniales y teorias postcoloniales. In. GONZALES,
S.B. Cultura y tercer mundo: cambios em el saber académico. Cap. IV: Venezuela:
Nueva Sociedad, pp. 99-136. 1996

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a Mesticagem no Brasil — Identidade Nacional
versus ldentidade Negra. Petropolis: Vozes, 2006.

NASCIMENTO, Abdias. O genocidio do negro brasileiro: processo de um racismo
mascarado. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1978.

NOGUEIRA, Oracy. Tanto preto quanto branco. estudos de relagdes raciais. Sao
Paulo: T.A. Queiroz, 1985.

OLIVEIRA, Ariadne M. B. Religices Afro-brasileiras e o Racismo: contribui¢do para a
categorizagdo do racismo religioso. Dissertacdo (mestrado) Programa de Pos-
Graduacdo em Direitos humanos e Cidadania do Centro de Estudos Avancados
Multidisciplinares da Universidade de Brasilia, 2017.

PAES, Mariana D. O tratamento juridico dos escravos nas Ordenag¢oes Manuelinas e
Filipinas. Comunicacdo apresentada no V Congresso Brasileiro de Historia do Direito
(Curitiba). 2011

QUIJANO, Anibal. La modernidade, el capital y América Latina nascen el mismo dia.
ILLA — Revista del Centro de Educacion y Cultura, n.10, Lima, janeiro, pp. 42-57,
1991.

. Dom Quixote e os Moinhos de Vento na América Latina. Estudos
Avangados, v.19, n.55, p. 9-31, 2005a

. Colonialidade do poder,eurocentrismo e América Latina. In:A
colonialidade do saber: eurocentrismo e ciéncias sociais. Perspectivas latino-americanas
Buenos Aires .CLACSO. 2005b.

. /Sobrevivira América Latina? In: Anibal Quijano. Textos de fundacion.
Buenos Aires: Ediciones del Signo, 2014.

ROCHA, Emerson Ferreira. Os codigos da raga: uma perspectiva tedrica sobre o

racismo. Dissertacdo do Programa de Pos-graduagdo em Ciéncias Sociais. Universidade
Federal de Juiz de Fora (UFJF). 2010. Disponivel em:

110



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

https://repositorio.ufif.br/jspui/bitstream/ufjf/2545/1/emersonferreirarocha.pdf. Acesso
em: 15/11/2017.

SEGATO, Rita L. Cotas.: Porque reagimos? REVISTA USP, Sao Paulo, n.68, p. 76-87,
dezembro/fevereiro 2005-2006

. La perspectiva de la colonialidad del poder. In: Anibal Quijano. Textos de
fundacion. Buenos Aires: Ediciones del Signo, 2014

. La guerra contra las mujeres. Madri: Traficantes de Suefios. 2016

SILVEIRA, Renato da. O candomblé da Barroquinha: Processo de constitui¢do do
primeiro terreiro baiano de keto. Salvador: Maianga, 2006

111



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

A DOCURA DAS CRIANCAS
OU COMO LICAO DE ERE E COISA SERIA

Adélia Mathias!

Exu matou um pdassaro ontem, com uma pedra que SO

jogou hoje.

Ditado Ioruba

Esse texto livre ndo ¢ metatedrico, mas preciso explicar meu processo de
producdo para que a dimensdo do sagrado e da religiosidade, para mim, fique bem
evidente para quem o 1€: simplificando, preciso colocar meu lugar de fala.

Venho de uma familia numerosa, com uma grande matriarca, minha avd, e com
pessoas de diferentes religides. Tenho na familia uma pastora que largou tudo e se
tornou iniciada no Candomblé, gente do culto doméstico que se batizou em igreja
evangélica super rigida, catdlicos que quando se sentem com “energia muito pesada”
pedem uma ajudinha para as entidades, ogd, gente do Candomblé, da Umbanda, do
Kardecismo, enfim, tenho uma familia muito grande e diversa em suas crengas
religiosas.

Como fruto dessa salada de religiosidade eu ndo poderia ser diferente, e tendo
percorrido escola biblica de férias na infancia, sido batizada e seguido os ritos todos na
igreja catdlica enquanto simultaneamente vivi com os principios de caridade e
compartilhamento das religides afro-brasileiras, nunca foi um problema, para mim, a
liquidez da identidade religiosa, mas conforme o tempo foi passando eu me vi muito
mais proxima do culto afrorreligioso doméstico da minha casa.

Ha, inegavelmente, um saber que foi passado pela minha av6, mas
especialmente transmitido — e assim continua sendo — pelas entidades que eu chamo de
ancestrais. Nao se tem muita informacgdo desses cultos domésticos na historiografia

oficial, mas se tem muito sobre o que cada um aprende na experiéncia € o que as/os

! Doutoranda no departamento de Literatur & Medienwissenschaft da Universidade de Mannheim.
Membro do Grupo de Estudos Calundu sobre Religides Afro-Brasileiras e do Grupo de Pesquisa Vozes
Femininas UnB/CNPq. E-mail: adeliamathias@gmail.com

112



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

mais velhas/os transmitem as/aos mais novas/os. Eu aprendi assim e sou ensinada pelas
proprias entidades desse modo até hoje.

E muito dificil falar sobre as vivéncias em minha casa porque ndo nos
enquadramos em nenhuma religido oficial. Ao mesmo tempo, com o Grupo de Estudos
Calundu eu consigo compreender, no terreno da logica a qual somos submetidos nas
universidades, muitas das praticas que aprendi como “¢é assim porque ¢” ou “apenas
faga, depois vocé entende”.

Primeiro, ¢ um privilégio poder fazer parte de um grupo em que a ancestralidade
indigena ¢ africana em contato, ¢ o que dai resultou, ¢ foco de estudos, isso porque
sempre senti falta do reconhecimento dessa contribuigdo indigena, em alguns espagos,
como construtora das religides do povo de santo no Brasil.

Segundo, porque estar no grupo tem me trazido a constante sensagdo de um
retorno a mim mesma, dificil de explicar precisamente com palavras. Essa jornada tem
sido realmente preciosa, no sentido de me propiciar o “depois” a que as entidades
insistiam em me dizer que eu entenderia. Obviamente estou falando de uma percepcao
muito subjetiva e que mexe exclusivamente comigo e com o meu jeito de me apropriar
da religiosidade e dos estudos e interacdes académicos/as.

Posta essa localizacdo de sujeito que escreve, com esse texto desejo falar sobre
algumas das grandes aprendizagens que o Culto as Criangas, realizado todo ano na
minha casa, nos ensina constantemente e ndo nos deixa esquecer.

Todo ano ha uma grande festa para as entidades criancas, isto ¢: Erés ¢ Criangas
espirituais (criangas encarnadas também) que desejam se juntar as pessoas em minha
casa para, reunidas, celebrarem um dia de felicidade e doagdo; ndo ha distingdo de quem
pode chegar, todas as criangas sdo bem vindas. Essa festa, no entanto, nos traz
aprendizagens que vao para além das brincadeiras cheias de axé, das rezas e do tempo
de estar com.

Sob o pretexto de dar doces de Cosme ¢ Damido, tradicdo vinda com minha avo
do Rio de Janeiro, o segundo domingo de outubro é um dia sagrado na minha casa. E
dia de fazer panelas enormes de comida, dia de juntar as doagdes dos amigos ¢ as nossas
proprias e enchermos os saquinhos: de doces, axé, solidariedade, desejos de felicidade e
prosperidade para quem os receberdo. O dia fica bem parecido com aquelas jungdes de
amigos que ser retinem para doar presentes de Natal para criangada carente e coisa do

tipo.

113



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

A diferenca esta no fato de que neste dia especifico os Erés e as Criangas vém a
terra para nos abengoar, brincarem, ajudarem a encher os saquinhos de doces, e as
Pretas e os Pretos Velhos aparecem para dizer que estdo de olho nas/os danadas/os e nos
abencoar, abencoar a casa, deixarem recados para quem estd precisando e aquela
interagdo que todos ja conhecem. Por si sd, esse acontecimento ja é uma experiéncia
rica, sempre saio com palavras muito importantes, reflexdes que duram pelo menos um
més e um sentimento de graga que ¢ muito bom de sentir.

Entretanto, ha uma dimensdo social nesse encontro. Ha tempos, decidiu-se
tacitamente que os doces iriam para criangas carentes, ¢ Mariazinha, quando nos disse
isso, disse que a inteng@o era levar esperanga para quem tem muito pouco, € que ao
menos nesse dia ela queria levar alegria para quem precisava se alimentar de sonhos.
Hoje consigo entender que o recado era pra todo mundo: as criangas em situagdes
vulneraveis e nods, que diante de nossos parcos privilégios também vivemos sempre
carentes do alimento espiritual que € a esperanca.

Ha quem diga que as pessoas que se unem para dar um pouco de bala, bananada,
pacoca, pipoca e maria-mole sdo pessoas de bom coracdo e superiores por conseguirem
pensar no proximo; eu aprendi que na verdade oferecemos as outras pessoas a nossa
abertura para nos deixarmos afetar por elas, para que suas existéncias inundem uma area
especialmente negligenciada na contemporaneidade, os nossos sentimentos. Colocamo-
nos colocamos como pessoas vulneraveis que somos (ja teve ano para ficarmos um
pouco tristes, outros extremamente felizes, outros mais reflexivas/os; ja choramos de
tristeza, de felicidade, de um misto dos dois).

Quando aceitam os doces comprados e pensados por tanta gente diferente que
talvez essas criangas nunca verdo mais na vida; quando sorriem apesar da precariedade
de seus lares; quando a poeira vermelha das ruas e dos seus pés enchem os carros de
barro, essas criangas estdo dando a nos, o alimento necessario para nido desistirmos
muitas vezes do que fazemos. E ndo digo isso apenas sobre os doces.

E vendo que a esperanca ¢ a felicidade, mesmo que momentanea, surge até na
mais precaria condicdo de vida material que muitas aprendizagens sdo levadas para
nossas vidas.

Na minha cabeca sempre fico remoendo o que fiz durante o ano, quais foram as
minhas reclamagdes, o que me tirou esperanga e o que a fez ressurgir apesar do cansago,
como eu ndo desisto das pessoas, mesmo quando tudo indica que esta na hora de parar e

olhar somente para mim e questdes existenciais mesmo.

114



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Sim, sdo questdes de foro intimo, entretanto, impactam em outras esferas, como
uma mulher negra insistir em estar na universidade, mesmo esta sendo um ambiente tdo
toxico e excludente — especialmente para mulheres negras que, em surdina, escutam
com frequéncia e de diferentes maneiras que ndo deveriam estar ali —; o quanto estariam
muito melhores em outros espagos e exercendo outras profissdes que ndo implicassem
em impor seus corpos negros ¢ mentes agugadamente desafiadoras a branquitude, que
ndo deseja pensar em questdes raciais, pois acha que isso ndo lhe diz respeito ou
simplesmente quer manter questdes de organizagcdo social tdo importantes como
inexistentes, afinal ter uma mulher negra incomoda mais do que ndo ter nenhuma, num
espago onde materialmente nos mostramos minoria em um pais de maioria negra.

E vendo a felicidade e a esperanga dessas criangas que agrade¢o ao universo por
ser agraciada pela minha familia e minha ancestralidade. Sao elas que me propiciam a
experiéncia de ser uma pessoa melhor, ¢ naquele pé no chao do menino com o sorriso
sem dente e com balas de caramelo na boca que eu encontro forgas para pensar, na
minha area de pesquisa e atuacdo, as brechas que me ajudardo a fazer desse mundo um
lugar menos desigual.

Sim, o que ¢ dito aqui tem uma grande dose de romantismo e resisténcia a esse
mundo que moi gente, e essa parte minha s6 ndo ¢ afetada por todas as intempéries da
vida exatamente por causa dessa experiéncia anual que sempre me relembra de que
acima de tudo, um dos meus nortes ¢ nao esquecer de que sou humana, de que a
situacdo de algumas pessoas € tdo precaria que esse mundo precisa mudar, € que mesmo
diante da precariedade e da mais absoluta falta de perspectiva, tem gente que sonha, que
ndo para, ndo desiste e esta a espreita da menor possibilidade para sorrir e mostrar seu
potencial diante da vida.

Dia das criangas na minha casa ¢ dia de felicidade, mas é pensado muito tempo
antes com os preparativos, com os banhos, as ervas, com os saquinhos, com os doces,
questdes como: sera que esse ano a gente vai ter grana para fazer mais saquinhos? Sera
que as religides neopentecostais ja tomaram aquele lugar e as criancgas poderdo comer
dos doces? Sera que ndo achamos saquinhos biodegradaveis? Sera que ndo vale a pena a
gente colocar pasta e escovas de dente junto? Dentre outras, sdo questdes sempre
presentes € fazem um bem danado porque nos tiram do egocentrismo e nos fazem
pensar nos outros, sentir e pedir pela aceitacao alheia com carinho.

Num mundo onde parecer ser melhor que o outro se tornou imperativo, Erés tém

plantado sementes muito mais ricas nos coragdes de quem participa do culto 1a em casa.

115



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

E interessante pensar que foi conversando com uma das amigas do grupo, que
esse ano esteve presente enquanto eu passei meu primeiro ano longe, que eu me lembrei
do quanto esse tipo de interagdo € impactante e mexe dentro de quem se permite ser
afetada/o. Quando nos acostumamos com o fato de ndo sermos as pessoas caridosas que
parecemos para quem esta de fora, mas, sim, eternos aprendizes das experiéncias anuais
que as criancas espirituais t€m a bondade de deixar fazermos parte; quando nos
deixamos afetar por toda situagdo de coletividade, de compreensdo, na experiéncia, do
que significa Ubuntu, aprendemos que € preciso pensarmos o mundo por uma
perspectiva diferente.

Durante todos esses anos eu aprendi a repensar as relagcdes de opressdo social e
sua dimensao individual; aprendi muito sobre o retorno do reprimido de que tanto falou
Freud; sobre a pobreza interior de quem ndo se propde a estar junto com o diferente, sou
um exemplo da quantidade de vida e material interior que uma experiéncia tao simples
pode trazer para vida.

Nao romantizo aqui a pobreza, embora tenha uma visdo romantica da
possibilidade de um mundo melhor; ndo deixo de enxergar os problemas estruturais,
embora consiga entender a utopia como um bom norte para se seguir; nao acredito que a
minha experiéncia seja a mesma das pessoas que participam comigo € com a
espiritualidade nessa corrente que se materializa em um domingo de outubro, mas que
nos faz pensar muito antes desse dia, e refletir por muito tempo depois, a for¢ca que ¢
participar de algo assim. Seja espiritualmente, seja emocionalmente e, no meu caso,
pragmaticamente.

E facil ver como pequenas agdes afetam positivamente as pessoas, enquanto
muita gente reclama sem nada fazer porque acredita na maxima de que uma s pessoa
ou um grupo pequeno de gente ndo muda estrutura. Eu aprendi que ¢ fazendo, na acdo
de experienciar mesmo, que se sabe o tamanho da diferenca que a agdo tem nas nossas
vidas, uma vez que os ecos de nossas a¢des podem ir tdo longe que nem imaginamos.

Em mim ecoa a crianga que sonhou um dia ter a oportunidade de ser vista com
respeito, sei exatamente como isso pode afetar positivamente os irmdos que agradecem
a “tia dos doces” e tém a possibilidade de sonhar e brincar com felicidade por pelo
menos algumas horas, alguns dias.

Aprendi isso fazendo para depois entender.

116



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

MINA NAO E ETNIA E, SIM, PALAVRA PORTUGUESA

Cicero Centriny '

Mina ndo ¢ etnia de negros e sim uma palavra portuguesa. Antes da ocupacao do
atual estado das Minas Gerais, esse nome passou a ser um rotulo comercial utilizado
pelos traficantes de escravos, atribuido geralmente as etnias sudanesas, para insinuar
que aqueles negros entendiam de mineracao e metalurgia, o que lhe majorava o prego de
mercado.

Mina, ainda, por ser tal nome que os portugueses davam aos lugares no interior da
Africa de onde afluia uma soma imensa de ouro segundo Raimundo José¢ da Cunha
Matos em seu “Compendio Histérico das Possessées de Portugal na Africa”. A partir
do Século XV, o comercio do ouro foi incrementado com a chegada dos europeus na
costa do Golfo da Guiné, por volta de 1670.

Mina, no Maranhéo, deriva de negro mina de Sao Jorge da Mina, sendo assim,
aqui ficou de uma certa forma tudo generalizado como os negros mina.

O culto dos Voduns chega ao Maranhdo trazido pelos negros escravizados
procedentes do antigo reino do Dahomé (atual Benin), pois a Costa da Africa Ocidental
onde se localizava o referido reino era chamada de Costa dos Escravos e também de
Costa da Mina.

Os principais grupos étnicos que construiram a ilha de Sdo Luis foram os Dje-dje
e os Anagonus, além de um contingente enorme de outras etnias ja precariamente
instaladas no Maranhao.

O povo fon (que no Brasil ¢ parte dos minas) ¢ vizinho dos iorubas, que os
dominaram por um certo tempo e exerceram muita influéncia sobre ele, repassando-lhe
mitos e deuses de suas culturas. A grande multiplicidade de deuses, de cultos e mitos ¢é
uma das caracteristicas da regido dahomeana. A introdugdo de novos deuses e novas
ideias relaciona-se com as conquistas. Igualmente, o reino aceitava os cultos dos povos

que dominavam, e os casamentos dos reis com as mulheres de outros grupos, que

! Cicero Ribeiro filho é o nome de batismo do autor. Cicero Centriny é o seu nome artistico que
profissionalmente exerce a profissdo de estilista e produtor de moda e eventos. Lejydokan é o seu nome
religioso. Cicero ¢ Vodunsu-Ohunjai iniciado no Tambor de Mina pelo Pai Euclides Menezes (Talabyan
Lissanon) babalorixd da Casa Fanthi-Ashanti. Cicero ¢ estudioso das religides de matriz Africana e ¢
autor do livro Terecé de Codo: uma religido a ser descoberta.

117



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

traziam seus cultos, fizeram com que a religido englobasse inimeras divindades de
povos vizinhos como ocorre até nos dias atuais.

Aqui no Maranhdo isso continuou. Esses dois povos se irmanaram e
continuaram a cultuar suas entidades conservando suas caracteristicas e particularidades
sem mexer em suas estruturas religiosas, sendo necessario conhecer a fundo as
Religides dos Voduns no Maranhdo para que seus fundamentos nio sejam concebidos
como dogmas contraditorios.

O caldeirdo etnografico maranhense nos deixou herangas incontestaveis para a
religiosidade de origem africana no Brasil, nos dando um referencial distinto dos mais
variados segmentos religiosos de matriz africana organizada e instalados ao longo do
nosso pais. Existem géjes espalhados por diversas partes do Brasil, sobretudo no
candomblé baiano, tipo géje mahim, geje savalu, geje midubim; agora o gejé ewe-fon
ou geje dahomé do Abomey, este so6 existe no Maranhdo. Diante da sua sisudez, houve
uma reorganizagao ou adaptagdes para agasalhar muitos desses Voduns fora da Casa das
Minas (Querebenta de Zomadonu).

Ha um equivoco em pensar em Voduns no Maranhao apenas na Casa das Minas
ou no Vodun-Nagd Abioton. Terreiros do Maranhdo fundados por africanos adaptaram
em suas liturgias formas de cultuar Voduns gejés, e ¢ necessario uma vivencia maior
nessas religides minas para entender que quando nos referimos a um Vodun Cabinda ou
de outra etnia, sabemos que as entidades angoleiras sdo Inquices e ndo Voduns. Mas
aqui no Maranhdo, era comum antigamente se generalizar e tratar as mais distintas
entidades de “Vodun”, pois pela repressdo os praticantes dessas religides ndo tinham o
menor interesse de fazer tais esclarecimentos para as pessoas alheias as religides dos
Voduns.

A Casa de Nagd Abioton foi a heranga ioruba deixada no Maranhdo que acabou
associando ou acrescentando rituais oriundos de outros grupos étnicos, embora ja
estivessem instalados outros terreiros na variagdo Nagd, tipo Nagd Ibada, Nagd
Abeuokuta e Nagd Tapa-Nupé. Vale sempre ressaltar que a Casa de Nagd Abioton foi o
terreiro que serviu de modelo para todos os terreiros de Tambor de Mina do Maranhao,
mesmo os terreiros de outras etnias a exemplo dos fanti-ashantis, cabindas, cach&us, que
incorporaram seus ritos em suas liturgias religiosas. A prova cabal dessa miscigenacao
étnica e linguistica estd nas letras dos orin-orixas (doutrinas, canticos). Percebem-se

palavras ioruba, fon, do tronco linguistico banto, ashanti, tchi entre outras...

118



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Dada a complexidade dessa organizagdo étnica, apesar de se notar que esse
sistema de certa forma foi até inconsciente, a generalizacdo da maioria dos cultos
maranhenses de origem africana recebeu a nomenclatura de Nagd-Vodun.

Os fantis assim como os ashantis, sdo grupos €tnicos pertencentes ao complexo
cultural Akan, que abrange diversos outros grupos localizados em Gana e oeste da
Costa do Marfim, na Africa Ocidental. Os ashantis se concentram na regido centro-sul
do atual territério de Gana.

Bonsus sdo divindades chamadas na lingua Tchi, equivalente a orixda, vodun,
Inquice(como ¢ chamado pelos angoleiros). Ademais que os bonsus aqui cultuados no
Maranhao, no passado ndo falavam e nem cantavam corretamente a lingua Tchi, ou seja,
na lingua Ashanti, devido aos negros dessa regido ndo terem permanecido muito tempo
em solo maranhense e sobretudo no Brasil, logo retornando ao seu lugar de origem.

Sendo dessa forma aqui, na ilha de Sdo Luis, ficou um pequeno recorte dos
Fantis-Ashantis preservado no terreiro oriundo dessa nagdo que ficou conhecida
popularmente como a Casa Fanti-Ashanti a qual associou seus Bonsis a Orixas
(Anagonus), Voduns (Dje-dje), como também a muitas entidades brasileiras.

A Tenda Sao Jorge Jardim de Oeira da Nagdo Fanti-Ashanti ¢ popularmente
conhecida por Casa Fanti-Ashanti, sendo que a mesma ¢ oriunda do ja extinto Terreiro
do Egito (Ilé Nyame), fundado em 12 de Dezembro de 1864, pela mae de santo
Massinokou Alapong que veio vendida como escrava, recebendo aqui no Maranhdo
nome de Brasilia Sofia. Apos certos anos de sua chefia no Egito, Massinokou faleceu
deixando como sua sucessora a senhora Maria Pia dos Santos Lago (Ira¢-Akou), a mae
de santo de Pai Euclides (TalabyanLissanon).

Foi exatamente Iraé-Akou, que o preparou no rito afro e também o orientou nas
praticas e na estrutura do que deveria ser quando ele abrisse seu proprio terreiro.

A Casa Fanti-Ashanti foi fundada em 1° de Janeiro de 1954, tendo seu axé
plantado no dia 24 de Dezembro de 1957 sob a orientagdo das falecidas Mae Pia (Araé-
Akou) e Mae Anastacia Lucia dos Santos (Akisiobend), fundadora do Terreiro da
Turquia (NiféOlorum), em 23 de Junho de 1889. A Casa Fanti-Ashanti ndo s6 tem
apenas uma historia, mas também uma memoria e preservagdes. Dentre tantas
preservacdes, a Casa Fanti-Ashanti mantém padrdes e rituais religiosos de procedéncia
Geje-Nago e de outras fontes africanas, juntamente com algumas praticas de pajelanca
indigena maranhense, numa demonstragdo de variedades e de riquezas das praticas

ritualisticas.

119



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

J& para o interior do Maranhdo, principalmente para o municipio de Codo,
importante reduto de escravos, foram dois grupos principais: sudaneses, provenientes da
Nigéria, Dahomé, Costa do Ouro (yerubu géjes e ashantis) e os Bantus® (centro-
africanos) dois diferentes grupos divididos em angola-congoleses e mogambicanos.
Assim como malteses, sudaneses islamizados.

O forte da imigracdo africana deu-se em Codd no periodo de 1780 a 1790.
Chegaram para trabalhar principalmente na agricultura e na pecudria. Nasceram
fazendas prosperas nas imediagdes de Codd. Dos Colares Moreira, dos Brandao, dos
Salazar e de outros donos de escravos, o fluxo portugués aumentou a vinda dos escravos
africanos.

Os negros escravizados também serviam como segurancas de seus senhores.
Prestavam ndo s6 a seguranga fisica do seu amo como também vigiava as fazendas
contra possiveis ataques de indigenas.

Em “Historia da Sociedade Brasileira”, Francisco de Alencar e outros nos
ensinam que “o negro entra na sociedade brasileira como cultura esmagada, dominada.
E as marcas da escravidao persistem no disfarcado preconceito racial, na situacdo
miseravel de muitos. Nao se pode pensar em Brasil sem levar em conta essa historia”.

Havia em Codd, no ano de 1873, uma populagdo negra de 6.550 escravos. Sendo
que 3.198 eram do sexo masculino e 3.352 pertenciam ao sexo feminino. Em todo o
Estado do Maranhdo, habitavam, no total, 63.291 negros escravizados, conforme a
escritora Jalila Ayoub Ribeiro, no seu livro “A Desagregacdo do Sistema Escravagista
no Maranhdo”.

O resultado desse contingente de escravos no municipio de Codod, onde podemos
encontrar em registros 16 grupos étnicos, e a partir dessa grande miscigenacdo étnica:
surgiu mais uma variante das Religides dos Voduns, o Tereco.

Embora este tenha uns rituais de procedéncia Bantu, a maior expressao religiosa

deixada no culto do Terecd foi a cultura Géje Ewe-Fon.

2 Ocorre que ndo existe “povo banto”, mas diversos povos que falam linguas de raiz banta. Em outras
palavras, banto ndo € povo, € raiz linguistica. Foram os colonizadores que passaram a chamar todos de
bantos, em fungdo da organizagdo de pessoas escravizadas, dai ser preferivel evitar o termo. Entretanto no
Maranhao ¢ de costume se referir ao uso da palavra Bantu como um grupo étnico

120



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Referéncias Bibliograficas

MATOS, Raimundo José da Cunha. Compendio Historico das Possessoes de Portugal

na Africa. Rio de Janeiro: Arquivo Nacional. 1963.

RIBEIRO, Jalila Ayoub Jorge 4 desagregacdo do sistema escravista no Maranhdo,
1850-1888. Sao Luis: SIOGE, 1990.

121



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

MEMORIAS NO CANDOMBLE: ALEGRIAS E ANGUSTIAS

Danielle de Cassia Afonso Ramos!

Akulu adya mba (ngazi), atawul’e nkamfi.
Os antepassados cumpriram os seus deveres e transmitiram o facho as
novas geragoes. Agora, é a vez destas se mostrarem dignas da heranga

recebida.

(KUNZIKA, 2008, p.32).

Esse texto tem por objetivo abordar algumas lembrangas reais a respeito das minhas
experiéncias dentro do terreiro de Candomblé, desde a infancia até os dias atuais. A narrativa
me permite abordar alguns deleites e algumas inquietudes que vivenciei dentro do
Candomblé.

Quando o seu pai ¢ um sacerdote2 de religido afro-brasileira, a regra, € que voce trilhe,
necessariamente, o mesmo caminho. Comigo, por um longo periodo a historia foi bem
diferente, mas antes de adentra-la, permita-me conta-la do principio.

Meu pai, Juaréz Afonso — Tata Orionan, chegou a Brasilia na década de 1970. Vindo
de uma tipica familia mineira, catdlica e conservadora, desconhecia os mistérios das religides
afro-brasileiras. Em sua cidade natal, Sdo Jodo Del Rey, foi coroinha e frequentador assiduo
das missas dominicais na igreja matriz.

Através de um amigo foi convidado a conhecer um terreiro tradicional - Centro
Espirita Caboclo Serra Negra — localizado a época em uma chacara na regido de Taguatinga.
Meu pai conta que aceitou o convite a titulo de curiosidade, mas que na verdade estava
amedrontado. Acontece que ele entrou em transe e desse dia quase nada se lembra. Fato, ¢
que, pouco tempo depois estavamos (eu, minha irma e meus pais) frequentando o barracdo da
mae de santo Leila Nogueira - Mameto Luankeji.

Mae Leila era uma senhora negra, bem alta, forte, e bem rigorosa. Tinha uma bela voz,

havia sido cantora de radio na juventude. Estava sempre de olhos entreabertos, entendi um

! Jornalista e graduanda em Pedagogia pela Universidade de Brasilia (UnB). Integrante do Calundu — Grupo de
Estudos sobre Religides Afro-Brasileiras. e-mail: danyelledecassia@gmail.com.
2 Popularmente conhecido como “pai de santo”; e no Candomblé de Angola como “Tata ria nkise”.

122



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

tempo depois que ela tinha uma deficiéncia visual. Na sua chacara havia trés casas, dois
barracoes, muitas casas menores onde se localizam os assentamentos das entidades, espaco
onde criavam algumas aves, pomar, corrego, entre outros. Apesar de a iniciagdo ser nos
fundamentos de Candomblé de Angola, a mie de santo ndo abria mao dos “toques”, que eram
considerados para entidades3 de umbanda e jurema.

Assim comegou minha historia dentro da religido. Eu tinha apenas oito anos de idade,
mas gostava de passar os sabados na “roga”. A comunidade que frequentava o terreiro era
bem grande, penso que cerca de cinquenta pessoas ou mais; dentre elas havia muitas criangas
com quem podia brincar e passar o tempo, € nos sabiamos aproveitar cada instante. O culto
iniciava as quinze horas, mas chegavamos cedo porque tinha muitas tarefas a serem
executadas. Mesmo as criancas tinham suas tarefas: alimentar as aves, ajudar os adultos na
limpeza do barracdo, varrer o terreiro, ajudar as mulheres na cozinha, etc.

Sabiamos que tinha alguns lugares que ndo era permitido entrar, a mae dizia: -Menina!
Al ndo pode! Hoje entendo que se tratava de locais sagrados em que s6 adentravam aqueles ja
iniciados no culto.

Depois que terminavamos as tarefas podiamos tomar banho no corrego, ir ao pomar
buscar frutas, correr atrds das galinhas e patos. Era uma diversdo. Fiz grandes amigos ali!
Durante a sessdo, as criangas ficavam auxiliando os adultos que estavam trabalhando com as
entidades, éramos os cambonos. Normalmente, ndo ficavamos acordados até o final,
adormeciamos nos sofas dispostos na assisténcia, porque as sessdes entravam madrugada
adentro.

A relagdo da minha familia com a dona do terreiro foi se estreitando, e meu pai
tornou-se seu “brago direito”, isso mesmo, ela ndo concedia, formalmente, cargos na casa,
salvo aqueles que tocavam os tambores4. Em um momento de dificuldades financeiras ela
abriu as portas do seu terreiro € minha familia foi morar em uma casa dentro da roga.

A partir de agora, ndo era apenas o sabado de dedicagdo. Agora havia sessdo as
segundas-feiras para os exus caticos, trés vezes por semana a Mae Leila atendia pessoas em
consultas particulares - eu e minha irmd nos revezdvamos em ajuda-la -, nas quintas havia
doutrina para os médiuns.

Esse periodo coincide com minha entrada na adolescéncia, entdo essa imersdo intensa

na religido ja ndo era tdo harmoniosa como outrora.

3 Preto velho, boiadeiro, caboclo, juremeiro.
4 No candomblé de Angola aqueles que tocam os atabaques podem ser chamados de Tata Kambui ou Tata
Muxiki.

123



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

A essa altura meus interesses eram diversos, eu queria ter tempo para me divertir fora
do espaco do terreiro, mas morando na ro¢a meus desejos ficavam em segundo plano. Meu
pai ja tinha se iniciado, entdo sua atengdo estava exclusivamente voltada ao culto. Foi nesse
momento, que ele numa tentativa de manter o controle, obrigou-me a participar das sessoes.
Entdo, contra minha vontade, eu permanecia indo aos encontros.

A imposi¢do feita pelo meu pai impactou negativamente nossa relagdo, e
consequentemente, meus sentimentos pela religido. Aos poucos sentia a hostilidade crescendo
dentro de mim, j& ndo conseguia me concentrar durante os rituais. Meu corpo estava presente,
mas minha cabega e corac¢do ficavam cada vez mais distantes.

Quando estava com quinze anos, meus pais decidiram separar-se, 0 rompimento
dificultava que eu, minha mae e irma continuadssemos a frequentar a casa, que era de dificil
acesso sem veiculo proprio. Nesse momento me senti livre e aliviada. Meu pai ndo podia mais
me obrigar a frequentar as sessoes no terreiro. Confesso que sentia falta das pessoas, dos
meus amigos, das musicas, das festas, das sensagdes, dos cheiros, mas estava feliz por ter
autonomia de fazer minhas escolhas.

Tive tempo de sobra. Foram dois anos sem manter contato com meu pai ¢ dez anos
longe do Candomblé. Fiquei maior parte desse periodo sem frequentar nenhum segmento
religioso, somente nos ultimos dois anos experimentei outros de cunho pentecostal, mas ndo
estabeleci relagdes com nenhum deles. Até que atendendo um pedido de ajuda fui levada ao
encontro do meu pai, que a essa altura ja tinha seu proprio terreiro5 no entorno de Brasilia.

O ritual recheado de cores, cheiros, ritmo e simbolismo. Confesso que foi emocionante
ouvir o som do atabaque e a harmonia das vozes entoando as cantigas. A pele ficou arrepiada
e o coragdo acelerado em ritmo barra-vento. Rever alguns rostos conhecidos foi reconfortante.
Nao me contive. Nas sessdes seguintes, que eram quinzenais, fomos novamente; no entanto,
eu, como visitante, apenas para assistir e vislumbrar o culto.

Cerca de um ano depois eu voltava ao Candomblé. Agora, pesava sobre meus ombros
a responsabilidade de ser “a primogénita do pai de santo”. Havia expectativas e especulacdes
sobre meu regresso, mas eu nao tinha presa e nenhuma pretensdo. Sentia-me mais segura e as
coisas faziam mais sentido nesse momento. Minha dedicacdo era por vontade propria, nada

me era imposto. Tudo foi no meu tempo, e esse processo foi indolor.

3> Terreiro Abasséa de Lembd — Valparaiso de Goias.

124



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Dentro do culto me apaixonei e me casei, numa cerimdnia inesquecivel, fomos
abencoados pelos nkises6, na presenca dos nossos familiares e amigos. Fui conduzida pelo
barracdo por meu pai e foi ele mesmo quem realizou a cerimonia.

Alguns anos depois, seu filho de santo mais velho — Claudio Antdnio - concluia suas
obrigagdes e em pouco tempo abriu seu terreiro no Lago Oeste — Sobradinho. Decidida a me
iniciar no Candomblé de Angola, decidi que Claudio — Tata Nuanji de Nzazi, seria meu
mentor, ja que na nossa tradi¢do, meu pai carnal ndo poderia fazer o procedimento.

Os preparativos para a iniciacdo demandam tempo e recursos. Foram seis meses entre
idas e vindas, na inten¢do de que tudo fosse perfeito. Afinal, o intervalo entre o primeiro dia
em um terreiro e minha entrada no quarto de santo foram vinte e quatro anos.

Enfim, com toda familia consanguinea e a familia de santo reunida e em sintonia, em
novembro de 2012 me recolhi como Danielle de Cassia A. Ramos, ¢ em 1° de dezembro
(re)nasci como “Malevi Dizambureji” para o nkise Bamburusema7.

Como dizia o poeta Vinicius de Moraes: “por mais longa que seja caminhada o mais
importante ¢ dar o primeiro passo”. Depois da iniciag@o, as obrigagdes se sucedem até os sete
anos. Nesse periodo, nos dedicamos aos ensinamentos; aprendemos todos os dias com os mais
velhos de santo, e, a medida que os anos se passam, transmitimos o que aprendemos aos mais
novos.

Tive autonomia e convic¢do de escolher a religido que me vinculava aos meus
antepassados. Desse dia em diante, minha relagdo com a religido e com a vida sofreram uma
metamorfose. Tenho uma conexdo intensa com meus nkises e sinto que a constante presenga
deles tornou-me uma pessoa melhor.

Hoje, procuro ter uma relacdo mais harmoniosa e fraternal com as pessoas a minha
volta. Compreendo que a seu modo, meu pai, apenas queria demonstrar que todos nos temos
um caminho a trilhar, ¢ 0 meu, permeava o Candomblé. Eu, assim como outras pessoas,
precisei de mais tempo para entender que meu destino ja estava tragado, e que apesar das
dificuldades, das minhas fraquezas e¢ prova¢des a minha ancestralidade seria preponderante. E
o amor pelo sagrado, pelos nkises e pelo Candomblé s6 aumenta, arrisca-me a dizer que €

imensuravel.

¢ Nome atribuido as divindades do Candomblé de Angola, nomeados pelos iorubanos de orixas. Tais como:
Mavambo, Pambunjila, Nkosi, Kabila, Mutalambo, Tawamin, Katende, Hangolo, Hagolomeia, Telekompensu,
Kitempo, Nzazi, Luango, Nsumbu, Kaviungo, Kicongo, Matamba, Bamburusema, Kaiango, Dandalunda,
Kissimbe, Mikaia, Kukueto, Zumbaranda, Lembarenganga, Kassuté, Vunji, etc.

7 Divindade guerreira que comanda os vumbis (mortos) € esta é vinculada aos fendmenos ligados ao fogo e aos
raios.

125



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Referéncias

BARCELLOS, Mario Cesar. Jamberesu — As cantigas de Angola. Rio de Janeiro: Pallas,
20009.

COSTA, José Rodrigues da. Candomblé de Angola: Nagdo Kasanje. 3* ed. Rio de Janeiro:
Pallas, 1996.

KUNZIKA, Emanuel. Diciondrio de provérbios Kikongo. Luanda: Editorial: Nzila, 2008.

126



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

OFICIO DE ABATAZEIRO: A EXPERIENCIA DA RUA E
DO TERREIRO

Luis Augusto Ferreira Saraiva'

“Tu ndo vai sem me dizer

Meu Vodum quero saber
Quanto tu torna voltar pra baiar
Quero te esperar.”

(Doutrina de Tambor de Mina)

O més de junho é época em que a cidade de Sao Luis- MA estremecesse ao som
de matracas e pandeirdes dando louvor a festa de Sdo Jodo. Nasci justamente nesse
periodo mais precisamente na rua do bairro do Jodo Paulo onde ha mais de noventa anos
acontece o encontro de bumba-meu-boi do sotaque de matraca, ¢ o periodo também em
que mais ocorrem toques de Tambor de Mina e de Tambor de Crioula no Maranhdo.

E foi assim, fui crescendo em meio ao som grave dos tambores ritmado pelo do
estalar do ga2 e acompanhado pelas doutrinas que falavam de encantaria que a minha
vocacdo para a percussdo foi se construindo. Fazendo parte de uma familia que em sua
maioria era participante do Tambor de Mina o meu destino também ndo poderia ser
diferente, a minha curiosidade para os tambores se deu ainda por incentivo de minha
avo Elci Gomes de Castro que era dangante de Tambor de Crioula, uma danga popular
de origem africana que ¢ feita em veneragdo ao Santo S3o Benedito, o qual é para os
participantes do Tambor de Mina sincretizado com Vodum Toy Averekete. Estas duas
manifestagdes culturais de Sdo Luis possuem caracteristicas semelhantes, muito embora
exercam func¢des diferentes.

Enquanto o Tambor de Mina se concentra em um culto afro-religioso, o Tambor
de Crioula é uma danca festiva, um formato de diversdo de um dos setores populares da

sociedade maranhense (FERRETTI, 2002. p. 28). A ligagdo entre Tambor de Mina e o

! Mestrando em Metafisica pela Universidade de Brasilia - UnB, orientado pelo Prof. Dr. Wanderson Flor
do Nascimento. Membro do Calundu — Grupo de Estudos Sobre Religides Afro-Brasileiras.
luisferrarafilos@gmail.com

2 Ferro que é tocado no inicio dos toques de tambor de mina

127



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Tambor de Crioula ¢ justamente a presenga dos atabaques, sendo da responsabilidade
dos Abatazeiros a manutencao do toque percussivo dessas duas manifestagoes.

E foi no terreiro da Fé em Deus dirigido por mae Elzita que a minha mao tocou
pela primeira vez na pele do Tambor. Nessas andancas entre terreiros de Tambor de
Mina e rodas de Tambor de Crioula meus olhos prenderam a atencdo naquilo que muito
mais tarde seria a minha funcdo na vida de santo; o Abatazeiro.

Entre o Tambor de Mina e o Tambor de Crioula nos deparamos com a figura do
Abatazeiro, percussionista popular responsavel pela dindmica musical presente nestes
dois movimentos. Os Abatazeiros exercem a func¢do de tocar os atabaques e se
constituem em um grupo seleto que foi pouco estudado durante a historia das
manifestagoes religiosas e culturais afro-brasileiras, muito embora, esses Abatazeiros —
que ndo possuem nenhum tipo de formagdo musical — desenvolvem técnicas percussivas
estritamente particulares. Em sua comparagdo com a musica africana, o oficio de
Abatazeiro consiste em um treinamento ao longo da vida que lhe exige uma preparagao
especifica fazendo com que a musica se torne parte de seu cotidiano, deste mesmo
modo podemos perceber como acontece na Africa em que “a musica fazia parte
integrante da vida social, dominio em que havia penetrado a ponto de ser indispensavel
a diversas atividades, como curas, casamentos, funerais, lavouras, partos, ritos
iniciativos e uma infinidade de acontecimentos”. (SOYINKA, 1982. p. 635).

O Abatazeiro ¢ o nome intitulado ao tocador de abatd, instrumento percussivo
revestido de couro de animal que ¢ tocado com as maos, o Abatazeiro também pode ser
chamado de hunté6 como no Daomé (COSTA EDUARDO, 1982. p.74). A figura dos
Abatazeiros no Tambor de Mina se assemelha aos Ogas nos Candomblés baianos,
entretanto o cargo de Ogdn ndo ¢é presente nos Terreiros de Tambor de Mina
(FERRETTTI 2009. p. 38). Pelas proximidades do Tambor de Mina e do Tambor de
Crioula € perceptivel que muitos desses Abatazeiros também exercem a funcdo de
tocadores de Tambor de Crioula. E comum que terreiros de tambor de mina facam festa
a Sdo Benedito durante diferentes periodos do ano.

O antropologo Octavio da Costa Eduardo ja indicava a importancia do tocador
de atabaque em comparagdo aos tocadores de atabaques das antigas sociedades
africanas, bem como atentou sobre a pouca literatura em torno da fun¢@o dos tocadores
de tambor visto que “infelizmente ndo deram até hoje a devida atencdo ao tocador de

atabaque na sua terra de origem.” (COSTA EDUARDO, 1982. p.73 -77).

128



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Ainda, a figura do Abatazeiro ¢ vista como um oficio que ¢ passado de geracdo a
geragdo e que fortalece os lacos de amizade e de companheirismo dentro da
comunidade. Atualmente, o nimero de Abatazeiros, em sua grande maioria negros,
tanto do Tambor de Mina quanto de Tambor de Crioula vem diminuido de modo
constante. Em entrevista no més de abril do referente ano, Cicero Centriny iniciado no
Tambor de Mina afirmou que “o nlimero de Abatazeiros vem diminuindo pelo constante
aumento de Igrejas Evangélicas em Sao Luis, que atrai muitos jovens e até mesmo o0s
mais velhos.” (CENTRINY, 2017). Isto demonstra uma zona de conflito entre
geragoes. Além disso, o Tambor de Crioula que ¢ sempre tocado nos festejos de Sdo
Jodo durante o més de junho passa por um momento dificil devido a atual gestdo da
prefeitura da cidade por ser governada por um lider religioso evangélico.

Como também ¢ a partir da experiéncia de vida atrelada as experiéncias musicais
¢ que se faz necessario entender “o papel que as artes populares desempenham na vida
cotidiana de pessoas comuns, promovendo a inclusdo em sociedades marcadas por
desigualdades.” (DIAS, 2012. p. 297). Ha que se ter em vista que muitos desses
Abatazeiros sdo de regides pobres da cidade de Sao Luis, e que pouco ou por vezes nao
possuem nenhum estudo formal.

Contudo, o universo musical africano esta inserido dentro de uma estrutura que
“liga ao comportamento cotidiano da humanidade e da comunidade, a ‘cultura’ africana
a qual ndo ¢, portanto, algo abstrato que possa ser isolado da vida.” (HAMPATE BA,
2010, p. 169). A reflexdo de Hampaté Ba nos faz perceber que a dinamica de
Abatazeiros tanto de Tambor de Mina quanto de Tambor de Crioula faz parte de uma
experiéncia em que a vida cotidiana, interliga-se a religiosidade numa relagdo complexa
¢ abrangente. No caso do objeto dessa pesquisa, as experiéncias desses musicos
maranhenses sdo decorrentes de tradigdes Ewé e Fon que se desdobram em uma
agregacio jeje-nagd (PARES, 2001.p.190).

As pesquisas sobre as tradigdes africanas presentes no Maranhdo foram
imensamente estudadas pelos Antropologos Sérgio Ferretti (1995) e Mundicarmo
Ferretti (2000). Entretanto, a figura do Abatazeiro ndo ganhou um estudo aprofundado
sobre sua fun¢do, quando muito era citado em um papel secundéario. Em 1979 e com
uma segunda edi¢do em 2002, foi publicada uma obra chamada Tambor de Crioula:
ritual e espetdculo organizada por Sérgio Ferretti que teve o objetivo de reunir

informac¢des sobre o Tambor de Crioula, bem como suas relagdes com o Tambor de

129



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Mina, mas pouco se fez referéncias a dindmica dos tocadores de atabaques presentes
nessas duas expressividades afro-maranhenses.

A musica ¢ o meio pelo qual podemos investigar uma cultura, tanto como a sua
expressdo poética da fala, com a dindmica de sons. Neste cenario podemos identificar a
figura do Abatazeiro diante os conflitos contemporaneos de sua pratica como um
herdeiro das musicas africanas, essa transmissdo que perpassa por meio da linguagem
oral onde “numa cultura oral, produzem-se fendmenos notaveis que estdo ausentes ou
que ndo tem nenhuma fun¢do numa cultura escrituraria.” (DIAGNE, 2010. p. 332). Tais
Abatazeiros, reproduzem sonoridades semelhantes aos Ewé do Benin que se mostra em
“ritmos cruzados que se apresentam de forma permanente, resultantes tanto da relagdo
das configuragdes fixas dos instrumentos.” (LACERDA, 1990. p. 21). O Tambor de
Crioula e O tambor de Mina se equivalem na seqiiéncia de trés tambores cada, sendo
sempre do mais grave para o mais agudo.

Dessa forma, o tambor dos terreiros e das rodas de tambor de crioula foi fazendo
parte da minha vida. Tive a oportunidade de aprender os toques de tambor de crioula
com mestre Alex Cobra, Mestre Madeira e Sidel que durante varios sabados faziamos
fogueira no centro histérico e ensaidvamos o to que de tambor de crioula, na mina tive
que ficar sempre ao lado dos mais velhos e experientes que dominavam as seqiiéncias
ritmicas do toque de mina. Mas, foi Baé¢ da casa do terreiro de Yemanja que transmitiu
um pouco do seu conhecimento sobre os abatas.

Ha inumeras diferencas ritmicas entre os dois “tambores” assunto que se
estenderia para um texto ainda mais longo, mas vou apresentar de modo mais curto
sobre como se da a célula percussiva do tambor de crioula e logo em seguida a do
tambor de mina.

O tambor de crioula é tocado com trés tambores sendo que cada um recebe um
nome especifico. Em ordem de entrada musical o primeiro que ¢ tocado ¢ o Meido ou
com também ¢ conhecido de Socador este instrumento ¢ o que chamamos de celular
ritmica do tambor de crioula, ele ¢ tocado em um compasso de dois tempos sendo um
toque grave e em seguida um toque agudo. Logo apds o Meido, temos entdo um tambor
menor que se chama Pereren ou Crivador este instrumento ¢ considerado pelos mestres
de tambor de Crioula como o instrumento mais dificil a ser tocado, pois ele marca o
contratempo do Tambor de Crioula.

O Crivador por sua caracteristica aguda ¢ tocado em um intervalo de tempo de

1/2 encaixando-se no intervalo de 2/2 do Meido, de tal maneira que o encaixe dos dois

130



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

instrumentos possibilita a entrada o terceiro tambor chamado de Tambor Grande ou de
Rufador.

O toque do Tambor Grande proporciona o preenchimento grave da célula que
compdem todo o toque do Tambor de Crioula, ele é tocado em seqiiéncias ritmadas de
2/2, 2/4 e até 4/4. Também ¢ possivel fazer solos utilizando-se de técnicas como Slap,
Open-tone e o Bass-tone, além desses “golpes” que sdo aplicados no couro do Tambor
Grande temos também o que ¢ chamado de punga. A punga ¢ um golpe dado de punho
fechado na borda do tambor grande que produz um som grave, este som grave serve de
codigo para a dangante para que venha dancar a frente do tambor.

Para encerrar o conjunto da orquestra do tambor de crioula ¢ utilizado ainda a
matraca que sdo dois pedagos de madeira tocados sequencialmente no corpo do Tambor
Grande.

Vale acrescentar que todos os instrumentos com exce¢do da matraca sdo
afinados ao fogo, o instrumento geralmente em grupos mais tradicionais ¢
confeccionados de madeira. Confeccdo essa que possuem uma ritualista durante a
extracdo da madeira da mata com a preocupacdo de um determinado periodo do ano, e
de uma madeira especifica localizada na serra dos cocais no maranhdo. Entretanto
devido a dificuldade carregar os tambores para as inlimeras apresentacdes que sdo feitas
durante o S3o Jodo grupos mais recentes comegaram a produzir tambores de canos de
PVC, que sdao mais leves.

Aprender a tocar tambor de crioula sempre se da de um modo muito particular,
os grupos de tambor de crioula sempre se reinem nas ruas em volta da fogueira para
afinacdo correta dos tambores e os novos aprendizes, em sua grande parte criangas;
filhos e filhas de dangantes ¢ de abatazeiros ja comecam a dar os primeiros golpes no
tambor como uma forma de brincadeira. A observagido e aten¢do auditiva também sdo
importantes para aprender a tocar o tambor de crioula.

Lembro-me que os meus primeiros toques de Tambor de Crioula também se
dava dessa maneira, ao acompanhar minha avdé em apresentacdes ficava na fogueira
tentando imitar os abatazeiros até que sempre aparecia um para me dar uma dica, era
sempre um modo de ensinar proprio, eles passavam da forma como tinham aprendido.
Foi entdo que aprendi a tocar primeiramente o Meido que aparentemente parece ser o
mais facil, mas que € necessario ter muita atencdo, pois € ele que mantém todo o ritmo,
errar o Meido € dessincronizar todos os outros tambores. Tempos depois comecei a

tocar o Tambor Grande e adquirindo a capacidade de fazer improvisagdes, confesso que

131



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

ainda ndo sei tocar o crivador e sempre que vou ao maranhdo peso ajuda ao meu mestre
Alex para que me ensine os toques do crivador.

O Tambor de Mina possui um estilo musical bem mais diferente do que o
Tambor de Crioula, embora muitas pessoas quando ouvem falar dessas duas expressoes
maranhenses acabam confundindo-as. Os toques do Tambor de Mina sdo executados
unicamente nos terreiros nos dias especificos das festas de Voduns.

No Tambor de Mina sdo presentes dois tambores que também sdo chamados de
abatas, os abatas recebem o nome de Guia e Contraguia que sdo tocados
especificamente para Orixas e Voduns, e Voduns gentis. Quando acontece a festa para
Cablocos ¢ acrescentado um terceiro tambor, o chamado Tambor da Mata, este tambor
¢ muito parecido com o Tambor Grande do tambor de Crioula e ¢ 0 mesmo tambor que
aparece nos toques de Tereco.

Dentro da Mina ha dois toques principais que ¢ o toque corrido e o toque
dobrado que também sdo chamadas de Mina Corrida e Mina Dobrada que musicalmente
apresenta um compasso ritmico composto de 6/8. Quem dita 0 compasso sera sempre o
gd que marcara se o toque sera Corrido ou Dobrado em seguida temos a entrada do
tambor Guia e com o seu complemento que sera o Contraguia. Ainda, para compor a
orquestra do Tambor de Mina entram as cabacas que sdo tocadas ao mesmo ritmo do
ferro.

A inser¢do do Tambor Grande leva o toque da Mina a um som mais frenético e
eletrizante, a pegada forte desse instrumento ¢ tocado em uma técnica de Heel que um
golpe dado com a parte inferior da palma da mao proporcionando um som mais abafado
e com que a mao do abatazeiro se comporte de maneira mais fluida deixando os dedos
mais soltos podendo assim o musico tocar no centro do tambor com os dedos
alternando-os em abertos e fechados.

Os abatazeiros aprendem a complexidade dos tambores desde a infancia e
transmitem seus conhecimentos de geracdo a geragdo. Atualmente venho participando
de um terreiro de Candomblé Angola localizado no Lago Norte do Distrito Federal e
venho observando diferengas e semelhangas ritmicas na composi¢do musical no dito
toque de Angola, como os Kambondos da Casa costumam chamar.

Deixo aqui uma interfase da minha experiéncia e reflexdo como Abatazeiro de

Tambor de Mina e no Tambor de Crioula.

132



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017

Referéncias

CENTRINY, Cicero. Entrevista concedida a Luis Augusto Ferreira Saraiva. Sdo Luis,

27 abr. 2017.

COSTA EDUARDO, Octavio. O focador de atabaque nas casas de culto afro-
maranhense. In: MOURA, Carlos Eugénio Marcondes de. Sdo Paulo: Nobel 1982.

DIAGNE, Manoussé. Logica do escrito, logica do oral: conflitos no centro de arquivo.

In: HOUNTONDII, Paulin J. (org.) O antigo e o moderno. A producdo de saber na
Africa contemporanea. Portugal: Edi¢des Pedago. 2012.

FERRETTI. Sérgio. Tambor de Crioula: ritual e espetaculo Sdo Luis. Comissao
Maranhense de Folclore. 2002.

Sérgio. Querebentd de Zomadonu: etnologia da Casa das Minas do

Maranhdo. Rio de Janeiro: Pallas, 2009.

HAMPATE BA, AMADOU. 4 Tradicdo Viva. In: Ki-Zerbo, Joseph. Historia geral da
Africa I: Metodologia e pré-historia da africa. Brasilia: UNESCO, 2010, p. 167-2012.

O tridngulo das Tobosi uma figura ritual no Benim, Maranhdo e Bahia. In: Revista

Afro-Asia, 2001, p. 177-213.

SOYINKA, W. 4s artes da Africa durante a dominacdo colonial. In: J. KI-ZERBO
(org.), Historia geral da Africa VIIL. Sdo Paulo, Ed. Atica/UNESCO, 1980.

LACERDA , Marcos Branda Textura Instrumental na Africa Ocidental: A Peca
Agbadza. In: Revista Musica, 1990.p.18-28.

133



