


 

 

 

REVISTA CALUNDU 

http://calundu.org/revista 

 

GIRA EM EXPANSÃO 

Volume 1, Número 2, Jul-Dez 2017 

 

 

 

  



ii 
 

EXPEDIENTE E COMISSÃO EDITORIAL 

 

Com o ISSN 2526-9704, a Revista Calundu é uma publicação on-line e semestral do 

Calundu – Grupo de Estudos sobre Religiões Afro-brasileiras. O periódico publica artigos 

em português e espanhol e conta com comissão editorial interdisciplinar. A coordenação 

da comissão editorial é realizada pelas doutoras Tânia Mara Campos de Almeida (editora 

chefe) e Gerlaine Martini (editora adjunta), que trabalham horizontalmente e sem 

diferenciação hierárquica com os demais membros da comissão. Estes são os demais 

pesquisadores do grupo que, listados em ordem alfabética, são os seguintes: 

 

 Adélia Mathias (Literatura) 

 Andréa Carvalho Guimarães (Direito) 

 Ariadne Moreira Basílio de Oliveira (Direitos Humanos) 

 Beatriz Martins Moura (Antropologia) 

 Clara Jane Costa Adad (Direitos Humanos) 

 Danielle de Cássia Afonso Ramos (Comunicação Social e Pedagogia) 

 Gabriel da Silva Vidal Cid (Sociologia) 

 Guilherme Dantas Nogueira (Sociologia) 

 Hans Carrillo Guach (Sociologia) 

 Iyaromi Feitosa Ahualli (Antropologia) 

 Luís Augusto Ferreira Saraiva (Filosofia) 

 Nathália Vince Esgalha Fernandes (Ciências Sociais) 

 Phelipe Cunha Paz (História) 

 

Autor corporativo: Calundu – Grupo de Estudos sobre Religiões Afro-brasileiras. 

Departamento de Sociologia da UnB; Campus Universitario Darcy Ribeiro – Instituto de 

Ciencias Sociais – CEP: 70910-900 

http://calundu.org 

 

Créditos da ilustração da capa: Lumena Costa Adad 

Diagramação: Adélia Mathias, Gabriel da Silva Vidal Sid, Guilherme Dantas Nogueira, 

Nathália Vince Esgalha Fernandes 

Revisão dos textos ortográfica: Todos os membros da comissão editorial 



iii 
 

A Revista Calundu é uma publicação acadêmica semestral on-line do Calundu – Grupo 

de Estudos sobre Religiões Afro-Brasileiras, que apresenta trabalhos escritos (artigos, 

resenhas de livros e textos extensionistas), com a temática afrorreligiosa/calunduzeira. 

http://calundu.org/revista 

 

Nossa linha editorial 

 

A Revista Calundu apresenta publicações na área das Ciências Humanas, com a temática 

geral afrorreligiosa, trabalhada semestralmente por meio de números temáticos. Os textos 

publicados são divididos em três grupos: (1) artigos acadêmicos; (2) resenhas de livros 

recentes (publicados a no máximo 3 anos) ou antigos (públicos há pelo menos 60 anos); 

e (3) textos livres com caráter extensionista, produzidos pela comunidade afrorreligiosa, 

acadêmica ou não, de autoria própria ou de terceiros trabalhando com material original 

de religiosos (entrevistas, ensinamentos orais, discursos e palestras, etc.). 

 

A temática afrorreligiosa é aqui entendida como aquela das religiões afro-brasileiras, cujo 

fenômeno social hodierno se deriva de toda história e experiência dos Calundus e da 

resistência do povo africano/afro-brasileiro escravizado no Brasil. É intrínseco a esta 

compreensão a interpretação do Grupo Calundu (concorre para tanto bibliografia 

especializada, e.g. Segato, 1986, Silveira, 2005, Santos, 2006), de que as religiões afro-

brasileiras foram formadas neste país, ao longo de séculos, a partir de raízes afro-

ameríndias e interações nem sempre diretas ou pacíficas com o colonialismo católico 

português. Os textos aqui publicados devem seguir esta premissa editorial, afastando-se, 

portanto, da premissa de que as religiões em pauta são mais propriamente africanas no 

Brasil do que afro-brasileiras. 

 

Há espaço, contudo, para que outras formas afrorreligiosas americanas (sendo a América 

entendida como um continente amplo, que vai de sul a norte) façam parte dos diálogos 

aqui apresentados. Com efeito, a compreensão de que religiões afro-brasileiras são 

resultantes de um processo sócio-histórico iniciado com a colonização do Brasil pode ser 

estendida para outros cantos das Américas: religiões afro-americanas/ameríndias são 

resultados da colonização das Américas, que contou com a trágica vinda forçada de 

africanas/os para este canto do planeta, para fins de trabalho escravo. O prisma teórico 

desta interpretação são os estudos decoloniais. 



iv 
 

 

Ainda em fase de concepção/formação, sendo seus dois primeiros números (volume 1, 

número 1 – jan-jun 2017; e o atual volume 1, número 2 – jul-dez 2017) reservados à 

publicação de textos de membros do Grupo Calundu (regulares e honorários), a Revista 

Calundu busca com o terceiro grupo de trabalhos publicáveis (textos livres de caráter 

extensionista) dar voz à comunidade afrorreligiosa, acadêmica ou não. Neste sentido, a 

revista assume um caráter extensionista, abrindo espaço para outras formas de 

conhecimento, diferentes – porém não menos importantes – do que aquela considerada 

científica. 

 

Com os textos livres o Grupo Calundu busca trabalhar na revista, ademais e sempre 

horizontalmente, com pensadores considerados como mestres populares, no sentido que 

vem sendo desenvolvido pelo antropólogo José Jorge de Carvalho (apoiador do Grupo 

Calundu), em seu trabalho com o Instituto de Inclusão no Ensino Superior e na Pesquisa, 

ligado ao INCTI - Instituto Nacional de Ciência Tecnologia e Inovação/UnB/MCTI. Em 

linhas gerais, mestres populares são aquelas pessoas detentoras de um saber popular 

extenso e relevante, que pode perpassar conhecimentos técnicos diversos, filosofias e 

modos de vida de toda uma comunidade. Exemplos de mestres populares que vivem a 

temática afrorreligiosa são as/os diversas/os mães e pais de santo das religiões afro-

brasileiras. 

 

 

  



v 
 

 

 

 

 

GIRA EM EXPANSÃO 

Volume 1, Número 2, Jul-Dez 2017 
 

 

  



vi 
 

SUMÁRIO 

 

Gira em Expansão: Apresentação/Editorial 
Wanderson Flor do Nascimento 

1 

 

Artigos 

 

Saberes Tradicionais de Terreiro: Epistemologias, Pedagogias e Possíveis 
Diálogos com a Universidade 
Beatriz Martins Moura e Carla Ramos 

5 

Notas sobre a religiosidade no imaginário da capoeira 
Gabriel da Silva Vidal Cid 

29 

Faces da Mãe D’Água: Saberes da conservação 
Gerlaine Martini 

42 

Seu Cangira, deixa a Gira girar: A Cabula capixaba e seus vestígios em 
Minas Gerais 
Guilherme Dantas Nogueira e Nilo Sérgio Nogueira 

71 

Plano Nacional de Liberdade Religiosa: Os povos de terreiro e a construção 
do racismo religioso 
Nathália Vince Esgalha Fernandes e Ariadne Moreira Basílio de Oliveira 

91 

  

 

Textos livres 

 

A doçura das crianças ou como lição de Erê é coisa séria 
Adélia Mathias 

112 

Mina não é etnia e, sim, palavra portuguesa 
Cícero Centriny 

117 

Memórias do Candomblé: Alegrias e angústias 
Danielle de Cássia Afonso Ramos 

122 

Ofício de Abatazeiro: A experiência da rua e do terreiro 
Luís Augusto Ferreira Saraiva 

127 

 

 

 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

 

1 
 

GIRA EM EXPANSÃO 

(APRESENTAÇÃO/EDITORIAL) 

 

wanderson flor do nascimento1 

 

O movimento circular, presente como signo fundamental das práticas 

tradicionais de matrizes africanas – interpretadas largamente na academia e nos terreiros 

como afro-religiosas – tem como característica básica a expansão. O meio pelo qual os 

chamados Nguzo, Axé ou Ŋusḛ (abreviadamente, sḛ) – respectivamente, para os 

candomblés de línguas bantas, iorubá ou ewé-fon – circulam, se potencializam é pela 

expansão. Expandir-se é a ação básica dessas forças primordiais que estruturam ou 

organizam o mundo.  

Dando seguimento ao primeiro número da Revista Calundu, que foi nomeado de 

“Gira Epistemológica”, este número foi nomeado de “Gira em Expansão”, que aponta 

para este movimento que a Gira faz, ao girar... A Gira só se mantém girando e se 

expandindo, o que mostra que o movimento constante se mantém nessa proposta da 

revista, fiel a seus princípios herdados de inspirações afro-ameríndias.  

A Revista Calundu propõe um gesto circular, na medida em que busca na 

experiência vivenciada nos terreiros ou nas leituras advindas dessas experiências, 

produzindo reflexões não sobre, mas desde as experiências chamadas de afro-

religiosas, que informam à academia sobre as práticas desde as quais se pensa e 

retornando aos territórios tradicionais uma tarefa de expansão, sem perder o respeito 

pelo que se pactua nas tradições sobre o que e como dizer para quem não vivencia a 

tradição. Assim, a Revista compromete-se em não fazer das práticas tradicionais de 

matrizes africanas/afro-ameríndias meros objetos de investigação. Antes, rompe com a 

dicotomia sujeito-objeto típica dos fazeres ocidentais afirmados mesmo quando se quer 

fazer com que a tradição ocupe o lugar de sujeito do conhecimento. Uma gira não se 

posiciona de modo dicotômico: não há um fora da gira, senão que de modo temporal, 

mas nunca posicional.  

                                                
1 Tata ria Nkisi Nkosi Nambá. Professor de Filosofia da Universidade de Brasília. 

 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

 

2 
 

Deste modo, o movimento de rever, típico de uma revista, é aqui afirmado de 

modo que se mantenha viva a circularidade expansiva que vai do mundo ao pensamento 

e do pensamento ao mundo, de maneira que um alimente ao outro, seguindo uma regra 

básica dos pensamentos tradicionais africanos e indígenas que não separam o mundo do 

pensamento, produzindo sempre um conhecimento que é engajado com o modo de ser 

do mundo, fiel a um mundo que se dá a conhecer em função de seu modo específico de 

ser, que tem em sua estrutura a movimentação informante.  

Neste interessante e potente número, encontramos duas seções, com artigos e 

textos livres. A seção de artigos é iniciada pelo texto Saberes Tradicionais de Terreiro: 

Epistemologias, Pedagogias e Possíveis Diálogos com a Universidade. Neste, Beatriz 

Martins Moura e Carla Ramos provocam uma série de reflexões em um espaço entre a 

academia e os terreiros. Iniciando com uma discussão sobre o papel de intelectuais 

negras/os engajados com a luta antirracista e passando pelas experiências de 

aprendizado com a presença de uma liderança afro-religiosa ensinando na universidade, 

o artigo discute as dimensões epistemológicas empoderadoras do povo negro, advindas 

dos terreiros. 

Partindo das múltiplas relações da capoeira com elementos religiosos e a 

vinculação dela com as memórias e identidades na história de nosso país, o artigo de 

Gabriel da Silva Vidal Cid, Notas sobre a religiosidade no imaginário da capoeira, 

discute as dinâmicas em torno das presenças afro-brasileiras (e da recusa destas) nos 

projetos de realocação da sociedade nacional, problematizando o recente movimento da 

“capoeira gospel”, interrogando se essas movimentações se alinham ou enfrentam a 

projetos de desencantamento da capoeira. 

Gerlaine Martini discute no artigo Faces da Mãe D’Água: Saberes da 

conservação, desde os contornos dos processos da escassez de recursos hídricos e a 

necessidade de sua preservação, uma figura que pode trazer, desde os saberes 

tradicionais afro-religiosos e populares, uma importante contribuição para discutir esse 

delicado e importante problema: a Mãe D'Água. Esse tópico específico das 

preocupações ambientais mostra o quanto os saberes tradicionais podem ser potentes no 

cuidado com elementos indispensáveis para a manutenção da vida no planeta.  

Os aspectos e crenças da Cabula, primeira prática afro-capixaba a ser nomeada a 

partir dos heterogêneos calundus coloniais, são resgatados no texto Seu Cangira, deixa 

a Gira girar: A Cabula capixaba e seus vestígios em Minas Gerais, de Guilherme 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

 

3 
 

Dantas Nogueira e Nilo Sérgio Nogueira. O artigo revisa a bibliografia especializada e 

traz inéditas contribuições para a discussão advindas de depoimentos de Tatetu Nepanji, 

sacerdote angoleiro iniciado na Cabula capixaba e residente em Minas Gerais, onde 

além de preservar a prática do candomblé de Angola, resguarda vestígios da prática da 

Cabula, no interior de seu candomblé. O artigo demonstra, ainda, a persistência dos 

saberes e práticas angoleiras que se preservaram apesar das adversidades históricas que 

lutam por seu esquecimento.  

Finalizando a seção de artigos, o texto Plano Nacional de Liberdade Religiosa: 

Os povos de terreiro e a construção do racismo religioso, de Nathalia Vince Esgalha 

Fernandes e Ariadne Moreira Basílio, parte da contextualização da construção e 

interrupção do Plano Nacional de Proteção à Liberdade Religiosa e de Promoção de 

Políticas Públicas para as Comunidades Tradicionais de Terreiro, proposto – e não 

lançado – durante o governo do Presidente Luiz Inácio Lula da Silva, para acompanhar 

a proposição do conceito de racismo religioso e os impactos do não-lançamento do 

Plano para a discussão desse conceito. 

A seção de textos livres, é aberta pelo trabalho de Adélia Mathias, A doçura das 

crianças ou como lição de Erê é coisa séria. Nele, a autora parte de sua própria 

experiência familiar – multi-religiosa e praticante de um culto doméstico de matriz 

africana e indígena – e reflete sobre o culto aos Erês, as crianças espirituais, que acolhe 

também as outras crianças do entorno da casa. A doação e a solidariedade são marcas 

desse culto, que por meio de uma distribuição de doces e alegria, fazem circular valores 

de fortalecimento recíproco por meio das interações alegres. 

O texto seguinte é de Cícero Centriny, Mina não é etnia e, sim, palavra 

portuguesa. O autor discute a nomeação colonial de diversos povos como “mina”, 

fazendo parecer que essa nomeação identificava uma etnia e não diversos povos que 

passavam pelo porto de São Jorge da Mina como intermédio para a chegada no Brasil. 

Discute ainda a heterogênea construção de vários dos principais cultos presentes no 

Maranhão, elucidando o uso da expressão “vodun” para designar uma gama diversa de 

divindades nem sempre participantes de panteões de origem Jêje. Um complexo cenário 

afro-religioso é descrito em torno das experiências maranhenses.  

Danielle de Cássia Afonso Ramos é a próxima autora, com Memórias do 

Candomblé: Alegrias e angústias. Este texto aborda as memórias da religiosa, desde sua 

infância, vivenciada em terreiro de candomblé. As inquietudes, prazeres, alegrias, 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

 

4 
 

agonias e vontades de afastamento e um reencontro com os sentidos de pertencimento 

ao candomblé são abordados ao modo de partilha pelo relato. 

O texto que encerra a seção e este número é de Luís Augusto Ferreira Saraiva. A 

figura do abatazeiro, o tocador dos abatás nos Tambores de Mina e de Crioula no 

Maranhão é discutida pelo autor em Ofício de Abatazeiro: A experiência da rua e do 

terreiro. O texto apresenta o abatazeiro, vulto pouco discutido nas pesquisas sobre o 

Tambor de Mina ou sobre o Tambor de Crioula, mostrando não apenas sua função 

musical, mas também suas outras funções nesses Tambores. 

Este conjunto de reflexões, engajadas, comprometidas com os terreiros, desde os 

terreiros, atravessados pelo interesse de difundir informações que modifiquem a 

maneira de construir saberes que se relacionam aos terreiros e às experiências afro-

brasileiras demonstram a seriedade e responsabilidade das pessoas que compõem o 

Calundu – Grupo de Estudos sobre Religiões Afro-Brasileiras. Que o comprometimento 

ético, epistemológico, político se expanda junto com as palavras trazidas nesse número! 

Que as palavras nos girem expansivamente como gira a Gira! 

Brasília, 11 de dezembro de 2017 

 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

5 
 

SABERES TRADICIONAIS DE TERREIRO: 

EPISTEMOLOGIAS, PEDAGOGIAS E POSSÍVEIS 

DIÁLOGOS COM A UNIVERSIDADE 

 

Beatriz Martins Moura1 

Carla Ramos2 

 

Resumo: Em 2012, no âmbito do projeto de Pesquisa e Extensão Mapeamento das 
Casas e Terreiros de Religiões de Matriz Afro-brasileira na Cidade de Santarém/Pará, 
reunimos um grupo de 20 estudantes da Universidade Federal do Oeste do Pará 
(UFOPA), alguns professores, e Afro-religiosos, no terreiro de Mina Santa Bárbara, 
espaço sagrado mantido por Pai Edvanei de Oyá. Durante dois dias estivemos 
aprendendo cânticos e toques presentes no repertório Afro-religioso de Terreiros, que 
são parte constitutiva da paisagem sonora, arquitetônica, Afro-diaspórica e histórica de 
Santarém. Este momento de fusão Terreiro-Academia foi a ponta de lança para uma 
série ininterrupta de ações, diálogos, afetos, ajuda e solidariedade que ainda nos une. A 
primeira parte deste artigo persegue uma questão colocada por Gomes (2010) sobre o 
que está colocado para o intelectual negro politicamente posicionado que atua nos 
espaços acadêmicos. Seguindo a proposta inaugurada com a Oficina de Toques e 
Cantigas do Repertório dos Terreiros, em 2016 realizamos, dentro da UFOPA, o 
minicurso Antropologia Feminista Negra: Experiência Vivida, Ativismo Político, 
Interseccionalidade e Sexualidades, no qual tivemos a honra de assistir uma aula 
ministrada pela Iyalorixá Ozanélia Santos. Ali, além de partilhar nossas experiências 
enquanto mulheres negras, indígenas, quilombolas, afro-religiosas, educadoras, 
estudantes, partilhamos do axé, da escuta e do diálogo com a Iyalorixá. Nas próximas 
páginas vamos discutir alguns aspectos do desafio de ensinar e aprender a partir de 
epistemologias que nos autorizam falar, que nos fazem visíveis, nos mantêm seguros, e 
nos permitem ter prazer fazendo o que gostamos e escolhemos fazer. Estas são as 
epistemologias dos Terreiros, ou os modos de saber e de viver Negro-brasileiro. 
 
Palavras-chave: Saberes tradicionais; Terreiros; Epistemologias; Amazônia.  
 

  

                                                 
1 Doutoranda pela Universidade de Brasília PPGAS/Dan/UnB. E-mail: beatrizmartinsmoura@gmail.com 
2 Professora de antropologia na universidade federal do Oeste do Para e PhD Candidate no Departamento 
de Estudos Africanos e da Diáspora Africana, Universidade do Texas (at Austin). E-mail: 
carlaramos@utexas.edu 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

6 
 

 

Foto: Primeira Oficina de Toques e Cantigas do Repertório dos Terreiros em Santarém 
Fonte: Py-Daniel, Anne Rapp. 2012. Acervo NPDAFRO. 

 

Intelectual Negra na Roda: Terreiro e Universidade 

 

Este artigo é um olhar para trás, é uma reflexão, ou melhor, uma ação direta de 

reapropriação de experiências que foram vividas num turbilhão de acontecimentos que 

costuma marcar a inserção de intelectuais negras numa posição de destaque dentro de 

instituições de produção de conhecimento que encontram certo prestígio social, como as 

universidades públicas federais no Brasil. Neste aspecto, bell hooks (2017) é precisa em 

discutir as adversidades inerentes enfrentadas por mulheres e homens negros que 

assumem como intelectuais a vida e a luta política radical por mudanças sociais, que 

dedicam os seus dias ao pensamento e a produção de conhecimento: “the work of the 

mind”, nas palavras de hooks (2017, p. 148). hooks analisa com maior detalhes quais 

questões estão em jogo quando se trata especialmente de mulheres negras intelectuais 

porque mais uma vez somos invisibilizadas pela interseccionalidade de raça, gênero e 

classe que produz imagens de controle, tal como definiu Patricia Hill Collins (2002), 

que localizam nós mulheres negras como “sujeitos” ou corpos que não podem pertencer 

ou escolher o trabalho intelectual como sua vocação. Os meus relatos e reflexões sobre 

uma atividade do Projeto de Pesquisa e Extensão Mapeamento das Casas e Terreiros de 

Religiões de Matriz Afro-brasileira na Cidade de Santarém/Pará (PROEX-MEC), 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

7 
 

servem como uma “etno(Orí)grafia”3 dos meus processos de inserção numa 

universidade pública federal recém inaugurada no âmbito do Programa de apoio a 

Planos de Reestruturação e Expansão das Universidades Públicas Federais (REUNI) 

implementadas pelo governo do presidente Luiz Inácio Lula da Silva. Essas histórias 

precisam ser contadas por nós, principalmente por nós mulheres negras, para que a 

gente complexifique ainda mais as nossas análises sobre o racismo tal como este ocorre 

no Brasil e noutras partes da Diáspora Africana, e nos ajudem a compreender e 

considerar as estratégias de articulação e luta anti-racista que ocorrem em diferentes 

frentes, inclusive, nas universidades públicas.  

Uma tese mais geral que eu defendo seria a de que o movimento de mulheres 

negras acadêmicas que passam a ocupar cada vez mais lugares como professoras e 

pesquisadores nas universidades públicas brasileiras é um fenômeno político e social 

que indica uma certa “continuidade”, com os devidos cuidados para não simplificar 

demais o panorama, com o momento em que o movimento de mulheres negras 

brasileiras, mais ou menos ali no final dos anos de 1980, iniciou um processo radical de 

organização política autônoma em relação ao movimento negro e ao feminista branco, 

em defesa de uma pauta interseccional. Esse momento político é tratado pela literatura 

sociológica como “Ongnização”, ou como o “Boom de Ongs” numa perspectiva de 

compreensão desses acontecimentos desde o interior da América Latina4. No entanto, eu 

tenho chamado esse processo de Orúko5, ou seja, estou compreendendo esse movimento 

intenso de rearticulação de uma agenda política negra, mas não somente, e de seus 

                                                 
3Essa tese-hipótese é desenvolvida na minha tese de doutorado que será apresentada na Universidade do 
Texas no segundo semestre de 2018. É um debate que diz mais respeito ao campo da antropologia e seus 
métodos, modelos analíticos e escrita. Etno(Ori)grafia é um método de pesquisa e uma técnica de escrita 
que não chega a partir de uma visão secular, é uma descrição que está baseada num olhar de Ori. É um 
tipo de descrição e de conhecimento que está atravessado pelas reações do corpo às energias de 
momentos específicos no trabalho de campo. O nome Etno(Ori)grafia e parte da definição inicial que eu 
apresento aqui me foram dados de presente por minha amiga Dora Santana, numa conversa recente que 
tivemos sobre alguns episódios do meu trabalho de campo no Brasil, em que eu estive muito perto de um 
momento de “transe”. A minha pesquisa de doutorado apresenta um diálogo com intelectuais acadêmicas 
negras sobre a história política recente de mulheres negras no Brasil. O trabalho de campo não foi feito 
em espaços sagrados de religiões de matrizes Afro-Brasileiras. E, no entanto, eu experimentei inúmeras 
ocasiões em que estive “muito perto” do meu Orixá, sentindo no meu corpo os sinais que usualmente 
antecedem o transe. Nessa conversa com Dora Santana, nós chegamos a algumas conclusões sobre esses 
acontecimentos e começamos a elaborar uma aproximação possível do que aconteceu e entender isso no 
interior de uma perspectiva analítica, e de uma epistemologia propriamente negra.   
4Estou me referindo aos trabalhos importantíssimo de Sonia E. Alvarez (2009), e Márcio André de 
Oliveira dos Santos (2007), Sônia Beatriz dos Santos (2008).   
5Momento específico do processo ritual de iniciação no Candomblé. Estou pensando nos significados 
dessa categoria tal como aprendi num terreiro de Candomblé de nação Ketu. É uma cerimônia que é 
comumente descrita na literatura como aquela que marca a apresentação pública dos novos filhos de santo 
e o seu respectivo nome dado pelo Orixá.  



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

8 
 

respectivos porta- vozes, como um momento em que as mulheres negras assumem um 

lugar importantíssimo nos processos de “auto-nomeação”, bem como de “nomeação-

identificação” das mazelas da sociedade brasileira provocadas pelo racismo. O ato de 

nomear a realidade, de dar nome a nós mesmas de maneira autônoma, e de romper com 

o silêncio imposto sobre nós mulheres negras como um mecanismo de subalternização 

constituem pontos centrais para a discussão no interior dos feminismos negros, e mais 

recentemente do transfeminismo negro. 

Por essa razão, eu trago para a roda de discussão alguns aspectos de uma 

experiência de convívio e ampliação dos espaços epistemológicos de uma universidade 

pública brasileira, sediada na Amazônia, em Santarém, Pará. Ao longo de cerca de 

quatro anos de atividades do projeto de Pesquisa e Extensão Mapeamento das Casas e 

Terreiros de Religiões de Matriz Afro-brasileira na Cidade de Santarém/Pará (2012-

2016)6, nós promovemos dezenas de encontros reunindo Mestras e Mestres7 detentores 

dos saberes tradicionais mantidos e transmitidos no chão de Terreiros, Casas, Salões e 

demais territórios sagrados das comunidades Afro-religiosas de Santarém. O contexto 

geral do debate proposto a seguir guarda uma questão de fundo a respeito da 

possibilidade de haver condições para o desenvolvimento de uma imaginação política 

negra comprometida com a radicalidade de processos de liberação e de justiça social - 

Black political imagination - desde espaços institucionais, como a Universidade. Um 

dos objetivos da narrativa crítica desse encontro Terreiro-Academia é abrir espaço para 

reflexão sobre certos efeitos políticos dessa “ampliação da sala de aula” em sua 

dimensão mais tangível e espacial, que está relacionada diretamente com a presença, nas 

universidades públicas, de professoras negras intelectuais que trazem consigo 

pedagogias que vou chamar aqui provisoriamente de “negro-feministas”. Essa 

pedagogia negro-feminista é caracteriza por um forte compromisso anti-racista, que se 

traduz no engajamento com a comunidade negra, na elaboração de processos didático-

pedagógicos colaborativos (o que requer um engajamento mútuo, que não promova uma 

                                                 
6Durante a vigência do Projeto de Extensão nós promovemos uma série de Oficinas e Minicursos. 
Oficialmente foram realizadas as seguintes: Oficina de Toques e Cantigas do repertório das Casas e 
Terreiros de Santarém, com o Ogan Zenildo de Xangô(10 e 11 de Agosto de 2012); Patrimônio Cultural 
Afro-brasileiro e o Estudo das Relações Raciais no Brasil” (22 e 23 de outubro de 2012), Prof. Alessandra 
Lima (IPHAN); Pedagogia das Encruzilhadas e Jongo (28 de setembro de 2012),  Prof. Luiz Rufino 
(UERJ); Religiosidades na África (3 a 7 de dezembro de 2012), Prof. Alain Kaly (UFRRJ). O NPDAFRO 
ainda está em plena atividade, e tivemos outras atividades realizadas em diferentes frentes institucionais e 
no âmbito de outros projetos.  
7Ialorixás, Babalorixás, Ogans, Mães e Pais de Santo, Alagbé, Iakekerê, Ekedji, Iyawo. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

9 
 

relação de passividade dos estudantes ou comodificação da produção intelectual), e que 

se baseia numa perspectiva não-hierárquica das relações dentro e fora da sala de aula.  

 

Teaching theTruth is Hard!8 Como Fazer do Invisível algo Tangível 

 

Nos últimos meses eu tenho trabalhado na Universidade do Texas (at Austin) 

como assistente da Professora Omi Osun Joni L. Jones9 no curso de Introdução à 

Cultura Afro-Americana. Essa é uma disciplina cursada por estudantes de graduação 

que em geral estão no seu primeiro semestre na universidade. O Departamento de 

Estudos Africanos e da Diáspora Africana é o responsável por formular e ofertar esta 

disciplina na universidade. Este departamento tem o seu corpo docente composto quase 

que inteiramente por intelectuais negras (os), e estudantes negros de graduação e de pós-

graduação. Numa conversa de preparação de aula eu e Dr. Jones estávamos comentando 

sobre como uma das aulas sobre “white privilege” tinha sido muito desafiante para 

todas nós, e isso por várias razões, inclusive porque se tratava de uma turma 

predominantemente “branca”, algo muito comum em se tratando de uma universidade 

prestigiada e que está localizada no estado do Texas, sul dos Estados Unidos. Num certo 

momento da nossa conversa me peguei pensando em como eu, professora e intelectual 

negra, me sentia muito vulnerável em aulas como aquela, o que me fazia lembrar 

bastante das minhas experiências nas salas de aula das universidades brasileiras 

também. Eu tenho essa memória ainda marcante das dificuldades que eu enfrentei ao 

ensinar sobre a questão racial no Brasil, e de sentir fortemente como o meu corpo de 

mulher negra, além dos “conteúdos” da disciplina, impactava os estudantes e redefinia 

muitos dos rumos das minhas aulas. Naquele semestre eu ministrei a disciplina de 

“estudos étnicos-raciais” para uma turma de estudantes de graduação, e esta experiência 

já me levava a concluir como ensinar a “verdade” das relações raciais é algo dificílimo 

de fazer, em outras palavras, de como tornar o “privilégio branco”, algo tão naturalizado 

no corpo e, portanto, no cotidiano das pessoas, algo legível e tangível.  Estas foram as 

                                                 
8Eu vou utilizar alguns termos em inglês ao longo dessa primeira parte do artigo, e optei por não traduzir 
a maior parte deles. Primeiro porque eu estou dialogando com intelectuais negras e negros que têm o 
inglês (apenas) como uma das línguas que fala e escreve, como é o meu caso e de muitos de nós que 
estamos em trânsito pela Diáspora Africana. E além disso, o inglês que eu falo e escrevo é o inglês negro-
diaspórico que eu aprendi em muitas conversas com meus colegas caribenhos e da América Central, e 
está longe de ser considerado como “standard”.  
9Professora Associada do Departamento de Estudos Africanos e da Diáspora Africana. Universidade do 
Texas (at Austin). 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

10 
 

primeiras vezes em que eu senti “medo” de voltar para a sala de aula no dia seguinte. 

Anos depois, ensinando sobre racismo num outro ponto da diáspora negra, eu senti 

aquele mesmo medo, a mesma vulnerabilidade em estar ensinando a “verdade” com o 

meu próprio corpo.  

As indagações a respeito de como o corpo de professoras negras vai afetar as 

relações em sala de aula, e apontar para processos político-pedagógico complexos como 

aqueles relacionados ao ensino de questões que “não são ditas” – teaching the 

unspeakable10 - ou são socialmente tratadas como tabu, ou ainda, que estão submetidas 

a grande censura coletiva como raça, sexualidade e gênero. Considerando a sala de aula 

como este espaço onde os conteúdos são transmitidos ou colocados em debate ou sob 

escrutínio a partir do corpo de estudantes e docentes, é interessante notar como pode 

igualmente representar um lugar onde o controle exercido sobre os corpos não 

hegemônicos e racializados pode se dar de maneira muito violenta. A ideia de um 

projeto de “extensão” que não pode prescindir de uma relação direta com a 

“comunidade”, no caso de professoras que como eu tem a possibilidade de acionar suas 

redes de contatos e de pertencimento entre as comunidades Afro-religiosas ou negras 

como comunidades Quilombolas, por exemplo, é garantir uma articulação de modos de 

ensinar e de conhecer que não domestifiquem ou normatizem nossos corpos. Nesse 

sentido, os projetos de extensão são estratégicos para criar “espaços de fuga” (flight-

Quilombo) da ordem hegemônica ocidental que impõe suas epistemologias nos espaços 

de produção acadêmico-científicos.  

A primeira atividade aberta ao público que organizamos foi a Oficina de Toques 

e Cantigas do repertório Afro-religioso dos Terreiros e Casas de Santarém. Essa Oficina 

foi sonhada, elaborada e ministrada pelo Ogan Zenildo de Xangô, e rascunhada no 

fundo do quintal de Mãe Anita com a minha participação, que em última análise se 

reduziu a tímidas anotações de fragmentos de letras de cantigas em português e em 

Yorubá num rascunho que continha um pequeno programa de “ensino” a ser proposto 

nos dois dias de encontro. Naquela noite resolvemos a estrutura geral da Oficina e 

articulamos a ideia central que era (re)familiarizar os estudantes, em sua maioria 

nascidos e criados na cidade de Santarém e municípios próximos, às palavras, sons e 

performances dos Terreiros (Mina, Mina Terecô, Umbanda e Candomblé) dali. Eu vinha 

refletindo há algum tempo sobre a relação “invisível-visível” que marcou a minha 

                                                 
10 Como no texto-relato de Bryan Keith Alexander: “Embracing the Teachable Moment: The Black Gay 
Body in the Classroom as Embodied Text” (2005). 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

11 
 

experiência em busca dos terreiros da cidade assim que cheguei em Santarém, ainda em 

2011. Algumas pessoas com quem conversei, incluindo alguns estudantes, me diziam 

que não “sabiam” que havia terreiros de religiões Afro-brasileiras dentro e fora da 

cidade. E mesmo depois de termos lançado o Projeto de Mapeamento de Terreiros e 

durante as nossas atividades conjuntas de pesquisa era comum ouvir comentários das 

estudantes, que expressavam surpresa quando nos deparávamos com os muros 

adornados, desenhados e marcados com os objetos que ritualmente definem os limites 

espaciais e espirituais de terreiros como o de Dona Conceição Moraes, de Sindoya ou de 

Mãe Zuleide. Foram constantes os momentos em que as (os) estudantes expressavam 

sobressalto quando se davam conta, como que “pela primeira vez”, da fachada 

inteiramente desenhada com imagens de Orixás da casa de Pai Clodomilson de Ogum, 

que na época estava localizada numa rua muito movimentada bem em frente ao Parque 

da Cidade. 

Em certos casos esse “ver pela primeira vez” era o efeito de uma releitura da 

paisagem da cidade, que depois das nossas discussões iniciais no grupo de pesquisa 

passava a incluir repertórios que tensionavam um olhar hegemônico branco, masculino, 

heteronormativo, classista e cristão que normatiza as possibilidades de olhar e existir no 

território. Nas minhas reflexões cotidianas, eu sempre imaginava Santarém, a cidade 

onde um dia alguém me disse “que não havia terreiros”, reverberando sons de tambores 

e cânticos pelos ares das noites de sábado. Muitas vezes eu realmente sonhei com essa 

imagem em que o som dos atabaques reverberava sem limites acústicos (pelo ar e pelos 

rios Tapajós e Amazonas) por toda a cidade. E imaginava que poderia ser possível andar 

pelas ruas e reconhecer, pelos toques, pelas vozes e também pelos cheiros, quais e tais 

Terreiros existiam naqueles arredores. Esse foi o sonho que me embalou nas primeiras 

noites depois da minha mudança do Rio de Janeiro para Santarém, quando eu, filha de 

santo11 (Iyawo), morando numa cidade que conhecia tão pouco, estava em busca de 

abrigo e acolhimento porque a universidade já me guardava a dose excessiva e diária de 

invisibilidade e hostilidades contra o meu corpo. A “Oficina de Toques e Cantigas” foi 

uma expressão daquele sonho, que continha ali uma poética e uma política de 

sobrevivência da qual só mais recentemente eu pude me reaproximar para compreendê-

la num contexto mais amplo de lutas antirracistas na diáspora Africana. Essa dinâmica 

de sobrevivência que busca a solidariedade no interior de comunidades Afro-religiosas 

                                                 
11 Sou filha de santo de Mãe Beata de Yemanjá, do Ile Omiojuarô que fica em Miguel Couto, Rio de 
Janeiro.  



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

12 
 

acompanha uma tradição Negro-Atlântica, Queer-Atlantic, Black Trans-Atlantic (Dora 

Santana, 2016)12 de solidariedade e afeto que também se expressa por meio de gestos de 

resistência à (des)humanização e comodificação de corpos negros. Eu trazia essa 

tecnologia coletiva de autoproteção, esse saber de sociabilidade negra no meu próprio 

corpo como uma herança ancestral, uma memória do tipo insurgente que me foi 

restituída nos processos que constituíram a minha iniciação no culto aos Orixás do 

Candomblé.  

Foi desse arquivo/repertório sagrado e secular que eu tirei as primeiras teses para 

propor um projeto institucional que tinha como horizonte prático e imediato identificar, 

para nós que estávamos na universidade, quais eram as tradições Afro-religiosas ali 

presentes, onde estavam localizados os seus territórios sagrados, e quem eram as 

pessoas responsáveis por carregar no corpo e transmitir adiante esses saberes ancestrais 

e suas experiências emancipatórias e de transformação da realidade. Tratava-se de uma 

investigação multidisciplinar que dialogava diretamente com uma história política de 

longa duração da população negra no Brasil, e que se aproximava desses sujeitos e 

percebia seus territórios sagrados como um arquivo de política negra insurgente “a 

queer, unconventional, andi maginative archive of the Black Atlantic” (Tinsley. p. 193). 

No levantamento que concluímos em 2014 tínhamos conseguido visitar 15 territórios13 

Afro-religiosos, que se auto-definem como Centro, Tenda, Ilê e Terreiros. Desses, 

temos um material bastante rico que inclui entrevistas com lideranças e filhas e filhos de 

santo e demais frequentadores e participantes, vídeos, fotografias e etnografias de festas 

e cerimônias públicas que frequentamos sistematicamente. A comunidades Afro-

Religiosas de Santarém e de outros municípios do Oeste do Pará, como Monte Alegre e 

Alenquer são parte importante da história de circulação da população negra, de seus 

descendentes e influência abrangente de suas tradições de matriz Afro-brasileira, bem 

                                                 
12Artigo Publicado em Blogueiras Negras (http://blogueirasnegras.org/quao-trans-e-o-trans-atlantico-
negro/).  
13 São estes: Ilê Dara Ase Oyá Onira; Terreiro Mina Nagô Obá Afonjá; Terreiro de Mina Nagô Obá 
Aganjú; Terreiro de Mina Santa Bárbara; Terreiro de Mina Iansã; Tambor de Mina de Ogum; Terreiro de 
Oxóssi; Terreiro Oxumaré; Tenda Caboclo João da Mata;  Ilê Axé Ogumjaodé;  Mãe Vavá de Ogum; 
Terreiro dona Edu e seu Darci; Tenda do caboclo Ubirajara; Centro Espírita José Tupinambá; Terreiro de 
Santa Bárbara. Esses dados não refletem um retrato atualizado do que se passa no Oeste do Pará, em 
função da dinâmica social que impõe diversas mudanças, muitas vezes num espaço de tempo 
relativamente curto, como de meses ou ano. Particularmente em Santarém, nos últimos dois anos 
infelizmente perdemos três Mães de Santo, duas delas com casas abertas, o que causou enorme impacto e 
levou a reorganização desses terreiros.  



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

13 
 

como são significativas para compreender os processos variados de implantação das 

primeiras casas e terreiros das comunidades Afro-religiosas do norte do país14.  

O projeto Mapeamento das Casas e Terreiros de Religiões de Matriz Afro-

brasileira na Cidade de Santarém/Pará sempre manteve duas frentes de atuação 

ininterruptas e articuladas: a primeira delas fornecendo ambiente e laço afetivo para a 

nossa sobrevivência e fruição de vida15. Neste aspecto em particular eu estenderia estes 

“efeitos de vida” para além de mim, para incluir os estudantes, alguns professores16 que 

eram meus colegas mais próximos, e dezenas de outras pessoas que passaram pela porta 

da sala do Núcleo de Pesquisa e Documentação das Expressões Afro-Religiosas do 

Oeste do Pará e Caribe (NPDAFRO) desde sua fundação. Era fato que essa rede de 

cuidados, de contentamento e de celebração do espaço comunitário, ou em outras 

palavras, de prática inspirada em modos de relações sociais comuns aos espaços de 

Terreiro, não parecia representar uma dimensão de radicalidade dentro da economia 

política dos processos de ativismo anti-racista, ou de uma agenda negra que se expresse 

a partir de meios mais normativos de ação e pensamento17. No entanto, é interessante 

notar como esses modelos de relações sociais que não operam somente dentro de 

comunidades tradicionais de Terreiros, mas que eu identifico como Negro-brasileira ou 

Afro-Diaspórica, têm sido discutidos e reivindicados por diversos feminismos negros e 

de mulheres de cor ao longo das décadas como ação de resistência política.  

E, finalmente, a segunda frente de ação do Projeto estava comprometida com a 

inserção da discussão sobre os efeitos do racismo, do sexismo e da homo e transfobia no 

nosso cotidiano e para além dos muros da universidade. E especialmente neste aspecto, 

o nosso convívio com as lideranças e as comunidades dos terreiros da cidade foi 

fundamental para deslocar a nossa perspectiva normatizada e conformada a modelos 

heteronormativos, raciais e patriarcais de gênero e de sexualidade. Os territórios Afro-

                                                 
14 Há um vasto campo de produção sobre as religiões de matrizes africanas no estado do Pará. 
15 Quando falo de “nós” somos: estudantes negras (os) e indígenas, professoras (es) das escolas públicas e 
da universidade, intelectuais quilombolas, ativistas de movimentos estudantil, negro, quilombola e 
LGBTQ).  
16 Estou me referindo aos meus colegas professores queridos que faziam parte do Projeto: Pedro Fonseca 
Leal, Myrian Sá Leitão Barboza, Anne RappPy-Daniel e Maria Betanha C. Barbosa.  
17Mesmo porque, essas ações se davam desde dentro de instituições fortemente comprometidas com a 
reprodução e expressão do privilégio branco na sociedade brasileira, como é o caso da universidade 
pública. Mas vou guardar o devido cuidado com esta afirmação tendo em vista as recentes mudanças nos 
perfis raciais e sócio-econômico das universidades públicas federais pós políticas de cotas. O que não 
necessariamente vai significar uma alteração nos padrões de reprodução da branquitude com projeto de 
dominação, porque esta prescinde de corpos “brancos” para ser reproduzida, no entanto, esse é uma 
panorama que exige a nossa  atenção. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

14 
 

Religiosos são espaços que, por princípio,18 são abertos ao transito (tran-se) de corpos e 

suas variadas expressões de gênero e sexualidade, como disse anteriormente, da mesma 

maneira os terreiros são anti-hegemônicos na medida em que produzem outros modos 

de sociabilidade que confrontam a hegemonia dos discursos do capitalismo racial, 

patriarcal e heteronormativo.   

E aí temos realmente muitas questões para pensar a respeito desse lugar 

chamado “universidade pública”, e sobre as possibilidades que se colocam para “tomá-

la de assalto”. Esse inclusive é o título de um artigo instigante de Stefano Harney e Fred 

Moten (2013: 26) sobre universidade e o lugar/papel do intelectual subversivo. Em 

tempos como os de hoje, de ascensão de setores conservadores e seus projetos políticos 

comprometidos com a eugenização do espaços, extermínio e controle violento de corpos 

negros, indígenas, femininos cis e trans da paisagem escolar, eu reivindico um aspecto 

da nossa ação como intelectuais negras que atuam dentro da academia: o Feitiço. 

Voltando ao texto de Nilma Lino Gomes (2010), ela caracteriza os intelectuais negros, 

que passam a atuar em universidades públicas brasileiras a partir da década de 1990, 

como sujeitos comprometidos com uma forma de ver o mundo e com um repertório que 

seria propriamente Afro-brasileiro. Gomes deixa espaço livre para refletirmos sobre 

quais elementos constituiriam esse repertório “Afro-brasileiro”, e dentro disso eu sugiro 

que devemos incluir a dimensão do “feitiço” de que falei anteriormente, especialmente 

quando se trata de nós, mulheres intelectuais negras. Embora parte de minhas ideias 

sobre “feitiço” sejam tributárias das epistemologias Afro-brasileiras próprias dos 

Terreiros, o meu jogo aqui é me apropriar dessa tese entendendo-o como ferramenta ou 

tecnologia política de manipulação da realidade. Eu tomo a noção de “feitiço”19 dentro 

uma tradição radical negra-diaspórica, ou seja como tecnologia de resistência e de 

transformação do mundo - encarnada no corpo - que é transmitida ancestralmente e 

executada por mulheres negras das mais diferentes maneiras e com variados propósitos. 

Levando em consideração uma proposta de aproximação entre a ciência produzida na 

academia com os saberes de comunidades de terreiro, cabe perguntar quais sujeitos são 

os portadores dessas epistemes, e quais entre estes irão levá-las, por exemplo, para 
                                                 
18Eu uso a expressão “por princípio” para marcar que há algo invariável a este respeito, mesmo 
considerando as maneiras variada como estas cosmologias são apropriadas, reproduzidas, recriadas, 
burladas e etc. Não quero também assumir nenhuma perspectiva pouco crítica em relação ao que pode 
acontecer cotidianamente nos espaços de religião Afro-brasileira.  
19Black Studies, Africana studies or African and African Diaspora Studies. (Digamos, que mesmos certos 
trabalhos dedicados à análise da política engendrada por mulheres negras na diáspora africana, sobretudo, 
dão espaço para o tema geral da espiritualidade. Os meus trabalhos estão inseridos nesse campo de análise 
sobre política e espiritualidade.  



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

15 
 

dentro da sala de aula? Acrescentaria mais intensidade a estas questões ao pensar na 

presença de mulheres negras intelectuais acadêmicas conduzindo estes processos e 

produzindo desajustes, transitoriedades e descontinuidade sistemática na normatividade 

violenta imposta pela academia. 

O feitiço é a palavra-ação ativada, simultânea ao gesto que está no corpo e que 

carrega uma densidade sonora e visual, capazes de ressonar e perturbar visões e 

comportamentos normativos alterando contextos de vida, histórias políticas, e também 

memórias traumáticas e seus conteúdos (des)humanizadores. Quando se fala da ação 

política e acadêmica de “intelectuais negros”20 ou “intelectuais subversivos” como no 

texto apontam Stefano Harney e Fred Moten , chama-se logo atenção para o fato de 

estarmos no centro de uma luta no interior do campo semântico “da ciência”. Nesse 

campo de batalha, devemos também fazer uso de outras formas de conhecer, e de suas 

respectivas metodologias e teorias, para no mínimo equilibrar o jogo e reestabelecer a 

complexidade. E, ao longo desse árduo e, algumas vezes, letal processo21, vamos 

igualmente reunir forças para reivindicar o valor da nossa própria existência (Gomes, 

p.508). Esse projeto político-acadêmico, ou esta “batalha semântica”22, vai se expressar 

nas muitas frentes de trabalho no interior da universidade: nas suas unidades 

acadêmicas, institutos e centros; em todos os níveis dos setores administrativos, além 

dos comitês científicos, grupos de pesquisa e comissões, inclusive as editorias. Tendo 

isso em vista, é necessário considerar o quanto que a perspectiva de aproximação dentro 

da academia (racista, sexista, transfóbica e homofóbica, classista, xenófoba) entre 

saberes científicos e de matrizes culturais Afro-brasileiras resulta em conflito aberto, 

tensão, contestação, questionamentos, isolamento, solidão, frustração, e até mesmo em 

limitação no acesso aos recursos financeiros para execução de projetos de pesquisa e 

extensão; isso para elencar alguns aspectos que eu experimentei diretamente. Em suma, 

essa luta é semântica num ponto em que se admite que essa equação esteja equilibrada, 

mas não está23. 

                                                 
20Sob essa categoria genérica estão, pelo menos, mulheres e homens, trans, cis, gays e lésbicas. 
21Estou lembrando das nossas intelectuais negras que morreram precocemente como Beatriz Nascimento, 
Lélia Gonzalez, Neuza Santos Souza, Luiza Bairros, Zora Neale Hurston. 
22Durante uma recente conversa com a professora Maria de Fátima Lima Santos (Prof. Adjunta da 
Universidade Federal do Rio de Janeiro - UFRJ) o tema da “batalha no campo semântico da ciência” veio 
à tona pelas suas reflexões. Eu agradeço a ela pela gentileza daquele diálogo.  
23Essa “luta semântica” não só não está equilibrada, como ela se dá de maneira bastante particular no 
interior de instituições de ensino superior pela própria lógica de dominação que opera ali especialmente. 
A análise de Jacqui Alexander (2005: 127) traz esses processos à tona: “Such politics are never divulged 
by those with power, yet they shape every day behavior and every day interaction in significant ways”  



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

16 
 

Falando especificamente desde a minha posição de mulher negra intelectual e 

lésbica que atua como professora e pesquisadora numa universidade pública federal 

penso que uma das questões que se impõe a partir de nossa presença nestes espaços diz 

respeito a se aproximar corajosamente da memória de uma compreensão de mundo, e de 

uma epistemologia que os nossos corpos negros carregam. “Seja qual for a nossa 

maneira de compartilhar as memórias, nossos corpos ainda lembram”, como sussurra 

Dora Santana na frase final do seu texto. Alice Walker em In Search of Our Mothers’ 

Gardens (1983: 237-8) reivindica esse legado que “nossas avós sabiam, mesmo sem 

saber, da realidade da espiritualidade impregnada no corpo de mulheres negras”24. E 

continua Walker, “even if they didn’t recognize it beyond what happened in the singing 

at church – and they never had any intention of giving it up”. A pergunta a fazer é: o 

que aconteceria se nós lembrássemos? E, a partir desse ponto lançássemos mão do 

nosso legado espiritual negro, Afro-brasileiro encarnado em nossos corpos de mulheres 

trans e mulheres cis negras?  Uma resposta simples seria apontar para as possibilidades 

de extensão das formas como a política negra pode ser imaginada, vivida, acionada e 

transmitida. E complementando, forma esta que opere manipulando os fluxos 

hegemônicos de relações de poder e sistemas de dominação organizados em bases 

raciais e patriarcal.  

Eu vou fazer uso do conceito de “break” para operacionalizar uma definição 

possível do que estou chamando aqui de Feitiço25, embora saiba que parte da eficácia 

concreta do mesmo é justamente o seu não dito. Como define Thomas DeFrantz (2010), 

o “break” em sua acepção analítica é uma forma expressiva própria da cultura Afro-

diaspórica26 que deriva sua capacidade estética por meio da manipulação do ritmo. Essa 

ideia de “manipulação” do ritmo, recurso tão usado por artistas de áreas como música, 

teatro e dança nos permite pensar em outras estratégias de interferência na 

normatividade do tempo linear, de padrões rítmicos ocidentais, de quebra de fluxos 

regulares de espaço, e do próprio corpo através da dança. A quebra, ou o “break” - 

também conhecido no Brasil como a dança que tomou as ruas na década de oitenta - é 

uma possibilidade de interferência em esquemas hegemônicos de transmissão de 

mensagem ou de produção de conteúdos que ao mesmo tempo abre espaço para 

                                                 
24Tradução feita pela autora do artigo.   
25Essa tese-hipótese é desenvolvida na minha tese de doutorado que será apresentada na Universidade do 
Texas no segundo semestre de 2018.  
26 Thomas F. DeFrantz fala em African American culture, eu que optei por esta ampliação para “cultura 
Afro-diaspórica”. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

17 
 

enunciados críticos que operam manipulando desde o interior desses esquemas 

normativos. Um exemplo utilizado por Thomas DeFrantz para pontuar como o “break” 

se apresenta como ferramenta estético-política é a apresentação de Aretha Franklin27 na 

cerimônia de posse do primeiro mandato do presidente Barack Obama, em janeiro de 

2009. Na ocasião, Aretha Franklin apresentou a performance da tradicional canção 

nacionalista ‘America’ My Country Tis of Thee manipulando a organização das palavras 

e frases, e de seus respectivos tempos, o que de acordo com DeFrantz provocou o efeito 

de decompor uma reconhecida narrativa nacionalista, como disse anteriormente, abrindo 

espaço para uma crítica direta à perspectiva de “união nacional” ao recolocar no centro 

do debate a cisão racial e o projeto segregacionista que constitui a base da sociedade 

estadunidense. Como explica DeFrantz, o “break” produzido por Aretha Franklin logo 

nas primeiras frases da música, especialmente quando ela reiteradamente divide a 

palavra “country” em várias partes, vai servir para sobrepor e ressaltar as marcas da 

segregação e da divisão racial que dizem melhor sobre história social e política do país. 

O “break” constitui assim uma possibilidade estética de intervenção política de Aretha 

Franklin, que nas palavras de DeFrantz faz uso desse recurso como crítica direta ao 

mainstream político responsável pela disseminação da ideia de que a eleição de Barack 

Obama representaria o início de uma era pós-racial (post-racial era) nos Estados 

Unidos. Há mais pontos interessantes levantados por DeFrantz relativos à performance 

de Aretha Franklin, mas não é objetivo desse artigo discutir em detalhes os seus 

argumentos, senão ampliar as possibilidades de pensar nossa ação em sala de aula, e 

nossa performance em instituições acadêmicas como intelectuais e educadoras negras. 

Nosso feitiço produz esse estado de “break” em sala de aula, um break, por assim dizer, 

mas os efeitos políticos e afetivos disso exigem uma análise mais pormenorizada, e é 

assunto para outro momento28. Retomando mais uma vez o texto de Nilma Lino Gomes, 

que chamo de programático porque lança importantes questões para o campo de 

investigação relacionado a nossa presença e atuação, intelectuais professores negras e 

negros, que estamos trabalhando na universidade pública num momento de 

rearticulação das agendas dos diversos coletivos e movimentos negros no Brasil, pós-

políticas de ação afirmativa. Gomes chama atenção para o fato dessa “intelectual 

                                                 
27Eu considero esse exemplo bastante ilustrativo para o meu olhar sobre o Brasil, mesmo se tratando de 
uma artista negra estadunidense. 
28Essa tese-hipótese é desenvolvida na minha tese de doutorado que será apresentada na Universidade do 
Texas no segundo semestre de 2018. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

18 
 

negra”29 não ser mais porta voz de epistemologias alheias, mas que somos sujeitos que 

carregamos no corpo nossas formas de conhecer o mundo, e que é momento de 

reivindicá-las fortemente no interior da universidade. A seguir, passamos a analisar um 

momento em que o terreiro criou o estado de “break” dentro da universidade.  

 

Terreiros como Espaços de Articulação de Saberes 

 

O exercício de pensar os anos de trabalho e engajamento junto aos Terreiros de 

religiões de matriz africana e afro-brasileira em Santarém é, antes de tudo, reconstruir 

essa teia de relações e de afetos que me acompanham e me constituem até hoje. Desde a 

primeira oficina que realizamos, e mesmo antes disso, as Afro-religiosas da cidade e 

nós, do NPDAFRO, começamos a estabelecer elos que, se por um lado proporcionaram 

um complexo e rico trabalho de mapeamento, de pesquisa e extensão que perduram até 

hoje, por outro, me fizeram crescer e amadurecer também pessoalmente, no processo 

lento, nem sempre fácil, mas cheio de acolhimento de catar folha. 

Catar folha é um termo usado pelas comunidades afro-religiosas para se referir, 

por exemplo, aos processos de aprendizado pelos quais uma pessoa passa, ao longo de 

toda a sua vida em um Terreiro. Catar folha é uma expressão que usei para pensar esses 

processos, sobre os quais tratei em minha dissertação de mestrado, defendida em março 

de 2017, mas catar folha também é um excelente caminho para que eu me perceba em 

diálogo e conexão dentro do contexto das religiões de matriz africana em Santarém. 

Meu contato com o campo de estudos sobre religião se iniciou justamente em 2012, ano 

da nossa primeira Oficina de Toques e Cantigas do repertório dos Terreiros sobre a qual 

falamos na primeira parte deste artigo. Sempre que começo a falar da minha relação 

com os terreiros de religiões de matriz africana e afro-brasileira em Santarém me 

reporto a esse momento. Acho fundamental ressaltar esse aspecto, porque ele é parte da 

minha história, construiu minha trajetória de vida e certamente influenciou o modo 

como me relacionei com o campo e com as pessoas com as quais estava começando a 

ter contato naquele momento. Assim, desde 2012, até hoje, os caminhos, os contatos, as 

idas ao terreiro, as conversas com as lideranças e filhas de santo, tudo tem se 

constituído, para mim, um longo processo de aprendizagem, um longo processo de 

catar folha. 
                                                 
29A autora não fala em “intelectuais negras” como estou me referindo a questão de gênero neste artigo. 
Ela usa “intelectuais negros”. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

19 
 

Catando folhas eu cheguei ao mestrado na Universidade de Brasília, no ano de 

2015, enxergando ali a oportunidade de firmar um comprometimento político de seguir 

trabalhando com Terreiros de religião de matriz africana em Santarém, cidade onde eu 

nasci e onde me formei. A escolha de manter a pesquisa de mestrado no Ilê Asé Oto 

Sindoyá30, em Santarém, teve a ver, antes de tudo, com uma necessidade de me colocar 

frente ao espaço que eu agora ocupo, que é o de estudante de uma das mais 

reconhecidas instituições de Pós Graduação em Antropologia Social do país, a 

Universidade de Brasília, hoje na condição de estudante de doutorado. Enquanto uma 

pesquisadora nascida e formada no norte do Brasil, considerei importante o movimento 

de falar desde aquele lugar, como nativa daquela região e como pesquisadora também. 

Reforçar esse enraizamento eu assumi como postura política de quem se percebe em um 

contexto em que, enquanto objeto de pesquisa para estudiosos de fora, a Amazônia é 

super valorizada, mas enquanto produtora de conhecimentos e de pesquisadores não. 

Não é difícil compreender o que estou falando, quando se sabe que o norte é a região 

que menos forma mestres e doutores no país, em um quadro desigual que reafirma 

hierarquias regionais que se justifica sob o discurso da suposta qualidade de produção 

científica31. 

Tratar dessa dimensão pessoal que atravessa a minha relação com o contexto 

afro-religioso em Santarém tem a ver com o reconhecimento de uma corpo-política do 

conhecimento em que as experiências influenciam de forma decisiva nas reflexões 

produzidas, isso me parece fundamental, especialmente considerando as potentes 

discussões encabeçadas por intelectuais negras, como bell hooks (1981), que defende a 

experiência pessoal enquanto dimensão importante, por exemplo, para reconhecer 

problemas coletivos. Nesse enredo, pensando todos os elos que fui/fomos estabelecendo 

ao longo desses mais de cinco anos com os Terreiros, as oficinas, os minicursos, que 

foram desenvolvidos nesse período e a força pedagógica e epistemológica desses 

                                                 
30 O Ilê Asé Oto Sindoyá foi o primeiro terreiro de religião de matriz africana que frequentei, no ano de 
2012 quando comecei a trabalhar no Núcleo de Pesquisa e Documentação das Religiões de Matriz Afro-
brasileira do Oeste do Pará e Caribe, da Universidade Federal do Oeste do Pará (UFOPA). O Ilê Asé Oto 
Sindoyá existe enquanto terreiro de práticas afro-religiosas desde 1987. O terreiro é “afronizado”, como 
afirmam seus membros, ou seja, desde 2008 pratica o culto às divindades do panteão Africano. Apesar 
disso, ali também acontece semanalmente toques aos caboclos, entidades que são cultuadas na Mina, que 
foi a primeira vertente de desenvolvimento espiritual da Iyalorixá do terreiro, Iyá Ozanélia. 
31 Em 2015 foi publicada, pelo Centro de Gestão e Estudos Estratégicos (CGEE), a distribuição de 
doutores formados em cada uma das regiões do país, considerando a divisão regional oficial do IBGE. A 
região norte foi a que apresentou o menor índice de mestres e doutores. Os resultados dessa pesquisa 
estão disponíveis na página 
https://www.cgee.org.br/documents/10195/734063/Apres_CGEE_MD2015_SBPCvfrev.pdf/d50b9e9d-
5f0f-4b40-af53-562cf8fa605a. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

20 
 

diálogos e encontros, propus como trabalho de mestrado dar continuidade ao meu 

processo de catar folhas e tratar dos saberes articulados nos Terreiros32. Esse interesse 

se deu, primeiramente, percebendo a presença das crianças nesses espaços, mas a 

posteriori, me percebendo também como alguém que estava aprendendo desde o 

primeiro momento em que comecei a frequentar um terreiro. 

Assim, o objetivo da minha dissertação foi de levantar reflexões acerca do modo 

como os terreiros de religiões de matriz africana se consolidam, além de espaços de 

desenvolvimento de práticas religiosas, também como espaços de produção e 

reprodução de conhecimentos e de diferentes saberes relacionados a tais matrizes, 

partindo da experiência junto ao Ilê Asé Oto Sindoyá. Aquelas reflexões propostas 

estavam fortemente inspiradas em todo o trabalho construído no NPDAFRO, de 

expansão da perspectiva do que é conhecimento e de quais são os espaços de 

mobilização de saberes. Uma reflexão que passou por compreender, a partir do 

cotidiano desse terreiro e das conversas que tive ali, de que modo noções como 

“conhecimento”, “saberes”, “ensinar” e “aprender” são mobilizadas e quais elementos 

estão envolvidos nesse processo. No manuseio de plantas, no contato com a natureza, no 

aprendizado das danças, dos toques e das cantigas, na confecção das vestimentas, ou 

mesmo no modo como estabelecem redes de relações com as lojas de artigos afro-

religiosos, para citar alguns breves exemplos, um conjunto de saberes é acionado, 

produzido, reproduzido e recriado constantemente. Tais saberes implicam uma conexão 

direta entre os afro-religiosos e suas divindades, entre estes primeiros e a natureza e no 

processo contínuo de aprendizagem que se dá nas relações estabelecidas entre os 

membros de um Terreiro. 

Já maturando a questão que me mobilizava naquela etapa de formação na qual 

me encontrava, em julho de 2016 estive em Santarém para uma sequência de três meses 

de atividades de campo, entre as quais estavam conversas com as pessoas do Ilê Asé 

Oto Sindoyá e frequência no Terreiro. Nas duas últimas semanas do mês de setembro, 

Carla me fez o convite para compor com ela um minicurso que daria na UFOPA, 

“Antropologia Feminista Negra: Experiência Vivida, Ativismo Político, 

Interseccionalidade e Sexualidades”. A ideia era trazer para essa discussão o corpo 

como um elemento central para pensar as experiências e as vivências das mulheres 

                                                 
32 O trabalho de mestrado culminou com a dissertação: “Aqui a gente tem folha”: Terreiros de religião de 
matriz africana como espaços de articulação de saberes. 
 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

21 
 

negras e indígenas, fundamentalmente. E era aí que eu deveria entrar. Em virtude de 

minha experiência de alguns anos no campo das artes cênicas fui desafiada a montar um 

conjunto de atividades e exercícios que provocassem a nós mulheres pensarmos os 

nossos corpos ligados a todas as nossas vivências ao longo da vida, de modo que nos 

fizesse sentir conectadas, de maneira mais profunda, com nossas próprias trajetórias, 

nossas dores, conectadas também umas às outras, ao lugar onde estávamos e às 

possibilidades de transformação de realidades de opressão, que configuram muitas 

vezes a vida das mulheres, especialmente se estamos falando de mulheres negras e 

indígenas. 

Naquela tessitura de força e afeto que fomos construindo durante a semana do 

curso, mas que vinha desde antes, dos corredores da universidade, das trocas de sala de 

aula, das conversas, das lutas as mais diversas nas quais nos encontrávamos engajadas, 

dos terreiros que frequentávamos, fomos elaborando juntas reflexões que envolviam 

experiência, corpo, ativismo e produção de conhecimentos. 

Invocando as nossas mais velhas, aquelas que nos inspiram na caminhada, 

nossas mães, avós, mães de santo, demos o tom daqueles dias de diálogo: “nossos 

passos vêm de longe” (Werneck, 2010). Pensando nesses passos e na trajetória de 

diálogo que ao longo daqueles anos de trabalho investimos e apostamos como caminhos 

possíveis para uma universidade mais plural e menos normatizada, Iyá33Ozanélia foi 

convidada para ministrar uma aula. Generosamente a Iyalorixá nos permitiu ouvir suas 

histórias, sua trajetória, os desafios de conduzir um terreiro, os conhecimentos que 

envolvem aquele espaço, conhecimentos que ela detém, que servem para socializar seus 

filhos, pra cuidar deles também. Pudemos então traçar uma ligação corpos-memórias-

conhecimentos/saberes-cuidados. E no encadear dessas dimensões eu me dei conta do 

quão precioso é estabelecer laços de solidariedade, de respeito e cuidado mútuos com 

outras mulheres. Se os espaços nos são hostis e silenciadores, mais poderosa ainda deve 

ser a teia que nos ampara, teia que afeta nossos corpos e que promove emancipação e 

cuidado. Nessa perspectiva, organizamos todas nós aquele curso e ocupamos a 

universidade. Sobre essa experiência falaremos mais detalhadamente a seguir. 

 

 

 

                                                 
33Iyá, ou Iyalorixá é o termo usado para se referir às mulheres que ocupam o cargo mais alto em um 
terreiro. Também chamadas de Mães de Santo, elas são as responsáveis por toda a condução espiritual e 
ritual, são elas que cuidam, quem iniciam, que aconselham e que comandam o terreiro. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

22 
 

Conhecimentos que atravessam o corpo 

 

Na noite do dia 21 de setembro, chegamos à UFOPA por volta das seis da tarde, 

era preciso organizar o espaço da sala para receber a IyáOzanélia, nossa professora 

naquele dia. Deveriam ir, além dela, a Ekedji34 Jaqueline, sua filha de santo Carla de 

Oyá, o Pejigã35 Paulo e o Ogã36 Zenildo, que organizariam o toque naquela noite ao 

final da aula. Retiramos as cadeiras e deixamos o ambiente livre, para que as pessoas 

pudessem sentar no chão. À frente da sala estavam dispostas cinco cadeiras, destinadas 

apenas às autoridades e à filha de santo. Pouco a pouco as estudantes foram chegando e 

se acomodando no local. O primeiro a chegar foi Zenildo, que logo tomou seu assento e 

ficou conversando com quem já estava por ali, enquanto esperava a mestra da noite e as 

demais afro-religiosas chegarem. Estávamos todas muito animadas com a oportunidade 

de escutar a mãe de santo falar sobre sua trajetória religiosa, seu terreiro, sua religião. 

Quando as pessoas do Ilê Asé Oto Sindoyá chegaram, tomaram seus lugares na 

frente da sala e em formato de roda fomos nos acomodando ao redor das autoridades 

presentes. A Iyá começou sua aula falando sobre sua trajetória religiosa, sua feitura no 

candomblé, sua casa, seus filhos e os modos como eles aprendem, pouco a pouco, a vida 

na religião. 

 

Comecei a mediunidade cedo, a trabalhar cedo (...) bati em muito 
canto pra ter meu total desenvolvimento, porque tudo existe... como 
vocês também tão estudando, ne, existe uma aprendizagem dentro do 
ABC, até a faculdade, doutorado, essas coisas todas, assim é nós, nós 
também temos nosso aprendizado. Cheguei até aqui, foi muita luta, 
muito sacrifício, passei por vários terreiros, de mina, por bancas 
também, na casa da mãe Anita, que é a mãe do Ogã, passei pela casa 
dela, nesse tempo ela tinha uma casinha, lá a gente ia receber as 
entidades, ne, receber os caboclos, depois fui passando de uma mão 
pra outra, porque a gente tem esse sofrimento todo (...) Só com a 
cabocla [Mariana] eu vou fazer 54 anos, só com a cabocla, com o seu 
Zé Raimundo, eu vou fazer 46 anos que eu trabalho com ele. Eu 
trabalho desde muito criança (...) eu me lembro da minha primeira 
cliente, uma senhora que foi me procurar, não foi aqui não, foi no 

                                                 
34Ekedji é um cargo ocupado nos terreiros apenas por mulheres. Elas são responsáveis por cuidar dos 
orixás e entidades, quando eles se manifestam na cabeça dos seus filhos. É dela a função de zelar, 
acompanhar, dançar, cuidar das roupas e demais objetos referentes ao orixá da/o filha/o de santo por 
quem é responsável. A Ekedji Jaqueline é quem cuida da IyáOzanélia e de seus orixás. 
35Pejigã é o cargo que dá vida, que corta pro orixá, que participa do nascimento do iaô, dos orôs, dos 
segredos  do axé. Eu sou ogã aqui do terreiro, ogã é o meu cargo, eu faço tudo aqui dentro da casa, 
pejigã é o meu posto- explicou-me Paulo em uma de nossas conversas em que eu pedi que me dissesse o 
que era um pejigã e o que fazia. 
36Ogã é um cargo ocupado especificamente por homens, são eles os responsáveis por tocar os atabaques, 
por invocar os orixás através dos toques. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

23 
 

nordeste, ela disse: ―benza meu filho, que ele tá muito mal, eu disse: 
“mas eu não sei”, quando eu comecei a dizer, em cima da criança, 
vocês vão rir, “se quiser ficar, bom, fique, se não quiser não fique”, 
mas só na cabeça, no fim eu senti que não era mais eu que tava 
fazendo aquilo. Começou assim, não sei nem dizer quando. (Aula 
ministrada pela IyalorixáOzanélia na Universidade Federal do Oeste 
do Pará. Setembro de 2016) 

 

Ao começar a conversar conosco através de sua trajetória religiosa, IyáOzanélia 

abriu naquela sala de aula da UFOPA um novo registro. Falando sobre seu terreiro, suas 

filhas e filhos de santo, sua vida religiosa, foi apresentando para nós, ali dentro da 

universidade, outras possibilidades de ensinar e de aprender, de pensar e de por no 

mundo. Do ponto de vista de tudo o que vivenciamos ao longo dos anos junto aos 

terreiros em Santarém, a Iyá ali nos mostrava a complexidade dos conhecimentos 

mobilizados no espaço do terreiro, que, além de dizerem respeito aos encaminhamentos 

espirituais e rituais daquele espaço sagrado, correspondem a modos de vida e formas e 

de existir (Flor do Nascimento, 2017). Os saberes, os segredos, os não ditos, as formas 

de aprendizado das quais a Iyá nos falou naquela aula apontavam na direção de uma 

construção coletiva/comunitária/compartilhada e corporificada dos saberes ancestrais, 

que tinham no chão do terreiro seu espaço de articulação. 

 

O filho de santo é ensinado tudo o que ele precisa saber da religião. A 
gente vai adquirindo conhecimento, à medida que vai se 
desenvolvendo na religião, é como vocês, vocês não têm a faculdade, 
depois o mestrado, depois já quer fazer o doutorado lá em Brasília? 
Assim, também somos nós, a gente vai adquirindo os nossos 
diplomas, vai adquirindo conhecimento.  Cada obrigação tem um 
elevante de mais, conhecimento. É uma faculdade. Vocês não tavam 
viajando pra fora? Pra pegar o doutorado, toda pequenininha e já lá 
fora (risos). Pois é, mas assim é nós, a gente vai tendo aquele 
aprendizado mais, sabe. Tendo mais, sabendo mais como respeitar a 
energia do orixá, como fazer aquele fundamento, como dobrar a 
língua, assim como você dobram a língua lá fora, né, a gente tem que 
dobrar também no candomblé, porque a gente tem essa linguagem 
deles né, a gente tem. E o conhecimento de sete anos, vem mais pra de 
quatorze anos, muito conhecimento, muito conhecimento, né. É 
preciso ter muita paciência. E vem de vinte um anos, que é onde a 
gente fecha o ciclo, onde a gente fica plena, né. Sacerdotisa plena, que 
a gente fecha o círculo. (Aula ministrada pela IyalorixáOzanélia na 
Universidade Federal do Oeste do Pará. Setembro de 2016) 

 

Se dialogarmos as reflexões trazidas pela IyáOzanélia com o que nos diz Patrícia 

Hill Collins (2000), veremos que, os conhecimentos encarnados e mobilizados por 

corpos e vivências, não brancas, não masculinas- e nesse caso não-cristãs-, tensionam 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

24 
 

uma disputa epistemológica. Se por um lado os cânones da ciência pressupõe o 

deslocamento do indivíduo em relação ao seu grupo e seu contexto para a “eficácia” da 

produção teórica, por outro, o que ela e outras intelectuais negras estão defendendo é 

que a experiência pessoal é fundamental na construção de qualquer teoria. Assim, 

Collins (2000) propõe uma conciliação entre objetividade e subjetividade, na defesa de 

que os conhecimentos se produzem justamente em diálogo com os sujeitos sociais e na 

conexão estabelecida com a coletividade. A experiência, portanto, deixa de ser negada 

enquanto base legítima para a construção de conhecimentos e passa a ser, justamente, a 

motriz central dessa produção, além de possibilidade de mudar visões de mundo.  

Pensamento e ação podem trabalhar juntos na produção de teoria. 

Ademais, “adquirir conhecimento”, nos termos da Iyá não é uma ação que se 

encerra, uma vez que é inerente à vivência e faz parte da construção das pessoas dentro 

do terreiro, certamente fez parte da minha trajetória no exercício cotidiano de catar 

folha, ao qual me referi anteriormente. Não se trata de um processo em que há hora 

marcada para aprender e matérias definidas no calendário, mas de uma relação que 

necessita fundamentalmente da presença da/o filha/o de santo no cotidiano do terreiro, 

de modo que possa participar da prática desses conhecimentos, da maneira como são 

articulados no dia a dia, no preparo de um alimento, no oferecer de um sacrifício, no 

executar de uma dança, em como se portar em uma cerimônia. Assim, conhecer e não 

conhecer fazem parte desse mesmo processo que implica relações de afetação e de 

circulação e aprendizagem, que, contudo, nunca se encerram. Há sempre o que aprender 

e quem ensinar e alguém a quem contextualizar nesses saberes próprios ao universo 

Afro-Religioso.  

Os efeitos da aula da Iyá promoveram reflexões sobre mim mesma enquanto o 

corpo de uma mulher, vinda do norte do Brasil. A partir daquele momento, passei a 

amadurecer de forma mais substancial o que já vinha me atravessando há algum tempo: 

a necessidade de levar a sério e incorporar minhas experiências às minhas reflexões 

acadêmicas. Patricia Hill Collins (2000) afirma que 

 

A maior parte do meu treinamento acadêmico formal foi configurado 
para me mostrar que eu devo me distanciar das minhas comunidades, 
minha família e até de mim mesma em nome da produção de uma 
credibilidade intelectual. Ao invés de ver o dia a dia como uma 
influência negativa em minha teorização, eu tentei ver como as ações 
cotidianas e ideias de mulheres negras na minha vida refletiam as 
questões teóricas que eu afirmava serem tão importantes para elas, 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

25 
 

(…) experiências concretas modificam visões de mundo oferecidas 
pela teoria. (COLLINS, Patricia Hill. Black FeministThought: 
knowledge, consciousness, andpoliticsofempowerment. New 
York/London: Routledge, 2000. p.VIII. Tradução minha.) 

 

Nesse sentido, retomando a fala da mãe Ozanélia, um ponto em especial me 

chama a atenção nesse paralelo: o corpo. Cada um dos aspectos que a aula da Iyalorixá 

apontou como aspectos relevantes no contexto dos conhecimentos que circulam no 

terreiro, evidenciam a centralidade da dimensão corporal. “Respeitar a energia do orixá, 

como fazer aquele fundamento, como dobrar a língua (...)”, todos esses atravessam o 

corpo em alguma medida e demandam dele engajamento direto no contato com os 

saberes que ali circulam e que fazem parte da realidade afro-religiosa, de modo que a 

prática, ou ação são inerentes ao próprio processo de aprendizado e contato com os 

conhecimentos articulados. Não é possível pensar inserção no terreiro e menos ainda os 

processos que mobilizam saberes sem considerar ancestralidade, corporeidade e 

coletividade. 

Desde o início daquele curso, estivemos exercitando nossas memórias e as 

conexões com nossos corpos e nossas mais velhas, os ensinamentos que elas nos 

trouxeram desde sempre. Nesse exercício, fomos percebendo com atenção nossos 

medos, nossas dores, mas também aquilo que nos fortalece, que nos ampara. Nossos 

corpos e nossas vivências foram dispostos em uma teia de elementos que nos constitui e 

para a qual a Iyá chamou a atenção, ao destacar que tudo o que se aprende no terreiro 

tem impacto direto sobre a existência não só espiritual, mas também corporal, em duas 

dimensões que não se descolam. 

 

Considerações finais 

 

A pressuposição de um conhecimento universalizante nunca foi um horizonte 

entre o que propusemos ao longo desses anos de trabalho e engajamento junto ao 

contexto afro-religioso de Santarém. Cientes do nosso lugar desde a universidade (onde 

nos encontrávamos naquele momento e onde ainda estamos, ainda que em momentos 

distintos de formação), mas sentindo que esse espaço por si só não dava conta da 

multiplicidade de outras vivências, experiências e conhecimentos dispostos e articulados 

por um conjunto diverso de coletivos/comunidades aos quais nos vinculávamos mais ou 

menos diretamente, nos vimos mobilizadas a agir desde este lugar de professoras e 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

26 
 

estudantes não brancas, no sentido de espelhar na prática cotidiana da Ufopa o conjunto 

rico e complexo de saberes que configuravam a própria história de Santarém. 

Entre outras coisas, a possibilidade de atuar e vivenciar o espaço da universidade 

desde a Amazônia nos possibilitou compreender, quer tenhamos tido consciência disso 

imediatamente, quer tenhamos podido amadurecer posteriormente, uma atuação 

acadêmica-política que desde o princípio entendeu o que significava estar presente e em 

diálogo com uma realidade que nem de longe se assemelhava com as imagens 

cristalizadas de universidade, de conhecimentos e de corpos detentores de saber. 

Nossos corpos negros/indígenas/cis/trans/afro-religiosos- femininos e nossas 

experiências, ansiavam por mais do que aquele modelo engessado de conceber o que 

eram os saberes relevantes para a academia e o que estava fora desse roll. Os 

conhecimentos articulados nos terreiros de Santarém certamente não estavam entre 

aqueles privilegiados/convidados a compor o quadro epistémico da universidade onde 

nos encontrávamos. Entretanto, tecendo uma rede de afetos, de confiança, de cuidado, 

nos mobilizamos no sentido de expandir o espaço da UFOPA de modo que ali, também 

pudessem ser contemplados os conhecimentos ancestrais, afro-diaspóricos dos Terreiros 

de Santarém. 

O resultado disso foi um alargamento substancial dos espaços possíveis ao 

desenvolvimento de práticas pedagógicas, bem como dos corpos autorizados a ensinar. 

No constante diálogo com as/os afro-religiosas/os de Santarém, fomos construindo 

coletivamente caminhos políticos, acadêmicos, epistémicos e pedagógicos para a 

ampliação da atuação na universidade, de modo a incorporar os saberes afro-diaspóricos 

articulados nos terreiros, que compõem o cenário mais amplo da Amazônia. Nesse 

sentido, o diálogo com esses saberes também diz respeito a uma luta antirracista, 

feminista e antiLGBTfóbica, que conecta diretamente nossos corpos femininos, não 

brancos, a essa atuação, nos permitindo dar centralidade às nossas experiências na 

construção de conhecimentos e de práticas de sala de aula.  

 

Referências bibliográficas 

 

ALEXANDER, M. J. Pedagogies of crossing: Meditations on feminism, sexual politics, 

memory, and the sacred. Duke University Press, 2005. 

 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

27 
 

ALVAREZ, S. E. “Advocating feminism: the Latin American feministNGO'boom”. 

International feminist journal of politics, 1(2), 181-209, 1999. 

 

COLLINS, P. H. Black feminist thought: Knowledge, consciousness, and the politics of 

empowerment. Routledge, 2002. 

 

DEFRANTZ, T. F. Performing the Breaks Notes on African American Aesthetic 

Structures”.Theater, 40(1), 31-37, 2010. 

 

DOS SANTOS, M. A. D. O. “Transformações Político-Institucionais dos Movimentos 

Negros Brasileiros”. In trabajo presentado enel XIII CongresoBrasileño de Sociología, 

Recife, 2007. 

 

FLOR DO NASCIMENTO, W. “Sobre os candomblés como modo de vida: Imagens 

filosóficas entre Áfricas e Brasis”. Ensaios Filosóficos, v. 13, p. 153-170, 2016. 

 

GOMES, N. L. “Intelectuais negros e produção do conhecimento: algumas reflexões 

sobre a realidade brasileira”. Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 492-516, 2010. 

 

GONZALEZ, L. “A categoria político-cultural de amefricanidade”. Tempo Brasileiro, 

92(93), 69-82, 1988. 

 

HOOKS, b.  Ain’t I a woman: black women and feminism. Boston: South End Press, 

1981. 

 

MOTEN, F., &Harney, S. The under commons: Fugitive planning and black study. 

Wivenhoe, UK & New York: Minor Compositions. 2013. 

 

MOURA, B. M. “Aqui a gente tem folha”: Terreiros de religião de matriz africana 

como espaços de articulação de saberes. Dissertação (Mestrado). Programa de Pós-

Graduação em Antropologia Social. Brasília: Universidade de Brasília, 2017. 

 

TINSLEY, O. E. N. “Black Atlantic, Queer Atlantic-Queer imaginings of the middle 

passage.” GLQ-A Journal of Lesbian and Gay Studies, 14(2-3), 191-215, 2008. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

28 
 

 

WERNECK, J. “Nossos passos vêm de longe! Movimentos de mulheres negras e 

estratégias políticas contra o sexismo e o racismo”. Revista da ABPN, v. 1, n. 1 - mar-

jun de 2010. 

 

WEST, C. Breaking bread: Insurgent black intellectual life. Taylor & Francis, 2016. 

 

WALKER, A.. “Making Sense of Women’s Lives: An Introduction to Women's 

Studies”, In Search of our mothers' Gardens 1983. 

 

 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

 29

NOTAS SOBRE A RELIGIOSIDADE NO IMAGINÁRIO 

DA CAPOEIRA 

 

Gabriel da Silva Vidal Cid1 

 

Resumo: A capoeira, como prática do universo da cultura afro-brasileira no Brasil, 
passa por diferentes momentos, indo da repressão à consagração como símbolo da 
identidade nacional. Ao longo deste processo, diferentes projetos trouxeram um variado 
repertório de propostas de entendimento à mesma. Estes projetos relacionam memórias 
coletivas sobre a prática e definem identidades e lugares sociais que a mesma deveria ou 
poderia ocupar. A proposta deste artigo é discutir como organizou-se determinadas 
memórias na construção da identidade da capoeira. Focando na continuidade do 
imaginário da capoeira do século XIX e na definição de sua ritualística nos anos de 
1930 em Salvador, a proposta é interpretar como determinados elementos religiosos 
vincularam-se à identidade da capoeira.  
 

Palavras-chave: capoeira; religião; cultura popular 

 

 

Recentemente, com o título 'Capoeira gospel' cresce e gera tensão entre 

evangélicos e movimento negro, uma publicação da BBC Brasil2 trouxe ao público mais 

amplo o debate sobre mais uma face das práticas religiosas dentro do universo da 

capoeira. Ao abordar o movimento denominado como “capoeira gospel”, a matéria 

apontou para uma questão comum dentro do universo da capoeira. Entre mestres, alunos 

e pesquisadores, ainda que de forma bem pouco amplificada o crescimento deste 

movimento é percebido e vem sendo objeto de conversas e tomada de posições em sua 

defesa ou em seu ataque. Instigado pela emergência deste projeto no interior do campo 

da capoeira,  pretendo discutir ainda que de forma inicial como elementos religiosos 

estão presentes nas narrativas sobre a capoeira, constituindo um imaginário 

continuamente em disputa pelas diferentes perspectivas presentes na prática. Esta 

reflexão é uma continuidade de outras tentativas de desvendamento do universo da 

capoeira onde busquei pensar como essa prática é perpassada pelos projetos de 

construção da modernidade no Brasil (CID, 2004, 2010, 2012, 2016).  

                                                        
1 Doutor em Sociologia pelo Instituto de Estudos Sociais e Políticos, da Universidade do Estado do Rio 
de Janeiro, professor substituto do Departamento de Sociologia, da Universidade de Brasília. Email: 
gabrielsvcid@gmail.com.  
2 disponível em   http://www.bbc.com/portuguese/brasil-41572349, acesso em 2 de novembro de 2017. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

 30

A capoeira, como prática do universo da cultura afro-brasileira, passa por 

diferentes momentos: da repressão à consagração como símbolo da identidade nacional, 

sua relação com as diferentes perspectivas que indicaram lugares sociais variou. Ao 

longo deste caminho, diferentes concepções trouxeram um variado repertório de 

propostas de entendimento à mesma. Entendo que estas concepções podem se tornar 

projetos que dentre um leque de possibilidades limitadas relacionam memórias coletivas 

sobre a prática que definem identidades e lugares sociais que a mesma deveria ocupar, 

seja no presente, seja no futuro. Neste sentido, entendo que a organização destas 

memórias coletivas estão intimamente relacionadas à construção de identidades, 

entendendo que aquelas sempre atuam com lembranças e silêncios. Posso afirmar, 

seguindo reflexão anterior (CID, 2016), que estes projetos buscavam retirá-la do lugar 

de marginalidade e repressão, propondo uma identidade para a prática que oscilou entre 

o lugar do esporte e da cultura popular, mantendo uma tensão mesmo hoje frente às 

políticas de salvaguarda com as quais a capoeira se defronta. 

O conceito de projeto, conforme usei anteriormente (CID, 2016), nos ajuda a 

pensar a agência dos indivíduos, em subjetividades individuais e coletivas e 

contingências ao longo da história. Sigo a proposta do sociólogo José Maurício 

Domingues quando busca sistematizar um conceito de projeto onde “podem ser 

igualmente mais ou menos sistemáticos ou difusos, as pessoas podem estar mais ou 

menos cientes deles” (2002, p. 61). 

A proposta deste artigo é interpretar que elementos religiosos que se 

amalgamaram ao imaginário da capoeira, buscando compreender como se define os 

diferentes projetos para sua localização na sociedade brasileira. Minha interpretação se 

baseia na ideia de que este imaginário possui a capacidade de influenciar a definição 

dos projetos para a capoeira. Enquanto recorte temporal a proposta é valorizar 

especialmente o momento de definição de sua ritualização como conhecemos hoje, por 

entender a importância dada aos mestres deste momento no universo da capoeira. 

Entendo que estes projetos são transpassados pelo projeto moderno de racionalização e 

desencantamento das instituições, como proposto por Weber (2002).  

Como coloquei acima, entende-se que a capoeira vem, ao longo dos últimos dois 

séculos, sendo constituída numa relação dialética com os diferentes momentos e 

tentativas de modernização no Brasil. Deste modo a construção da memória coletiva da 

prática e sua identidade se fixa no interior de determinados projetos reflexivos. 

Importante notar que este processo reflexivo pode colocar em “risco”, no dizer de 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

 31

Marshall Sahlins, alguns de seus próprios elementos que a definem. Sahlins (1999) 

propõe a noção de risco dentro da proposta de que toda “ação histórica é uma relação 

com a ordem cultural”, ressaltando que não existe cultura estática e que os símbolos 

estruturantes da cultura também estão sempre em risco. Podemos, partindo desta 

interpretação, afirmar que a capoeira se reconstruiu nas diferentes situações em que 

passou ao longo do tempo. Esta perspectiva evita que tomemos a capoeira enquanto 

prática estática e nos força a considerar elementos de mudança e permanência dentro de 

ações reflexivas. Outra busca é considerar as possíveis agências dos capoeiristas e suas 

capacidades para (re)definir sua prática em relação ao universo da modernidade. 

Trabalho aqui com a noção de reflexividade, como proposto por Giddens (1991), ao 

considerar que na modernidade as práticas são constantemente analisadas, abrindo ao 

risco as certezas e depositando a confiança em sistemas mais amplos formados por 

especialistas.  

Tomo de empréstimo de Max Weber (2002) o conceito de “desencantamento” 

para pensar a capoeira como prática que passa por um contínuo processo de 

racionalização que leva ao abandono de determinados elementos. Inspirado em sua 

proposta que pensa o desencantamento como afastamento de elementos mágicos da 

religião, como algo imerso ao universo religioso (PIERUCCI, 1998), proponho o 

exercício de pensar um semelhante processo de desencantamento na capoeira. Este 

processo se dá no desenrolar de projetos que irão (re)pensar a capoeira em lugares 

sociais que a afastavam do espaço social onde se misturava de forma menos estanque o 

espaço religioso das práticas sociais. Outro ganho que a leitura weberiana pode trazer é 

compreender que este projeto de duração mais ampla não se fez por completo, mas 

aponta para articulações do campo da capoeira, onde combina-se de determinada forma 

elementos diversos dando sentidos que geram valores. Ainda que permeada de tensões 

estes elementos apresentam-se em determinada combinação nas ações dos capoeiristas 

ao longo do tempo, definindo o que é a capoeira. 

 

 

 

 

 

 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

 32

Capoeira, repressão e espaço popular 

 

Os primeiros registros sobre a capoeira datam entre o final do século XVII e a 

primeira metade do século XIX3 e a associam aos africanos escravizados no Brasil. 

Neste contexto a capoeira seria uma prática forjada em solo brasileiro, a partir da junção 

de um amplo universo de práticas que estes africanos trouxeram e que constituíam 

determinada memória coletiva. O imaginário da capoeira do século XIX a situa no 

espectro da marginalidade, os registros que nos permitem vislumbrar sua prática foram 

produzidos em sua maior parte por profissionais que se opunham a mesma, como 

jornalistas e escrivães da polícia, produzidos especialmente na segunda metade do 

século. A dinâmica das transformações sociais e econômicas, acontecidas no Segundo 

Reinado, transformaram o Rio de janeiro, aumentando sua complexidade urbana. O 

lento fim da hegemonia escravista trouxe uma nova organização social sem que 

houvesse a transformação da estrutura desigual de acesso aos benefícios da cidade. 

Ainda assim, a então capital atraía grande contingente de libertos, imigrantes e brancos 

pobres, engrossando ainda mais o contingente dos que seriam na virada do século 

estigmatizados na figura do vadio. A preocupação com o comportamento cotidiano 

deste setor era constante, como indica a leitura dos jornais impressos ao longo do século 

XIX e estudados por Luiz Sérgio Dias (1993). Apenas na primeira metade do século XX 

que intelectuais e jornalistas iniciaram as descrições sobre as maltas de capoeiras4, a 

partir de um olhar mais simpático à prática. Estes primeiros escritores consideravam o 

auge das maltas durante o Segundo Reinado, como Alexandre José de Mello Moraes 

Filho, em Festas e tradições populares do Brasil. 

Durante o Segundo Império houve a proliferação de diversas maltas. Estas eram 

conhecidas como Conceição da Marinha, Moura, Lapa, Carpinteiros de São José, Glória 

entre outras. As “maltas” eram grupos de vinte e até cem capoeiras que tinham nome, 

gíria e determinado território. Ainda que houvesse reconhecimento de capoeiras não 

                                                        
3 Segundo Nireu Calvalcanti (1999) um escravo foi preso em 1789 por prática da capoeira. Já Carlos 
Eugênio Líbano Soares identifica que o primeiro romance a retratar a capoeira seria o de Manuel Antonio 
de Almeida, Memórias de um sargento de milícia,  já o primeiro registro de prisão teria ocorrido em 10 
de setembro de 1810. (SOARES 2001, p.35/73). 
4 Os diversos registros deste momento se referem aos grupos de capoeiras como Maltas. Os termos 
capoeiragem e capoeira ao longo do século XIX se referiam a um universo criminalizado. Durante o 
século XIX, capoeiragem se referia à prática social vinculada aos capoeiras, que seriam os membros que 
de alguma forma vinculavam-se às maltas. Ao longo da primeira década do século XX, o termo capoeira 
foi passando a identificar a prática e seus praticantes chamados de capoeiristas, com o termo capoeiragem 
ficando em desuso. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

 33

ligados a nenhuma malta, representativamente eram as maltas que alarmavam 

considerável parcela da população. Ao atentarmos para os nomes das maltas, se percebe 

a ligação da simbologia religiosa com as igrejas. Luzianos eram os capoeiras da malta 

de Santa Luzia, Lança da malta de São Jorge, Flor da Uva de Santa Rita (SOARES, 

1994, p.68). Por volta do final do século há alterações como surgindo Cadeira da 

Senhora na Freguesia de Santana, Três Cachos na Freguesia de Santa Rita, Franciscanos 

na de São Francisco de Paula, Flor da Gente na freguesia da Glória, Espada no largo da 

Lapa, Guaiamum na Cidade Nova, Monturo na praia de Santa Luzia. Toda esta 

complexidade começa a se organizar em dois grandes grupos por volta da proclamação 

da República: os nagoas ou nogos e os guaimums (SOARES, 1994, p.40). 

Importante salientar que o universo da capoeiragem associava-se aos dias de 

festas e aos espaços de maior liberdade de vigilância. A prática da capoeiragem a 

aproximava do lúdico, de modo que “a festa, a brincadeira e a violência” se 

misturavam5 (SOARES, 1994, p. 66). Como exemplo, era nas procissões católicas, o 

desfile militar e o carnaval que os capoeiras ocupavam o espaço público.  

Ainda que não tenha vivido o momento que descreve, a descrição de Luiz 

Edmundo do capoeira é sintomática de um imaginário coletivo da capoeiragem do 

século XIX. Podemos ter uma noção de como a imagem do capoeira estava vinculado à 

práticas religiosas pela descrição de Luiz Edmundo em livro publicado em 1938: 

 

No fundo ele é mau porque vive onde há comércio do vício e do 
crime. Socialmente é um quisto, como poderia ser uma flor. (...) 
Defende aos fracos. Tem alma de D. Quixote. E com muita religião. 
Muitíssima. Pode faltar-lhe ao sair de casa o aço vingador, a 
ferramenta de matar, até a própria coragem, mas não se esquece do 
escapulário sobre o peito e traz na boca o nome de Maria ou de Jesus. 
(EDMUNDO, 1951, p.41-42). 

 

A leitura de jornais de época e da literatura nos mostra que a capoeiragem estava 

imbricada ao espaço urbano carioca. Sua aceitação deve-se à sua participação no jogo 

político, mas também à complexa articulação no mundo popular onde os limites entre as 

diversas práticas se misturavam. 

Sobre Salvador, Frederico José de Abreu (2005), consegue demonstrar 

semelhanças entre a situação da capoeiragem no Rio de Janeiro e de lá. Reconhecendo 

                                                        
5 Para além da rua, o espaço das tabernas, bodegas e botequins funcionavam como espaços de reunião e 
serviam também como esconderijos para as armas utilizadas pelos capoeiras: navalha, faca de ticum e 
porrete. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

 34

especificidades às cidades podemos extrapolar que a repressão, embora sentida em 

ambas, foi mais incisiva na desarticulação da prática na capital. O momento de maior 

repressão se estabelece um pouco antes de quando em 1890 o novo Código Penal da 

República transformava a capoeiragem de delito ou contravenção em crime (artigo 402, 

do Código Penal de 1890)6. No Rio de Janeiro a repressão se deu de forma avassaladora 

com a prisão e deportação dos capoeiras às centenas com o objetivo de impossibilitar a 

rearticulação das maltas dentro da cidade. Ainda que consideremos a repressão que 

também existiu em Salvador, as dinâmicas seguintes nos sugere que no Rio de Janeiro 

os mais importantes chefes de malta, os mais velhos, os guardiões da tradição foram 

apartados do espaço social. As práticas nas cidades de Salvador e Rio de Janeiro 

assumiram características diferentes nas primeiras décadas do século XX, considerando 

que em Salvador a repressão foi menos incisiva na desarticulação da transmissão 

cultural. 

Os registros de início do século XX começam a nos mostrar uma capoeira mais 

próxima do que observamos nos dias de hoje. João do Rio, em Presepes, publicado em 

1907, descreve uma visita a um cordão carnavalesco de negros baianos chamado Rei de 

Ouros. Muitos elementos como berimbaus, palmas e pandeiros aparecem, assim como 

categorias que ainda hoje são usadas para se definir a capoeira. Da a ideia de que se 

“joga” capoeira, ao uso de termos do universo religioso como “S. Bento” e “mandinga”: 

 

Os negros da Angola quando vieram para a Bahia trouxeram uma 
dança chamada cungu, em que se ensinava a brigar. Cungu com o 
tempo virou mandinga e S. Bento. (...) Jogar capoeira é o mesmo que 
jogar mandinga. (João do Rio, Presepes, 1907) 

 

Ruth Landes (2002), antropóloga norte-americana, realizou trabalho de campo 

na Bahia em 1938. Acompanhada de Édison Carneiro, Landes foi à Festa da mãe 

D’Água e realizou um dos poucos registros da prática da capoeira na década de 1930, 

em Salvador. A festa que Landes descreve em A Cidade das Mulheres demonstra 

aproximações entre o candomblé, o samba e a capoeira. Segundo Landes, embora a 

difícil composição sugerisse um afastamento, o espaço da feira era aglutinador das 

práticas, “para mim aquela era uma exibição incongruente e maravilhosa, para os outros 

                                                        
6 Código Penal da República dos Estados Unidos do Brasil (Decreto número 847, de 11 de outubro de 
1890), Capítulo XIII -- Dos vadios e capoeiras,  Art. 402. Fazer nas ruas e praças públicas exercício de 
agilidade e destreza corporal conhecida pela denominação Capoeiragem: andar em carreiras, com armas 
ou instrumentos capazes de produzir lesão corporal, provocando tumulto ou desordens, ameaçando pessoa 
certa ou incerta, ou incutindo temor de algum mal. (...)” 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

 35

era maravilhosa e absorvente” (LANDES, 2002, p.154). Nas palavras de Édison 

Carneiro: “a gente é boa, todos são poetas. As coisas que vimos hoje na feira 

prosseguem continuamente, de um modo ou de outro. (...) Talvez o candomblé já não 

lhe pareça tão estranho agora” (LANDES, 2002, p.158). 

No relato de João do Rio sobre o Rio de Janeiro ou no de Ruth Landes sobre 

Salvador, percebe-se que no universo da cultura popular, mesmo com a repressão a 

capoeira se manteve como prática social. Na figura do Bamba7, no Rio de Janeiro, ou na 

roda de capoeira como espaço de vadiação em Salvador, a capoeira não apagou seus 

vínculos com a identidade da capoeiragem do XIX. Mesmo com as profundas 

transformações e os distintos projetos que apontaram para novas identidades, a 

observação de sua prática demonstra que seus rituais são permeados por diversos 

elementos da antiga capoeiragem, inclusive do universo religioso. Estes elementos 

tornam-se uma memória de determinado ethos que é visível na continuidade da capoeira 

mesmo com as profundas transformações ocorridas a partir da década de 1930.  

 

Capoeira, modernização e outras práticas 

 

Há certo consenso na literatura especializada que é posteriormente à década de 

1930 que se inicia a criação de escolas de capoeira em novo formato em Salvador8. 

Embora neste momento e ainda nas próximas décadas seja grande o número de registros 

de uma capoeira ainda dentro do que poderíamos chamar de “informalidade”, podemos 

afirmar que neste momento se começa a gestar as duas grandes escolas que marcam a 

identidade da capoeira. Nas décadas seguintes, ainda que dentro de um processo 

complexo que não cabe ser detalhado neste espaço, as escolas angola e regional 

determinariam projetos que tencionam o campo continuamente. Pode-se interpretar a 

partir da literatura especializada que as escolas, na dinâmica de um processo de 

institucionalização, leva a capoeira a se afastar da aura marginal do século XIX, num 

sentido de se afirmar como prática esportiva ou cultural (VIEIRA, 1995; PIRES, 2001 e 

                                                        
7 Luiz Sergio Dias (2000) afirma que entre os anos 1910 e 1920 há uma passagem do capoeira para o 
“bamba”. O “bamba”, seria o herdeiro das técnicas marciais do capoeira e manteve-se imerso na cultura 
popular da cidade, sendo diferente mas estando próximo à imagem do malandro que vive de pequenos 
expedientes, do jogo, do contrabando, da proteção de zonas de meretrício e casas noturnas. 
8 Estas transformações não são exclusivas à Salvador, mas esta cidade ganha projeção na medida em que 
hegemonicamente os mestres de capoeira baianos tornaram-se referência na capoeira praticada hoje. Por 
exemplo, ainda que seja conhecido o trabalho de Sinhozinho na década de 1930 no Rio de Janeiro 
(LACÉ, 1999), pouco se sabe de continuidades de seu trabalho.  



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

 36

2010). Neste momento a capoeira passa por um processo de transformação, composto 

pela sistematização de treinos e institucionalização dos espaços de sua prática. De forma 

mítica, afirma-se no universo da capoeira que, em oposição a Mestre Bimba que criou o 

Centro de Cultura Física Regional da Bahia, a Capoeira Angola é organizada tendo 

como referência Mestre Pastinha9. As figuras de Bimba e Pastinha servem como mitos 

de origem10 para se pensar uma série de mudanças e continuidades. Entendo que essas 

alterações são ações reflexivas em diálogo com os processos de modernização da 

sociedade, urbanização e imigração. 

Podemos aproximar o caso da capoeira do samba, que por volta deste momento 

também passa por profundas transformações. Neste momento, por um complexo jogo 

entre representação e reconstrução da identidade nacional, dentro do projeto varguista 

do Estado Novo, tanto o samba quanto a capoeira passam a representar signos para a 

identidade nacional. Neste projeto, o samba que era a voz da comunidade, passa a falar 

sobre ela, passando a ser um discurso. No entanto é importante perceber que este 

discurso não se desprende totalmente da comunidade que o produz. Determinadas 

alterações e realocações destas práticas no cenário da cultura nacional acontecem 

segundo ações reflexivas de lideranças das próprias comunidades que as mantinham. 

É perceptível no decorrer do segunda metade do século XX que a entrada da 

capoeira no universo das políticas públicas para o folclore ou o esporte a afastavam do 

universo marginal e a aproximavam de concepções que a entendiam como prática 

disciplinadora ou recurso para o turismo. No entanto, a identidade destes projetos não 

deixa de se articular numa legitimidade onde o antigo, o caráter de tradição da prática é 

central. Ou seja, neste contexto, as políticas e ações dos próprios precisam articular o 

passado, enquanto memória da prática, na construção das novas identidades. Neste 

projeto há semelhança com o que Baudrillard (2002, p. 86) percebe na ação do arquiteto 

que prefere manter a viga e a pedra antiga da casa ao invés de derrubar toda a casa 

antiga.  

                                                        
9  Vale destacar que há uma complexidade pouco trabalhada que gerou certo apagamento de nomes 
importantes na construção e manutenção de diversos grupos que de alguma forma compartilharam os 
universos destas diferentes escolas. Sobre a capoeira angola é importante o trabalho de Paulo Magalhães 
Filho (2013). 
10  Marilena Chaui afirma que o mito fundador oferece um repertório inicial de representações da 
realidade e, em cada momento da formação histórica, esses elementos são reorganizados tanto do ponto 
de vista de sua hierarquia interna (isto é, qual o elemento principal que comanda os outros) como da 
ampliação de seu sentido (isto é, novos elementos vêm se acrescentar ao significado primitivo)”(CHAUI, 
2000, p.10). 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

 37

Podemos também pensar nas aproximações entre a capoeira e o universo dos 

cultos de candomblé. Já afirmava Édison Carneiro, em Candomblés da Bahia, que o 

surgimento dos candomblés esteve relacionado ao ambiente urbano. Esta situação, 

segundo algumas interpretações, levou à necessidade de se fechar – delimitar - o espaço 

da prática com a representação do ambiente dos orixás (BASTIDE, 1978, p.64). Esta 

leitura nos leva à interpretação de que estas práticas culturais definiram ao longo do 

tempo posturas de afastamento da esfera do público, visto as várias situações de 

repressão. Contudo, a despeito do caráter violento das diversas perseguições que as 

práticas da memória afro-brasileira sofreram, o que se percebe é que elas estiveram 

presentes e resistiram de maneira reflexiva às contingências. Construindo um 

imaginário de semelhanças e reciprocidades, no território que chamo da cultura popular 

estas práticas definiram determinado ethos como um repertório cultural mais ou menos 

comum.  

Próximo ao ocorrido com o samba e a capoeira, no momento em que estas 

práticas são acionadas na construção de uma identidade nacional, ao adaptar-se, no 

universo do candomblé a negociação torna-se uma “treta”11 . O sincretismo não se 

coloca como uma antítese à lógica destas práticas, mas uma prática de negociação e 

sedução graças às analogias de símbolos e funções (SODRÉ, 2002b, p.62). Muniz Sodré 

identifica um projeto de sedução como estratégia de negociação, com a adequação de 

seus espaços. Em suas palavras: 

 

A perspectiva africana do terreiro, ao contrário, não surgia para 
excluir os parceiros do jogo (brancos, mestiços etc.) nem para rejeitar 
a paisagem local, mas para permitir a prática de uma cosmovisão 
exilada. A cultura não se fazia aí efeito de demonstração, mas uma 
construção vitalista, para ensejar uma continuidade, geradora de 
identidade”. (SODRÉ, 2002b, p.57) 

 

Foi dessa forma que diferentes elementos, do religioso ao samba, do sagrado ao 

profano, amalgamaram-se na capoeira na definição de uma identidade própria: “o 

batuqueiro e o capoeirista reconheciam-se como membros de um clã, publicamente 

identificável pela valentia, pelo andar gingado, se não pela designação de “capadócio”” 

(SODRÉ, 2002a, p.27). É neste sentido também que, no imaginário de Salvador, 

                                                        
11  Munis Sodré ao escrever sobre as comunidades negras, fala em “treta” como uma ironia, uma 
malandragem, uma possibilidade de se lidar com a rigidez. SODRÉ, (2002a, p.15).  



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

 38

cenários para diversos dos romances de Jorge Amado12, heróis como Antônio Balduíno 

e Pedro Archanjo se identificam com trabalhadores e as famílias-de-santo. No 

imaginário de seus romances, a religiosidade exerce centralidade no desenrolar das 

aventuras dos capoeiras demonstrando o repertório comum compartilhado que definiu 

determinada identidade à prática.  

 

Breves conclusões 

 

A leitura da aproximação da capoeira do universo religioso do candomblé e do 

samba nos traz o reforço da possibilidade de que a capoeira negociou a cada momento, 

mas mantendo em seus rituais elementos da ordem do sagrado. Em sua estrutura ritual, 

na roda de capoeira, o elemento religioso na gestualidade pode se apresentar mais ou 

menos misterioso, por vezes perceptível apenas aos iniciados. No entanto, na análise das 

ladainhas, chulas e corridos é muito evidente as diversas referências à religião, de 

maneira muito semelhante ao jongo e ao samba (DINIZ, et al 2015). Neste sentido, para 

além da organização de seus instrumentos, ao ir ao pé do berimbau ou no riscado dos 

dedos antes de cada jogo, é visível os aspectos da religiosidade que impregnava o 

espaço popular de sua criação e que hoje compõem o repertório gestual dos capoeiristas. 

Alcançando os fortes vínculos entre a(s) memória(s) e a(s) identidade(s), compreender 

os sentidos para o(s) elemento(s) religioso(s) no campo da capoeira é pensar em como 

este imaginário que brevemente apresentei se atualiza na dinâmica da capoeira. O 

reforço ou o esquecimento de determinados gestos ou cantos articula-se aos sentidos 

dados à prática. Como apontei acima, seus elementos estão sempre em risco, no 

complexo jogo de esquecimentos e lembranças. 

Apontei neste artigo algumas notas iniciais para subsidiar uma reflexão acerca 

do elemento religioso no universo da capoeira. Cabe um aprofundamento em diversas 

questões que aqui foram abordadas, assim como uma ampliação de fontes que sejam 

mais representativas do amplo universo da capoeira. Menos do que a busca por refutar 

ou não determinada hipótese, penso nestas notas como uma ferramenta aberta de 

reflexão para o intricado jogo entre a capoeira e a religião. Pretendi trazer alguns 

                                                        
12 Assim como Édison Carneiro, Carybé e Pierre Verger, Jorge Amado faz parte de um conjunto de 
artistas e intelectuais que tiveram as práticas culturais afro-brasileiras como destaque em suas obras. 
Podemos destacar: de Édison Carneiro, Antologia do Negro Brasileiro, José Ribeiro, Brasil no Folclore, 
Odorico Tavares, Bahia : imagens da terra e do povo, Carybé, Sete portas da Bahia, Jorge Amado, 
Jubiabá e Tenda dos Milagres. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

 39

apontamentos iniciais que demonstram continuidades de uma religiosidade específica 

muito própria ao universo popular e afro-brasileiro. Pretendo na continuidade destes 

apontamentos discutir de que maneira estes elementos são reconstruídos no cenário 

mais atual, uma vez que, como apontei inicialmente, toda ação cultural se dá numa 

possibilidade de recriação e transformação. Certamente as transformações pelas quais o 

espectro religioso no Brasil passou nas últimas décadas devem ser avaliadas e 

consideradas em meio às continuidades e mudanças na prática. Da mesma forma um 

aprofundamento na compreensão dos sentidos presentes nos projetos de continuidade da 

capoeira deve ser realizado em relação à manutenção de determinados símbolos como 

importantes na construção de suas identidades. 

 

Referências Bibliográficas 

 

ABREU, Frederico José de,  Capoeiras – Bahia, séc. XIX: imaginário e documentação, 

Salvador, Instituto Jair Moura, 2005. 

 

BASTIDE, Roger, O Candomblé da Bahia, São Paulo, ed.: Nacional, (Brasiliana 

v.313), 2ª edição, 1978 

 

BAUDRILLARD, Jean, O sistema dos objetos, São Paulo, ed. Perspectiva, 4ª edição, 

2002. 

 

CANDAU, Joel, Memória e identidade, São Paulo, ed. Contexto, 2011. 

 

CHAUI, Marilena, Brasil, Mito Fundador e sociedade autoritária, São Paulo, ed. 

Fundação Perseu Abramo, 2000. 

 

CID, Gabriel da Silva Vidal, As modernidades e a capoeira : conflitos entre o encanto e 

o desencanto, Monografia, Rio de Janeiro, CCH/UNIRIO, 2004. 

 

_____________________, O registro da capoeira como patrimônio cultural do Brasil : 

um estudo de caso das políticas recentes de preservação do IPHAN, Monografia, Rio 

de Janeiro, IFCH/UERJ, 2010. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

 40

 

 

_____________________, A capoeira como patrimônio cultural : na roda da memória 

quem inscreve identidades?, In. SANSONE, Lívio (org.), A Política do Intangível, 

Salvador, ed UFBA, 2012. 

 

_____________________, A memória como projeto: tensões e limites do processo de 

patrimonialização da capoeira, Tese, Rio de Janeiro, IESP/UERJ, 2016. 

 

DIAS, Luiz  Sérgio, Quem tem medo da capoeira? 1890-1904, Dissertação de 

mestrado, UFRJ, IFCS, Rio de Janeiro, 1993. 

 

_____________________, Da "Turma da Lira" ao Cafajeste. A sobrevivência da 

capoeira no Rio de Janeiro na Primeira República, Tese, UFRJ, IFCS, Rio de Janeiro, 

2000. 

 

DINIZ,  Flávia, SOUSA, Rocardo Panfilio de, LÚHRING, Angela, Capoeira, Música e 

Religião, In. FREITAS, Joseania Miranda (org.), Uma coleção biográfica : os mestres 

Pastinha, Bimba e Cobrinha Verde no Museu Afro-Brasileiro da UFBA, Salvador, 

EdUFBA, 2015. 

 

LANDES, Ruth, A cidade das mulheres, ed.: UFRJ, Rio de Janeiro, 2ª edição, 2002. 

 

MAGALHÃES FILHO, Paulo, Jogo de discursos: a disputa por hegemonia na tradição 

da capoeira angola baiana, Salvador, EdUFBA, 2013. 

 

PIERUCCI, Antônio Flávio. Secularização em Max Weber: Da contemporânea 

serventia de voltarmos a acessar aquele velho sentido. Rev. bras. Ci. Soc., São Paulo,  v. 

13, n. 37, Jun 1998. 

 

PIRES, Antônio Liberac Cardoso Simões, Movimentos da cultura afro-brasileira :a 

formação histórica da capoeira contemporânea 1890-1950, Campinas, Tese, 

Departamento de História/IFCH, UNICAMP, 2001. 

 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

 41

_____________________, Culturas Circulares: A Formação Histórica da Capoeira 

Contemporânea no Rio de Janeiro, Fundação Jair Moura, Salvador, 2010. 

 

SAHLINS, Marshall. Ilhas de história. Rio de Janeiro: Ed. Jorge Zahar, 1999. 

 

SOARES, Carlos Eugênio Líbano, A negregada instituição: os capoeiras no Rio de 

Janeiro 1850-1890, Rio de Janeiro: Secretaria Municipal de Cultura, 1994. 

 

____________________, A capoeira escrava e outras manifestações rebeldes no Rio 

de Janeiro (1808-1850), São Paulo, ed.: Unicamp, 2001. 

 

SODRÉ, Muniz, Mestre Bimba : corpo de mandinga, Rio de Janeiro, ed.: Manati, 

2002a. 

 

____________________, O terreiro e a cidade : a forma social negro-brasileira, Rio 

de Janeiro, ed.: Imago, 2002b. 

 

VIEIRA, Luiz Renato, O jogo da capoeira : corpo e cultura popular no Brasil, ed.: 

Sprint, 1995. 

 

WEBER, Max, A ética protestante e o espírito do capitalismo, São Paulo, ed.: Martin 

Claret, 2002. 

 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

42 
 

FACES DA MÃE D’ÁGUA: SABERES DA 

CONSERVAÇÃO 

Gerlaine Martini 

 

Resumo: No presente contexto das discussões sobre recursos hídricos, escassez e 
preservação, a figura da Mãe d’Água merece ser revisitada para fazer ressurgir a 
contribuição dos saberes tradicionais e afrorreligiosos sobre sacralidade que se traduz 
em respeito e que sensibiliza para uma atuação segundo concepções possíveis de 
sustentabilidade também baseadas na representação religiosa popular. 
 
Palavras-chave: Mãe d’Água, preservação ambiental, religiões afro-brasileiras. 

 

Atualidade dos embates sobre a preservação da água 

 

Estamos em tempos de crise hídrica, o que é evidente no Distrito Federal e na 

cidade de Brasília em 2017, com a diminuição do nível dos reservatórios e o 

racionamento de água. Não estamos simplesmente vivendo uma demanda criada por 

discursos ambientalistas, produzidos paradoxalmente pelos mais favorecidos na atual 

situação geopolítica e econômica, como uma falsa promessa romântica, exótica e 

inalcançável de nos salvar das conseqüências desagradáveis de um estilo de vida 

urbano-industrial. Um problema concreto bate à nossa porta e se configura como 

resultado de décadas de má gestão ambiental diante de um ciclo de estiagem climática. 

Paralelas ao nosso problema local imediato, a partir de uma perspectiva centrada no 

âmbito global, surgem discussões cada vez mais próximas e mais focadas na busca de 

soluções para os problemas gerados pela falta de água e para a prevenção deles. 

Em abril de 2017, foi realizada em Brasília a segunda reunião de consulta do 

Oitavo Forum Mundial da Água1, a ser realizado nesta cidade em 2018, com o tema 

geral “Compartilhando Água”. Após a consulta, vários questionamentos fizeram 

surgir um Fórum Alternativo Mundial da Água (FAMA 2018) lançado em setembro de 

2017, cujo tema é a prioridade ao direito à água e que pretende se contrapor à visão 

desse recurso como mercadoria, evitando uma perspectiva das corporações mundiais 

                                                             
1 Organizado pelo Conselho Mundial da Água (WWC), com objetivo de encontrar soluções para a gestão 
dos recursos hídricos em termos mundiais. Em 2018, será realizado entre 18 e 23 de março em Brasília, já 
tendo ocorrido em Daegu (2015); Marselha (2012); Istambul (2009); Cidade do México (2006); Kyoto 
(2003); Haia (2000); e Marrakesh (1997). 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

43 
 

interessadas no valor mercantil da água, que estaria contaminando as outras instâncias 

de discussões. 

Nesse diálogo a respeito da defesa de direitos e interesses diversos sobre a 

possibilidade de acesso à água e de seu manejo, as comunidades de povos tradicionais, 

cujo estilo de vida depende da conservação de ambientes de natureza preservada, 

aparecem como um lugar onde podem surgir soluções alternativas e eficazes em termos 

de sustentabilidade. Mais uma vez, os povos indígenas vêm sendo considerados como 

guardiões da água, um discurso que eles utilizam a seu favor de modo estratégico, 

mesmo sob os avisos daqueles que pensam que tal consideração é a continuidade de um 

imaginário colonial objetificante que realiza equivalência entre indígenas e natureza e 

que mais recentemente os naturaliza como protetores ambientais. 

Apesar dessas controvérsias, povos representantes da Terra Indígena Munduruku 

na área do Alto Tapajós/PA e das Terras Indígenas Kaingang na margem do rio 

Tibagi/PR compareceram ao Fórum Cidadão dessa segunda reunião de consulta do 

Fórum Mundial de 2018, não exatamente como guardiões, mas como reivindicadores e 

sensibilizadores da comunidade internacional. Eles relataram desafios vivenciados em 

suas terras com relação aos recursos hídricos, como o impacto das hidrelétricas e a 

poluição que prejudicam a subsistência e a saúde – isto como parte dos problemas 

políticos estruturais que os povos indígenas enfrentam no contexto nacional. 

Apesar do recente arquivamento do processo de licenciamento da maior 

hidrelétrica planejada para o rio Tapajós, o povo Munduruku reivindicou alternativas de 

energia2 porque o processo de construção de barragens prejudica sua situação 

socioambiental específica. Há contaminações, como a da lama de garimpo ilegal nas 

cabeceiras do rio Jamanxim no Médio Tapajós, sendo que algumas aldeias bebem água 

do rio. No Alto Tapajós, há dois empreendimentos hidrelétricos que matam os peixes, 

como no rio Teles Pires/MT-PA, onde o boto-cinza e os tracajás passaram a morrer. Por 

isso, reivindicam uma pesquisa independente para diagnóstico da água e um projeto de 

construção de poços artesianos, além da demarcação de terra do Médio Tapajós. 

Na área indígena Kaingang, há quatro empreendimentos hidrelétricos, três no rio 

Tibagi e um no Apucaraninha. A Usina Hidrelétrica Mauá causou desnível do rio, 

impedindo o uso da pesca tradicional Pari, com cercado de pedra e esteira de taquara3 

                                                             
2 A energia solar e a eólica têm sido abordadas, por ambientalistas, como prováveis fontes menos 
impactantes. 
3 Armadilha para o peixe, conduzido ao aprisionamento em artefato de taquara ou madeira. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

44 
 

(que terminam sendo levadas embora pelo rio), e resultou em morte de peixes. Ainda há 

preocupação com a poluição por causa da produção de papel e celulose, bem como dos 

desfolhantes da agricultura da soja que podem contaminar a água. 

Essas experiências foram partilhadas com integrantes de outros povos 

tradicionais que participam do Fórum Indígena Mundial sobre Água e Paz, o povo 

Hopi-Tewa do sul do estado do Arizona (EUA) e o Cree de Manitoba (Canadá)4. Nesse 

diálogo, mais uma vez, foi levantada a dimensão sagrada da água como aspecto 

fundamental, um saber que os povos tradicionais detêm e que sensibilizaria as pessoas, 

criando maior envolvimento e interesse na promoção da sustentabilidade e no 

Compartilhamento da Água, objetivo e tema do fórum.  Tanto que o programa indígena 

foi considerado ponto focal da agenda de atividades do Fórum Cidadão. 

Vale a reflexão de que comunidades quilombolas poderiam se somar ao 

programa indígena, lembrando que também atravessam impactos que afetam os ciclos 

dos rios, como Oriximiná no Rio Trombetas (PA) com a exploração da bauxita ou os 

quilombos no Rio Ribeira de Iguape (SP/PR) e seu estuário, perante hidrelétricas e 

transposição, bem como o aterramento de braço do São Francisco para construção de 

ferrovia, que prejudica lagoas e ilha fluvial nas comunidades de Bom Jesus da Lapa 

(BA)5. 

Mas o debate em torno da água não parou no pré-fórum. O peso do trabalho 

voluntário para minimizar o grave incêndio no Parque da Chapada dos Veadeiros em 

outubro, mesmo com a baixa umidade relativa do ar, reuniu diferentes habilidades 

profissionais, todas imprescindíveis, trazendo a percepção da necessidade de 

abordagens multidisciplinares do tema. Apesar da visível desvalorização, em termos de 

fomento à pesquisa, desse tipo de abordagem, a 

transdisciplinaridade/interdisciplinaridade será perspectiva do Seminário Internacional 

Águas pela Paz em janeiro de 2018, evento preparatório para o Fórum Mundial. 

Será esse o momento de olhar para os recursos hídricos de uma perspectiva 

sagrada, ou seria essa uma atitude superficial de exotização sem saída? É possível que 

as variadas percepções dos povos tradicionais sobre a interdependência entre os seres 

humanos e o ambiente nos aportem um envolvimento e um engajamento maior em 

                                                             
4 Coincidentemente, estavam presentes três líderes mulheres nesta discussão, do povo Munduruku, do 
povo Hopi e do povo Cree. 
5 Sobre racismo ambiental nessas situações, ver Moreira (2008) e Gonzaga (2017). Embora fonte 
alternativa, o recente impacto do complexo fotovoltaico próximo às comunidades de Bom Jesus da Lapa 
ainda precisa ser analisado. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

45 
 

relação à sustentabilidade, sobretudo para aqueles que vivem o conforto tecnológico de 

uma era urbano-industrial? Não há resposta monolítica, mas alternativas e busca de 

caminhos viáveis. Afinal, essa visão da água, não como um mero recurso a ser utilizado 

ou mercadoria, mas como um território que guarda sua autonomia, que atua como um 

outro sujeito e que tem seus mistérios não nos é tão alheia assim. Esse resgate também 

pertence aos Diálogos Calunduzeiros6. 

 

Revisitando a Mãe d’Água nas tradições afro-brasileiras: água que se 

traduz em maternidade e preservação 

 

Em termos de uma dimensão sagrada das águas, a terra brasilis possui uma 

representação que pode ser considerada predominante em nosso imaginário ou um lugar 

de convergência: a Mãe d’Água. E ela é múltipla. Os povos indígenas que aqui 

habitavam e os que ainda habitam, ao lidar com a materialidade da água, apresentam 

grande diversidade de concepção e alguns entendimentos que podem nos escapar, mas 

há temas recorrentes que se tornaram e agora nos são acessíveis, inclusive como saberes 

de sociedades que não permaneceram eternamente opacas ou demasiado alheias à 

maneira de ver dos que aqui aportaram e dos que pesquisaram esse processo (e vice-

versa), como nota Phillippe Descola (2006: 176) que estudou o modo de vida 

amazônico dos Achuar7, cuja representação do mundo das águas carrega um modelo 

ideal de sua sociedade. 

Essa reflexão chama a atenção para ser possível falar em convergências de 

representações e significados apenas se forem evitadas versões extremistas. As 

representações de povos tradicionais, numa sociedade mundializada pós-colonial, não 

atuam reduzidamente apenas como visões de seres exóticos inalcançáveis e nem como 

de seres totalmente globalizáveis e mercantilizáveis. Existem pontes e entrelaçamentos 

que escapam a objetivos de total exclusão, exploração e domínio. É preciso ficar atento 

para que o argumento do exotismo e da apropriação não impeça de perceber que 

existem epistémes alternativas, outras pedagogias e espaços educativos e outras 

maneiras de sentir e conceber o mundo e que estas já vêm interagindo desde o momento 

dos encontros. 

                                                             
6 Atividades de Extensão do Grupo de Estudos sobre Religiões Afro-Brasileiras. 
7 Amazônia equatoriana (e também peruana). 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

46 
 

A Mãe d’Água chega vívida ao nosso cotidiano do agora com este sabor de 

encontros e entrelaçamentos para nos expressar qual relação nos foi ensinada para com 

este elemento, externa e interna, com a própria água e marés de nossos corpos, que 

história viemos construindo e o que é possível extrair do imaginário sobre as águas 

dessa terra, com seus seres, suas agências e inteligências e mesmo com suas divindades. 

Com essa predisposição, pretendo fazer algumas incursões sobre este mundo ainda 

vigente, aqui no quadrante sul do globo, das águas sacralizadas, mas não separadas e 

sim em transação permanente com a realidade dos que nelas matam sua sede. Para isso, 

irei revisitar, mais uma vez, alguns autores que escreveram a respeito da Mãe d’Água. 

Sobre os registros mais antigos a respeito de lendas da Mãe d’Água, Luís da 

Câmara Cascudo e Manoel Querino mostraram-se interessados na recorrência do tema e 

em sua origem. Câmara Cascudo (1940/2002) descreveu como a Mãe d’Água se 

consolidou como mito brasileiro e observou que os espíritos aquáticos indígenas 

relatados pelos primeiros cronistas não possuíam características maternas nem 

sedutoras/encantadoras ao analisar as histórias do Ipupiara (nome de origem tupi, “um 

homem-peixe feroz saindo da água para matar”) que chegam aos dias de hoje como 

histórias do Caboclo ou Negro da Água. Ao mesmo tempo, ele argumentou que a 

teogonia indígena predominante que se apresentou nos primeiros contatos com os 

europeus girava em torno da figura materna: “O índio dizia que tudo neste mundo tinha 

uma Mãe. Devia haver uma Ci para todas as espécies animais, vegetais e minerais. O 

Sol era a Mãe dos Viventes e não o Pai” (op. cit.: 153). No entanto, as águas só estariam 

identificadas com um ser-mãe através da cobra gigantesca que também povoava esse 

imaginário indígena: “Cada igarapé, rio, lago, tem sua Mãe e esta só aparece como uma 

serpente enorme. Não tem piedade nem aplaca a fome” (op. cit.: 154). Ou seja, a Cobra 

Grande estava longe da forma física humana e de atributos do cuidado materno. 

A familiar Iara, que mora num palácio no fundo dos rios, é vista pelo autor como 

uma tradição dos brancos que vicejou no ambiente colonial. Essa personagem estaria 

relacionada à Moura Encantada ibérica e à Lorelai germânica, por sua relação com 

palácios debaixo da água, a guarda de tesouros, a beleza e a sedução que pode afogar. 

Ao lado da Iara teríamos o ciclo do Boto, conhecido como Uauiará, um ser 

masculino sedutor que sai das águas em forma de homem e engravida as mulheres, mas 

que só afoga grávidas que andam de barco pelos rios. Podemos constatar que casos 

relacionados à Iara e ao Boto - segundo o autor, muito conhecidos nos estados do 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

47 
 

Amazonas e Pará - continuam povoando o cotidiano de histórias populares em 2017 e 

fazendo parte do mundo dos encantados que habitam as águas nesses estados. 

Mundicarmo Ferretti (1985: 56) nota nessa área um forte culto afro-brasileiro de 

entidades conhecidas como caboclos da água: “Na Mina maranhense predomina a linha 

de água salgada e da mata, enquanto que na Cura, a de água doce é a dominante. 

Afirma-se, no entanto, que em Belém a de água doce é também predominante na Mina-

nagô”. 

No entanto, embora “estranha à mítica ameraba”, conforme Câmara Cascudo, a 

Iara dos rios é muito semelhante a alguns relatos indígenas contemporâneos8 sobre o 

povo que habita o fundo das águas. Porém, Câmara Cascudo acredita que isso já é 

produto do contato com os europeus. Mas creio que valeria uma revisitação do tema em 

consulta a pajés e xamãs. E, no entanto, o autor enxerga o elemento fundador materno 

da nossa Mãe d’Água como primordialmente indígena. A forma e o canto que encanta, 

amenizando uma mãe cobra talvez terrível, seriam elementos mais europeizantes.  

Quanto à forma física da Mãe d’Água, a imagem do que para nosso vocabulário 

se convenciona chamar de sereia9 (uma mulher com cauda de peixe), teria origem 

europeia, inclusive muito relacionada ao período das primeiras navegações 

transatlânticas, que veio se sobrepondo às características que vinham convergindo, 

oriundas também de outros encontros que se davam no Brasil colonial. 

Câmara Cascudo tentou rastrear as mães d’água africanas no Brasil - que aqui 

também já teriam chegado como “mães”- e reparou na Kianda dos kimbundos e na 

Kiximbi dos mbakas (das quais aceita a definição como “sereias” africanas), assim 

como enfatizou Oxum e Iemanjá (iorubanas), definindo uma devoção própria para elas 

em nosso território, no culto confundido com as égides católicas: “Mas se as Mães-

d’Água africanas têm sua liturgia e fiéis devotos, o culto não lembra a Iara, tão europeia 

em tudo. A materialização de Iemanjá e Oxun em Sereias, como Nina Rodrigues viu e 

Manuel Querino fotografou, é trabalho local, assimilação da sereia branca com a cauda 

de peixe” (op. cit.: 158). Para o autor, falando em 1940 (data de seu prefácio à obra), a 

                                                             
8 Em alguns exemplos, nos grupos xinguanos, os mamaen moram em buracos secos no fundo das águas 
(Agostinho, 2009); os Karajá reatualizam sua origem na água em rituais masculinos com espíritos 
aquáticos (Cavalcanti-Schiel, 2007); os Tukano contam da jornada originária pelas águas na Cobra 
Grande e do peixe-gente piratapuia (Tukano, 2017) e os Achuar (partilhando cosmologias amazônicas) 
têm relato próximo ao da Iara. Daniel Munduruku (2004) recria a visão de seu povo em Sabedoria das 
Águas. Os Kaingang enxergam uma força terapêutica na água corrente (Silva, 2002). 
9 A palavra grega define mulher pássaro que encanta, mas a imagem é de uma nereida ou oceânide com 
cauda de peixe. As náiades seriam ninfas aquáticas não marinhas. Ondina é termo latino 
(undine)/germânico abrangente, podendo ser sinônimo de náiade. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

48 
 

“sereia” dos cultos afrorreligiosos não teria aparição - sendo seu “fetiche”, antes da 

sobreposição da imagem da sereia, “apenas a pedra marinha” (idem) – e nem encantaria 

pessoas10, como agora acontece com a Mãe d’Água do século XXI, mesmo a 

africanizada, inclusive na teledramaturgia nacional. 

Na década de sessenta, em Made in Africa (1965/2015), Câmara Cascudo, em 

busca de reciprocidades culturais entre África e Brasil, retomou a Kianda no capítulo 

“Sereias de Angola”. Ele se aprofundou no assunto11 e a descreveu vivendo nas águas 

salgadas ao redor de Luanda e por toda orla do Atlântico angolano. Ela teria tido um 

culto específico na Ilha de Luanda com uma sacerdotisa chamada quilamba (nome 

aportuguesado), e seria ainda agraciada com banquetes (mesa depois oferecida ao mar) 

e danças tradicionais (atualmente associadas ao semba) na praia em determinadas 

datas12, o que nitidamente interessava ao autor, conforme o culto à “sereia do mar", que 

ficou mais conhecida pelo nome de Iemanjá, foi se alastrando e se consolidando por 

mais capitais litorâneas do Brasil (Neves, 2008) – através da umbanda de forma mais 

pública a partir de 1952 no Rio de Janeiro (Labanca, 1973: 59), mas também em São 

Paulo na mesma década, embora Jamil Rachid (1973: 12) tenha situado a origem da 

descida até Santos para cultuar a Mãe d’Água na década de quarenta ou trinta.  

A Kianda angolana poderia aparecer na forma humana, na de um grande peixe 

ou como presença invisível. Embora afirme não possuir cauda de peixe, Câmara 

Cascudo relacionou sua imagem com o que chama de sereias angolanas de pele negra, 

em oposição às sereias sempre brancas da Bahia (lembrando que ele fala, nesse 

momento, a partir de 1965) – tocando no assunto do embranquecimento da sereia. 

Depois de Querino e Nina Rodrigues (por ele mencionados como fonte na descrição 

mais antiga de imagem de sereias em cultos afrorreligiosos), Ruth Landes (2002: 216) 

em seu relato do final da década de 30, encontrou boneca semelhante no presente da 

Festa da Mãe d’Água de Sabina, onde a “deusa Janaína” era vista num barco de papelão 

prateado, feita “de louça cor-de-rosa, de feições brancas, de formas robustas, peitos 

fartos e rabo de peixe. Tinha cabelos castanhos e lisos que lhe caíam pelas costas (...)”. 

A sereia era acompanhada de duas bonecas menores parecidas com ela, de 

                                                             
10 O autor termina não mencionando outros escritos anteriores sobre culto da Mãe d’Água, que podemos 
encontrar citados no apanhado feito por Teresinha Bernardo (2003), dentre eles o capítulo “O ciclo da 
mãe: os mitos das águas” de Arthur Ramos (1934); “Presente à mãe d’água” de Édison Carneiro (1934) e 
“Dona Maria” (1937); o capítulo de Mar Morto, “A Iemanjá dos cinco nomes” de Jorge Amado (1937); e 
o que Landes escreveu sobre ela em Fetish Worship in Brazil (1940). 
11 Um de seus informantes era Oscar Ribas, referência na área (Neves, 2008). 
12 Cultuada não só na praia, mas também na Lagoa do Ibendoa, ainda, em 2013 (Mendes, 2013). 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

49 
 

representações de harpa e de cores emblemáticas do dia (azul e branco). Por algumas 

décadas seguintes, a sereia cada vez mais popularizada fora das casas e também fora de 

Salvador, manteria a tez mais clara - o que só está se modificando nos dias atuais.  

Parece que o embranquecimento da Mãe d’Água brasileira se deu por, pelo 

menos, duas vias próprias da europeização transatlântica: o rabo de peixe do bestiário 

fantástico dos navegantes e a marianização - em sua expressão mais recente, a 

moralização da imagem da Mãe d’Água (condensada em Iemanjá) através de uma 

vertente bem sucedida da umbanda nessa empresa, o que manteria apenas o aspecto 

materno dócil, na tentativa de alijar Iemanjá da sexualidade e daquilo considerado 

transgressor ou terrível, segundo Monique Augras (1989/2000). A própria Kianda 

também teria atravessado estes processos em paralelo, ao menos na literatura luso-

angolana, conforme Silvio Ruiz Paradiso (2011: 265): “Nossa Senhora da Graça, cuja 

iconografia revela manto azul, cabelos longos soltos e pés à mostra é a representação 

que costurou a imagem sincrética dela – Kianda”. Percebe-se a forma de se retratar a 

Mãe d’Água que nos é bastante conhecida e faz parte da representação mais recente 

dela, “que superou em muito a imagem antiga da sereia ou da grande mãe cujos seios 

descem até o chão” (Augras, op. cit.: 29) e que quase se impôs como representação 

singular. Como sabemos, a imagem, tida como a única de origem exclusiva da 

umbanda, evidencia fortes traços marianos, tenha sido inspirada por babalaô do Rio de 

Janeiro (que Rachid não especifica, op. cit.: 10) ou vista por Dalla Paes Leme na baía de 

Guanabara nos anos 50.  

Embora transitando entre os extremos da mãe cobra terrível e da mãe abstraída 

do mundano, ainda assim a Mãe manteve sua relação com o mundo natural da água, 

provavelmente em razão da Mãe d’Água africana que chega múltipla até nós. Câmara 

Cascudo prossegue em seu texto explicando que, ao norte de Angola, a divindade 

marinha apareceria como Mituta. E a Quituta (aportuguesado) se caracterizaria como 

sereia habitando águas, montes e matos, junto com Quiximbi (aportuguesado), que 

habitaria as lagoas angolanas podendo surgir esporadicamente como um ser masculino... 

Mais uma vez o autor reparou que o aspecto da sedução típico da Iara se encontraria 

ausente nessas habitantes das águas angolanas. 

Silvio Paradiso (op. cit.: 259), autor mais recente, segundo conclusões mais 

atuais de especialistas, viu Kianda de forma menos estanque como a sereia negra do mar 

e do rio, mudando de nome à medida que se adentra do mar para o interior através dos 

rios, ainda sendo Kianda no rio Kwanzà que banha a cidade de Luanda. No avanço para 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

50 
 

o interior, a denominação Kitútá ficaria mais evidente e seu nome Kixìmbí seria um 

termo mais antigo designando o mesmo. 

Nesse sentido, e por denominar de forma mais recorrente todos os tipos de 

águas, o nome da Kianda terminou concentrando em si mais generalizações, cada 

ambiente aquático tendo sua Kianda, sendo ela a “encarnação do próprio meio aquático” 

– embora adquirindo uma cauda - segundo informação de Fernando Ribeiro (2006): 

 

O que escrevi resultou da minha convivência com angolanos de várias 
origens geográficas e étnicas. Destes angolanos, os mais cultos (no 
sentido europeu do termo) eram oriundos de Luanda e arredores. Eram 
estes que, por vezes, teorizavam um pouco sobre os assuntos 
abordados nas conversas e me ensinavam um pouco do quimbundo 
correspondente. As conversas que tive com todos eram feitas em 
português. A palavra que todos usavam para a kianda era, por isso, 
"sereia". Todos eles sem excepção, fossem do Norte ou do Sul, do 
Leste ou do Oeste, descreviam as sereias como seres que apareciam 
sob a forma de mulheres com rabo de peixe. Influência europeia? 
Talvez, mas não deixo de lembrar o facto de não ter encontrado 
ninguém que mas descrevesse com outro aspecto. 

 

Desta forma, Kianda como Mãe d’Água alcança o patamar de figura angolana 

emblemática que aparece na obra de grandes escritores literários, podendo até ser 

interpretada como uma alegoria da rebeldia anticolonial. E é amplamente celebrada por 

várias partes de Angola, Congo e República Democrática do Congo (Paradiso, op. cit.: 

259). 

Por uma formação étnica semelhante, existiria também uma contribuição 

moçambicana para a condensação dessa Mãe d’Água africana regional (ou talvez 

“metaétnica”, cf. Parés, 2006: 26), através de Nzuzu, do povo shona, que curiosamente 

atrairia crianças para suas águas para ensinar-lhes seus saberes (pelos conhecimentos da 

adivinhação) e para lhes tornar curandeiras. Ela viveria nas águas doces acompanhada 

de uma cobra chamada Nyoka, que se libertaria quando a água se tornasse suja 

(Paradiso, op. cit.: 260). Mesmo Nzuzu não nos é completamente alheia13, porque 

converge similarmente à nossa visão da Iara e da Cobra Grande e a aspectos específicos 

que Iemanjá toma no Brasil. 

                                                             
13 Yeda Pessoa de Castro (1980: 16) nota como o tráfico se dirigiu momentaneamente para Moçambique 
em fins do século XVII, trazendo contribuições linguísticas. Kabengele Munanga (2009: 95) vê a marca 
moçambicana no Brasil em peças de ferro. A dança chamada moçambique ainda hoje integra a congada 
em MG ou existe independente em SP e GO (Lody, 2006). 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

51 
 

Ainda segundo Paradiso de acordo com autor angolanista (op. cit.: 259), Kianda 

viria do verbo “sonhar” em kimbundo, o que a relacionaria, como divindade marinha, à 

comunicação com o mundo ancestral dos antepassados. Esse papel é relacionado por 

Ribeiro a uma denominação bastante divulgada no Brasil, pelo termo “calunga”: 

 

O mar também tem a sua sereia, como não podia deixar de ser. Em 
quimbundo, o mar chama-se kalunga, mas a sereia não se 
chama Kalunga. Este nome é aplicado a um outro ser sobrenatural, 
chamado Kalunga Ngombe ou Kalunga Ngumba consoante as regiões, 
que é o espírito que preside ao reino dos mortos. Por vezes, em vez de 
se dizer que alguém morreu (uafu) diz-se que o falecido foi levado 
por Kalunga (Kalunga ua mu ambata). Este nome kalunga está 
portanto associado a algo que é eterno, como a morte, ou imenso 
como o mar. Em umbundu, Kalunga significa Deus. A sereia do mar, 
por conseguinte, não tem nome próprio. Pelo menos, eu nunca o ouvi. 
Ela é simplesmente chamada kianda. É a Kianda por excelência, 
escrita com K maiúsculo, a Sereia das sereias. Quando em Angola se 
fala na Kianda, sem se especificar de qual delas se trata, é à sereia do 
mar que as pessoas se referem. Ela é a mais poderosa de todas as 
sereias, cujos caprichos os pescadores procuram aplacar com 
oferendas. A Kianda em Angola e Iemanjá no Brasil são uma e a 
mesma sereia. 

 

As reciprocidades são enormes. Tanto que o termo “calunga” é muito usado nas 

cantigas de umbanda para se referir ao mar presidido por Iemanjá (calunga grande) ou 

ao cemitério (calunga pequena). Nina Rodrigues (1906/1933/1988: 257), segundo 

descrição de D. João Nery, já havia notado o uso do termo “carunga” para designar 

ritualmente o mar, ao qual se pedia licença, na antiga prática da cabula. 

Ribeiro também informa que a Kianda de Angola é provedora de tesouros (à 

moda mourisca), mas os toma de volta, se vê aumentar a ganância e a falta de memória 

sobre a origem dessa riqueza, além de punir, podendo fazer uma comunidade inteira 

ficar encantada no fundo das águas (uma imagem próxima da terra dos encantados por 

aqui). Essa relação com tesouros assemelha-se à da narrativa do conto “A Mãe D’Água” 

de Basílio de Magalhães, selecionado por Zora Seljan (1973). Nele, um lavrador pobre 

apanha, à força, uma moça que colhe escondida favas14 que ele cultiva perto de um rio, 

quando de repente ela concorda em se casar com este sob a condição dele nunca 

“arrenegar de gente de debaixo da água”. Nesse matrimônio, o homem se torna 

próspero, mas a moça testa sua paciência fazendo com que termine quebrando a 

proibição e com que ela volte para o seu lar aquático, levando toda riqueza produzida a 

                                                             
14 Oferenda típica da Mãe d’Água segundo Querino (1938). 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

52 
 

seu lado até então, que ela chama enquanto cantarola um refrão que é a palavra 

“Calunga”15. 

Apesar das reciprocidades de características, os nomes conhecidos das senhoras 

das águas nas tradições congo e angola que se formaram no Brasil16 não referenciam de 

forma recorrente a denominação Kianda, embora possam usar igualmente “Iemanjá” 

como parâmetro - como termo que designa o meio aquático. João Angelo Labanca (op. 

cit.: 68-9), falando como sacerdote da umbanda, mencionou Iadandalunda como nome 

de Iemanjá e Dandalunda como uma Iemanjá de Angola, assim como Caiala sendo uma 

Iemanjá do Congo17. Já Esmeraldo Santana, conhecido como Xicarangomo do Tumba 

Junçara (1984: 41), a partir do candomblé de Salvador18 de tradição angola, falou de 

Iemanjá como Caiaia ou Caiari, porém de Dandalunda como correspondente à Oxum 

iorubana (assim como Quissimiguia Meiã). Nelson Nogueira (2017, no prelo) que é 

Tateto Nepanji, ligado à tradição do Bate Folha, compara Ndandalunda/Ndangualunda 

Kisimbi Keuamaza com Oxum e Kaiari/Ndandalunda Kukêtu Kaité com Iemanjá. José 

Béniste (1999/2016: 94) reafirma Iemanjá como Kaiala e acrescenta o termo Kukueto, 

classificando Dandalunda e Kissimbi também como Oxum, em uma tabela de 

equivalências entre inquice, orixá e vodum. Gisèle Cossard (2006/2014) afirma que 

Dandaluná, Dandalundá e Kissimbi correspondem a Oxum, enquanto Kayá e Kaialá (do 

quicongo mbu-ayalá, significando oceano, vasto mar) a Iemanjá. Segundo o comentário 

do sacerdote Francisco Ngunz'tala a Fernando Ribeiro (2006), o culto das Kiandas no 

Brasil prevaleceu sob os nomes de “Mam'etu Kissimbi, Mam'etu Nda nda Lunda, 

Mam'etu Kaiala e Mam'etu Nzumbà, todas ligadas as águas doces, ao mar e aos 

charcos”. A respeito das correspondências, Cossard (op. cit.: 64) reflete: “Existe uma 

semelhança entre os Inquices e os Orixás, que talvez não existisse no princípio, mas que 

talvez foi se acentuando com o tempo”19. 

                                                             
15 Ao comentar o conto, Câmara Cascudo (2002:159) já afirmava que no idioma “quioco”, “calunga” 
queria dizer “mar”. 
16 Segundo Gisèle Cossard (2014: 64), é muito difícil encontrar a origem dos inquices cultuados no Brasil, 
por haver poucos registros da religião antiga praticada no Congo e em Angola, pela evangelização ter 
começado em Angola muito cedo com a chegada dos portugueses e ter sido muito propagada. 
17 Roger Bastide (1960/1971: 272) formou um quadro comparativo anterior, mas só menciona 
Dandalunda como equivalente a Iemanjá dos Angolas e Pandá/Kaiala como dos Congos. 
18 Onde se reencontra referência a uma tradição tida como “angola” e outra como “congo”, sendo o 
Tumba Junsara terreiro raiz de tradição angola e o Bate Folha terreiro raiz de tradição congo-angola. Os 
inquices de ambas são oriundos do antigo Reino do Congo, cuja área cobria partes de países atuais como 
Angola e as repúblicas congolesas (cf. Munanga, op.cit.: 71-2). 
19 No entanto, onde nos orixás se veem diferentes qualidades para uma mesma divindade, entre os 
inquices as diferenças de uma denominação a outra marcam divindades distintas mesmo se o domínio é 
próximo. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

53 
 

O Nzo Tumbensi Itapecerica da Serra (2008) apresenta pesquisa (com fonte em 

pesquisadores, dicionários e comunidade candomblecista) dos termos que designam 

divindades dessa mesma origem no Brasil. Interessante notar que dentre as aquáticas 

temos Kianda, Kiximbi; Ndanda Lunda/Ndanda Lunga/Ndanda Kalunga/Samba 

Kalunga - com explicações do que é próprio ao kikongo mais kimbundo, ou ao 

ambundo e bakongo – sendo Ndanda Kalunga provável ser feminino cosmogônico e 

Samba Kalunga dama do mar com grande festa anual. Kukuete e Kituto estariam no 

elemento terra. 

Verificada a maior popularidade de Kissimbi, Kaiala, Dandalunda e Kalunga 

como Mães d’Água divulgadas no Brasil, a Kianda africana se define como divindade 

oceânica africana abarcando as denominações de água doce que é o protótipo do que 

aqui recebeu o nome de Iemanjá. Há uma confluência entre ambas. 

Embora a Iemanjá brasileira seja um termo com função semelhante à de Kianda 

na generalização das divindades das águas, sua origem é localizada, assim como a da 

deusa da Ilha de Luanda. Susanne Wenger (1990), austríaca convertida aos orixás, 

sacerdotisa de Oxalá em Oxogbo (Nigéria), cujo trabalho procurou abordar o culto aos 

orixás de modo menos fragmentário entre as divindades dentro da própria Nigéria (cf. 

Mckenzie, 1976/1987: 136), enxergou o papel da Iemanjá originária de maneira 

bastante específica: Yemonja seria mãe de Xangô e, como um rio onde é senhora dos 

peixes, seria o rio Ogun que atravessa a cidade de Ibadan (atual SO da Nigéria). Este 

quase despareceria na estação seca, mas na chuvosa causaria muitos prejuízos, 

precisando ser aplacado duas vezes ao ano pelos sacerdotes de Yemonja. Para Wenger, 

Oxum é quem poderia ser considerada, a partir de maior abrangência nessa região, 

como a deusa das Águas da Vida já que, segundo a autora, todas as comunidades 

iorubanas a veneravam. Em sua abordagem, Iemanjá ficou mais restrita em seu campo 

de ação do sagrado a uma linhagem real interior e a um rio perigoso local (que, aliás, 

deságua na lagoa de Lagos no litoral nigeriano) - a autora não fez nenhuma menção a 

Yemoja em Ifé20, por exemplo, como Mckenzie (op. cit.: 137). 

Apesar de tido como repentinamente transbordante, o rio se chama Õgùn por ser 

um rio que carrega remédios, conforme a lenda da formação de sua nascente, próxima a 

Saki no estado de Oyo na atual Nigéria. Nela, Ekunfumi esposa de Okere Akinbekun, o 

primeiro monarca local, foge ofendida pelos comentários do marido (que nos lembra o 

                                                             
20 O local onde Iemanjá tropeça e seu corpo se expande como um rio pode ser relacionado à denominação 
de Ifé. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

54 
 

arrenegar do povo d’água) e, ao ter sido perseguida pelos emissários do rei, derruba o 

pote de remédios que carregava (água com ervas) criando com este ato a nascente - 

como as cabacinhas de Iemanjá que produzem riquezas ao serem quebradas no conto 

recolhido por Nina Rodrigues (1906/1988: 211) “A menina caiton ou comboça”. Não é 

à toa que Pierre Verger (1957/1999: 302) encontra em um oriki (recitação da origem) de 

Iemanjá títulos como Okun onilaiye ologun: mar dona do mundo e do remédio. A 

variante dessa história conhecida nos candomblés do Brasil é muito parecida, mas 

transposta para uma ambiência mais litorânea. 

Segundo Alfred B. Ellis21(1894), quem habitaria a faixa litorânea de Lagos onde 

deságua o rio Ogun (de Iemanjá) seria o orixá Olokun (um senhor do mar de pele negra 

e cabelos longos), casado com Olokunsu ou Elusu, que também teria forma humana, 

porém feminina, cabelo longo, parte do corpo com escamas, pele branca22 e que 

detestaria que se apanhassem peixes em sua área. Já Olosa, mais generosa com seus 

peixes, cuidaria da lagoa de Lagos, e seu nome foi conhecido na Bahia como um tipo de 

Iemanjá (Verger, op. cit.: 296), ao menos nos anos 50, porém não popular. A Olosa 

africana de Lagos, segundo Ellis, era afeita aos crocodilos e foi casada com seu irmão 

Olokim, ambos com forma humana e longos cabelos. Nesse rastreamento da mãe 

Iemanjá nigeriana, a cauda do peixe não surge até então, mas sim a ligação com outras 

divindades litorâneas, sendo-lhe mais próprio nessa região o domínio de um curso de 

água doce. 

Olokun ainda se expressa mesmo no interior, que o vê feminino. Margareth T. 

Drewal (1992: 74; 57), durante pesquisa em 1986 na região Ijebu (a leste do rio Ogun), 

relata ritual pré-iniciático em que se faz menção ao sucesso de uma divindade ao 

retornar de sua jornada para visitar “a deusa do mar Olokun” (no feminino), sendo a 

água a fonte de toda vida, riqueza e prosperidade e a massa de água sobre a terra 

personificada na cosmologia Ijebu como Olokun, “a divindade do mar que por extensão 

domina todas as águas”, o que inclui a água do ventre materno que a criança atravessa 

ao nascer. Isso lhe faz afirmar que não é por acaso que “entre os Yoruba rios e córregos 

                                                             
21 De acordo com Verger (apud Augras, op. cit.: 26), este autor chegou a copiar o missionário padre 
Baudin, anterior em cinco décadas. Nina Rodrigues o comparava com as informações que obtinha em 
Salvador no século XIX. Martiniano do Bonfim discordava de algumas de suas versões (Tavares, 1967: 
66). 
22 Mckenzie (op. cit.) classifica Olokun como deus do oceano e divindade “branca”. Encontrei mais 
recentemente no candomblé referências de afinidade com o orixá Oxalá (com aspectos masculinos 
predominantes) que sempre esteve relacionado às águas, mas cujo culto ficou mais restrito a determinadas 
casas (Cf. Santos, 1962: 53; Rodrigué, 2001; Béniste, 2001), apesar da popularidade da Festa do Bonfim. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

55 
 

tendem a ser associados com divindades femininas”; do mesmo modo, o peixe implica 

“a frieza e a paciência das mulheres”, segundo o especialista religioso que ela 

acompanhou em sua pesquisa. 

Carlos E. Marcondes de Moura (1987) observou a ausência de Olokun no Brasil: 

“Que explicações encontrar para a raridade do culto a Olokun, a poderosa divindade do 

mar, orixá patrono do Reino do Benin e de tão forte presença em Cuba? A possível 

ausência ou o pequeno contingente de iniciados e devotos dessa divindade, entre os 

iorubás escravizados, bastaria para justificar tal omissão?”. Em Cuba, também receptora 

de divindades iorubanas, Iemanjá se associou a Olokun fazendo emergir sua porção 

feminina como Yemaya Olokun (Lydia Cabrera apud Verger, op. cit.: 298), a mais 

velha de todas que não incorpora. 

Verger (op. cit.: 296) repara que o litoral, do ponto de vista da cultura ioruba, é 

lugar de término e não de origem e que a tradição vem do interior. O Brasil parece ter 

guardado, de algum modo, essa expressão cultural de referência geográfica, transpondo 

rio e mar míticos juntos para o ambiente afro-brasileiro, sabendo-se que o mar, domínio 

aqui totalmente apropriado por Iemanjá, foi se tornando mais preponderante depois em 

termos de culto público. Na lenda de Iemanjá que hoje aqui se encontra mais divulgada 

- provavelmente mais recente que a versão africana da nascente do rio, porém não 

colhida entre os africanos daqui (Augras, op. cit.: 26) e que já nos chegou como produto 

de informantes europeus, mas que foi bem recebida e impulsionada - esta não perdeu o 

aspecto fluvial, sendo o rio espécie de uma das mães do mar, onde ele deságua. Assim, 

Iemanjá em fuga23 se transforma em rio (o rio Ogun) e dá origem a Olokun e Olosa - 

sua foz marítima na costa africana. É nesse local que passou a receber seus rituais na 

costa brasileira – Querino (1938) até mencionou um “ponto de encontro” onde os 

receberia. 

Essa Iemanjá que em nosso território se tornou litorânea surge já confluindo com 

conteúdos da Kianda, sendo ambas oriundas da visão das águas como maternais. Num 

segundo ponto de confluência, Iemanjá também pôde ser vista com os atributos da 

calunga, domínio que a Kianda habita, já que Iemanjá também carregava semântica 

similar, como “local de morte e ascensão” e “do mundo dos espíritos” (Mckenzie, op. 

cit.), vertente que desaguou na umbanda. Nessa Iemanjá Kalunga, ligada aos ancestrais 

                                                             
23 O que passa a dramatizar, depois dos séculos XVIII e XIX, a fuga do povo egbá de guerras civis, e suas 
idas e vindas, dentre as quais refundam Ibadan e fundam Abeokutá no século XIX, cf. Anthony Adékòyà 
(1999). 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

56 
 

do outro lado do Atlântico, pode ser observado um aspecto do mundo ioruba 

interiorano. Segundo informante de M. Drewal (op. cit.: 212; n. 13), os cristãos rezam 

para alcançar o Paraíso ao morrer e os especialistas oraculares iorubanos rezam para 

alcançar Olokun. Tal aspecto foi enfatizado por Augras (op. cit.) como a Grande Mãe 

Ancestral autossuficiente e que Narcimária Luz (2012: 144) descreve como “Iyami 

Agbá, representadas por grandes pássaros, grandes peixes, cujas penas e escamas 

simbolizam filhos, que se despregam do corpo materno (...)”. O mesmo aspecto arcaico 

de Iemanjá é notado por Teresinha Bernardo (2003: 65-6) quando descreve relato em 

que, no final de um festival nigeriano Geledés em honra às Awon Iyami, é oferecido um 

presente ao rio Ogun. Conforme M. Drewal (op. cit.: 177-78), essa força vital e poder 

feminino arcaico das ancestrais são reconhecidos, em termos humanos, nas mulheres 

mais velhas, em sacerdotisas, em mercadoras ricas e nas que detêm títulos de prestígio 

em organizações tradicionais, todas afetuosamente chamadas “nossas mães” (awon iya 

wa). Ancestralidade e poder femininos reconhecidos na maternagem, cujas 

representações têm forte afinidade com o ambiente aquático, inclusive em termos de 

riqueza. 

Verger (op. cit.: 302) também encontrou Iemanjá em Porto Novo (atual Benim), 

na década de 50, com os orikis: “Velha, ela faz voltar o marido que viajou” e “Aquela 

que se enfeita sozinha”, atributos bem próximos do amplo culto da costa brasileira, 

relacionados às oferendas para proteção dos pescadores. Curiosamente, no restante da 

costa do Golfo do Benim, a visão tão extensiva de uma senhora das águas foi 

adquirindo outro nome, de Mami Wata, que é a tradução de Mãe d’Água em inglês 

pidgin. 

Dessa região, Nicolau Parés (op. cit.: 37) menciona o remoto panteão aquático 

da área vodum (dos povos adjá-ewé e gbe-falante) de intenso contato entre diversas 

etnias (incluindo iorubas) que, como o congo-angola, contribuiu com o imaginário afro-

brasileiro. Parés (op. cit.: 81) inclusive define os oriundos dessa área interétnica e aqui 

chamados “jeje” como “os povos litorâneos da área vodum, especialmente aqueles 

localizados na região de Porto Novo” na qual, como vimos, Iemanjá não era 

desconhecida. 

O autor (op. cit.: 329) chega a notar a simbiose jeje e angola como antiga 

interpenetração de práticas religiosas no Brasil e, portanto, estruturante das tradições 

afro-brasileiras, o que nos traz um terceiro fator de confluência. Esse jeje interétnico, 

incluindo as práticas iorubas carregadas para regiões litorâneas, vai confluir no 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

57 
 

Atlântico com as visões das “kiandas” para criar a contribuição das mães africanas à 

Mãe d’Água da costa brasileira e, por que não dizer, também de outros ambientes 

aquáticos. 

Nessa área vodum, o culto ao mar estava aparentemente ligado ao comércio com 

os europeus e suas vantagens econômicas (op. cit.: 279). Mas já havia, antes disso, 

divindades marinhas que eram provavelmente ligadas à subsistência, pois o povo local 

hula (ou popo) pescava em lagoa litoral e produzia sal, e as propagou ao navegar pela 

costa do golfo. Parés explica como estas alcançaram nosso território já em associação 

com um panteão do trovão. 

Delas, podem ser identificados seres femininos marinhos como Na-étè, “boa 

mãe de família, compraz-se nas águas calmas, antes da arrebentação”, casada com o 

deus marinho Hu24 de águas bravias e com uma grande prole; Sao seria “a sereia” 

(Verger, op. cit.: 539). Nas variantes, Naete pode ser casada com Agbe, seu irmão, este 

podendo virar uma divindade feminina fora do território hula (Parés, op. cit.: 283), 

forma como foi conhecida Abé na Casa das Minas no Maranhão, supostamente. 

Segundo informações recolhidas por Sérgio Ferretti (1985: 93, 121; 1989: 193), “Abé é 

a sereia” e “Dizem que Abé corresponde à Iemanjá dos nagô”. Ela podia aparecer 

carregando um estandarte azul bordado com as ondas do mar e com peixinhos brancos 

aplicados em determinadas ocasiões (Ferretti, 1985: 120; 136). Abé seria uma faceta 

feminina mais jovem da família de Quevioçô (das águas e dos astros), hóspede na Casa 

das Minas cujo dono seria o vodum rei Zomadonu (op. cit.: 93; 106) - “Abé é também 

vodum dos astros, é como um cometa, uma estrela caída nas águas do mar” (op. cit.: 

120). Ferretti ainda registrou uma vodunsi (dançante) de Abé chamada Vita (op. cit.: 97) 

e outra, Justina (1989: 193). 

Mas Iemanjá também, de certa forma, pode ser identificada com Naé, ancestral 

da nobre família Davice, dona da Casa das Minas, pela sua função (Ferretti, 1985: 95): 

“Nochê Naé é a chefe das tobossi. Na Casa de Nagô, onde antigamente também havia 

tobossi, a chefe delas é Iemanjá”. Acrescenta-se uma memória da Casa de Nagô, com a 

qual a Casa das Minas mantinha relações, inclusive um ritual de encontro (op. cit.: 98): 

“Iemanjá é a chefe delas e tem convento de meninas. Dudu ainda lembra de uma cantiga 

delas que dizia que todas são guerreiras no mar”. Interessante notar que um dos nomes 

                                                             
24 Nina Rodrigues menciona um vodu chamado Wu (o mar), confundido com o orixá correspondente 
Olokun, cultuado nos terreiros jeje de Salvador e também a divindade marinha Nati, menos conhecida (cf. 
Parés, op.cit.: 289). 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

58 
 

dessas tobossi de nagô era “Iemanjazinha da falange de Iemanjá” (idem, nota 8). Possuir 

tobossi significaria prerrogativa de passar a iniciação adiante por tê-la completa, 

segundo o autor, sendo as tobossis exclusivamente femininas. 

Na Casa das Minas, Naê era considerada a mais velha de todos voduns, que 

toma as decisões e que não baixa em dançante. Na mesma família de Naê, encontra-se 

Naedona, menos antiga que parece corresponder à primeira, e que talvez seja Naeté, a 

“deusa daomeana do mar” (op. cit.: 104). Por sua vez, na família de Quevioçô, Naitê, 

Anaité ou Deguesina, “a Lua”, corresponderia a Naé25 do lado de Quevioçô, “e dizem 

que por isso as filhas de Quevioçô também podem ter tobossi” (op. cit.: 117). 

Cossard (2014: 66-7) afirmou que “Agbé (ou Naité) cuida do mar e de todas as 

águas”, sendo que ambas seriam voduns Tô (tovoduns, da água) da família de 

Heviossôs. Com trajes azuis e carregando “abebé”, Agbé se definiria como vodum dos 

astros e Naité como ligada às águas salgadas, segundo Cossard, que busca entender a 

síntese das tradições de candomblé brasileiras congo-angola, jeje e ketu. 

Se em São Luís é possível rastrear a “sereia” na tradição vodum, em Salvador e 

no Recôncavo a concepção é um pouco diferenciada, tanto que gaiaku Luíza chegou a 

afirmar a ausência de voduns femininos no jeje (cf. Parés, op. cit.: 290). Parés também 

nota o processo de crescente ausência de voduns dançantes de divindades marinhas na 

Bahia (ao que parece, a maioria com uma roupagem masculina) e justifica pela 

agregação e justaposição de Iemanjá (op. cit.: 291): “O orixá masculino Olokum, a 

divindade do mar nagô na área de Ijebu Awori e Egbado, como seus pares jejes, 

também perdeu importância na Bahia para a feminina Iemanjá, divindade do rio Ogun, 

originalmente cultuada pelos Egba de Abeokutá, que gradualmente virou a divindade do 

mar mais importante no Brasil”. 

No caso das tobossis, segundo Parés (op. cit.: 353) seriam “divindades infantis e 

femininas” ligadas à linhagem de reis das águas (daí meninas princesas), de onde 

proviria Zomadonu, na etnografia de Ferretti, onde sua peculiaridade seria baseada na 

origem nobre específica da fundadora da casa. Na Bahia, Parés (idem) verificou outra 

tradução, as “entidades espirituais” femininas de Aziri Tobosi (ou Tobosi Aziri) e Aziri 

Kaia (ou Tobosi Akaia), a primeira associada às águas doces e profundas, “comparada, 

mas não identificada” com Oxum; e a segunda normalmente associada à Iemanjá e às 

águas salgadas – com seu interessante nome de Kaia, onde Parés (op. cit.: 364: n. 97) vê 

                                                             
25 Posteriormente, Ferretti (1989: 186) amplia o leque de correspondências possíveis, principalmente de 
Naê/é, a mais iabás nagôs e às Awon Iyami. Naiadona estaria mais relacionada à família real. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

59 
 

uma indicação da “interpenetração jeje-angola”. Porém, novamente gaiaku Luíza viria 

informar que Aziri Tobosi se relacionaria com a água tanto doce como salgada e vestiria 

atributos de Iemanjá - a cor branca e as contas de cristal e de prata, bem semelhante à 

Naé na Casa das Minas (Ferretti, 1985: 102). Já Cossard (op. cit.: idem) fala em contas 

amarelas para caracterizar “Aziri e Tobossi”, que seriam “voduns tô (do mar). A 

primeira, a mais velha, pertence ao fundo do mar, (...) a segunda é mais nova (...)”. 

Parés propõe uma origem da tobosi baiana mais pretérita, localizada no vodum da área 

agonli do lago Azili (próximo da região Mahi), Azili Tobo, depois apropriado no culto 

real de Abomey, podendo ter tido uma natureza feminina já no Benim. Para o autor, 

Azili se feminiza mais na Bahia – ao que parece, conforme tobosi se agrega ao nome - 

enquanto seria masculino na Casa das Minas (op. cit.: 353) – Ferretti (op. cit.: 113) situa 

o vodum masculino Azili/e na família hóspede de Dambirá. 

Merece atenção um aspecto bastante particular do Golfo do Benim, Mami Wata, 

hoje reconhecida como grande mãe das águas em alguns países cujos grupos étnicos 

exportaram suas concepções de divindades para cá, como Benim, Nigéria (abarcando 

etnias não iorubas), República Democrática do Congo (mais recentemente). Mami Wata 

tornou-se um termo genérico, desenvolvido na época do tráfico transatlântico (século 

XV ao XX) de aspectos maternais aquáticos divinizados, que alcançou as Américas, de 

que se ouve falar mesmo em épocas recuadas (século XVIII) como Watra Mama no 

Suriname, vinda da costa do Benim. Mami Wata resumiria uma tradição de culto 

transcultural a uma Mãe d’Água, basicamente nominada com a tradução literal de Mãe 

d’Água (“sereia”), ou com sinônimo de espécie de animal sirênio, tanto na África 

quanto nas Américas, podendo ser usada no plural, como Kianda. Iemanjá é considerada 

uma tradução de Mami Wata por aqui, que guarda enorme semelhança com nossa Mãe 

d’Água. 

Henry Drewal (2017) analisou o que sua representação veio agregando para se 

tornar a atual Mami Wata: desde espíritos jinn “em forma de sereia” da África 

subsaariana dos séculos X e XI, passando por cachimbos holandeses do século XVII 

comercializados na África com imagens europeias de sereias (reforçando a associação 

dos europeus com deidades marinhas), reunidas à antiga concepção da composição 

animal-humano como expressão da transformação no transe, isso somado à iconografia 

de serpentes constelando a ideia africana de sua natureza aquática, chegando ao ícone 

primário dessa síntese, por sua vez, baseado no retrato do século XIX de uma 

encantadora de serpentes samoana, usado para divulgação de seu espetáculo (portanto já 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

60 
 

exotizado pelos europeus), que reaparece esculpido num enfeite de cabeça como espírito 

do delta do Niger em 1901 e que caiu no gosto africano. O contato africano com grande 

reprodução de imagens sagradas hindus deu seu toque final no significado e expansão 

de Mami Wata.  

A imagem de Mami Wata cristalizou-se como mulher negra de longos cabelos 

ondulados e volumosos, enrolada numa serpente (que a protege e ela controla), muito 

sensual, por vezes com cauda de peixe ou serpente. Muitos desses atributos chegaram 

ao Brasil (ou já o habitavam, como a Cobra Grande), mas tiveram menor expressão e 

nosso ícone primário da representação mais popular de Mãe d’Água tornou-se a pintura 

da moça branca de cabelos escorridos (que não chegam a ser uma sugestão de aspecto 

indígena26) saindo do mar na forma humana, com a lua e os astros igualmente 

representados. Curiosamente, nosso ícone tem a postura, de acordo com Catarina 

Labouré que a teria visto na capela em 1830, de Nossa Senhora das Graças e não da 

Senhora da Graça, considerada a primeira aparição mariana no Brasil à tupinambá 

Catarina Paraguaçu, que fundou seu santuário em 1535 no bairro da Graça em Salvador. 

Por visão em sonho, Paraguaçu teve a premonição confirmada de um naufrágio na 

costa, surgindo logo depois escultura mariana com o menino na praia, a mesma imagem 

do sonho. Interessante cogitar a interpenetração das duas senhoras na Iemanjá 

emblemática. Assim como, no batuque do Rio Grande do Sul, houve forte sobreposição 

da Senhora dos Navegantes, devoção provavelmente trazida dos Açores, de pelo menos 

desde o século XIX, que em 1951 já denominava cinco casas de “sociedades africanas” 

gêge ou nagô em Porto Alegre (a mais antiga de 1925), nitidamente associada à Iemanjá 

(Laytano, 1955; Labanca, op. cit.: 74). 

 

Personalidade da que preserva para sustentar 

 

Como vimos, a Mãe d’Água constela os temas da nutrição, prosperidade, 

navegação, jornada de volta pra casa no pós-morte, limpeza (cura), cosmética e atração. 

As propriedades do ambiente aquático personificadas dão expressão ao ser divinizado, 

que pode ser uma aparição ou se manifestar em possessão nos rituais afrorreligiosos. 

Quando incorporada se comporta de determinada maneira, usando os poderes dessa 

água ou disponibilizando seus dons, como as entidades da linha de Iemanjá (ou iaras), 

                                                             
26 A não ser numa imagem mais antiga com tranças (um tanto quanto nativo norte-americano), que não 
predominou. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

61 
 

repartidas entre as suas falanges na umbanda, sempre fazem a limpeza fluídica dos 

ambientes antes dos rituais ou desmancham trabalhos de feitiçaria (Labanca, op. cit.: 

67). A limpeza, relacionada às propriedades da água doce, se associa à cura e terapia, à 

higiene corporal e aos cuidados com a aparência (sempre lembrados nas oferendas de 

cosméticos e perfumes entregues às águas), o que pode ser resgatado na história do rio 

Ogun, em que o remédio de água e ervas faz surgir uma nascente, ou na linha dominante 

da água doce na Cura maranhense. A limpeza trazida pela água salgada encontra-se na 

concepção do omolocô de como a divindade detesta sujeira e a devolve nas ressacas 

marítimas (Labanca, op. cit.: 75), fúria semelhante à da cobra de Nzuzu, a sábia Mami 

Wata moçambicana. A água doce, considerada mais fecunda, com seus veios 

entremeados pelas terras faz cultivar alimentos, mas a água salgada também os provê, 

principalmente iguarias saborosas como o sal e nutritivas como crustáceos ou diferentes 

qualidades de peixes e fauna marinha. Na água doce, podem ser encontrados metais 

preciosos, evocando o domínio do ouro por Oxum, porém a amplidão marítima significa 

a riqueza do comércio, ferramentas e produtos raros ao alcance, assim como prováveis 

conquistadores, violência e grandes tesouros afundados. Amplidão traduzida como um 

além; travessia atlântica cuja sobrevivência pode ser encarada como um renascimento, 

cada oferenda de réplica de navio significando transição e passagem, de um estado a 

outro, de um mundo a outro, fazendo ressurgir o antigo tema da atração e da morte pelo 

movimento da água que suga e pode afogar sem jamais devolver, em seu zelo, o que 

levou. Água que serpenteia e traduz movimento contínuo: fluxo sobre a terra ou 

corrente marítima e o pulsar das marés. Embora centradas em sentidos mais imediatos, 

memórias e afazeres, essas atribuições atuam como um entrelaçamento poético, 

escapando de razões instrumentais e mercantilizações redutoras, que pauta diálogos e 

negociações entre as pessoas e a água, as quais, nessa perspectiva, não pertenceriam a 

naturezas diferentes. 

Mas é na maternidade nutridora e sustentadora que a Mãe d’Água traz seu 

cuidado preservacionista e no diálogo com essa faceta são encontradas soluções de 

sustentabilidade: as oferendas sendo feitas para estar em sintonia com o comportamento 

errático da Mãe d’Água, que traduz as mudanças climáticas, para compreender sua 

sovinice alternada com generosidade, demonstrando que é preciso respeitar os ritmos 

dos ciclos da água para não esgotar seus recursos. Não apenas através das ofertas, a 

comunicação também se realiza pela presença incorporada desse ser sujeito Mãe 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

62 
 

d’Água, que pode se distribuir integralmente, como num holograma, naqueles por ela 

escolhidos. 

Nas casas em que se realizam iniciações nas quais a divindade passa a definir 

traços de personalidade daqueles que vão lhe devotar um sacerdócio particular, estes são 

considerados seus filhos. Na década de 80, instaurou-se uma discussão sobre a 

personalidade desses iniciados em relação a seus inquices, voduns, porém usando mais 

a terminologia dos orixás, que descreveu um sistema popular de classificação de tipos 

psicológicos (Cossard, 1969/1981; Lépine, 1981; Augras, 1983; Béniste, 1997/2002; 

1999/2016) da qual Márcio Goldman (1985/1987) percebeu projeções da concepção 

ocidental de indivíduo e na qual Rita Segato (1989), apesar de notar uma concepção de 

“eu” peculiar a esses cultos, não encontrou muita diferença em relação aos estereótipos 

ocidentais de comportamento masculino e feminino tal como apresentados na literatura 

psicológica – fazendo mais diferença o como estes transitam para os cultos. 

Mesmo com projeções ditas ocidentais dos que procuraram sistematizar essas 

classificações afrorreligiosas, isso demonstra muito mais como essas concepções foram 

e vão sendo formadas, historicamente desde o primeiro contato, em constante diálogo 

com a sociedade dominante. São indicações e pontuações de um sistema múltiplo, 

dinâmico e agregador que revelam como é concebida a personalidade de cada divindade 

e como o tipo da Mãe d’Água pode ser abordado com mais intimidade e de forma 

encarnada na vida cotidiana. 

Destes autores, há descrição da personalidade da Mãe d’Água recolhida de seus 

informantes. Iemanjá e Oxum, sempre recorrentes nas correspondências com voduns e 

inquices das águas, teriam características semelhantes que podem ser relacionadas ao 

comportamento das águas e que, como vimos, configurou-se como materno e feminino 

na formação transatlântica da Mãe d’Água. Claude Lépine (op. cit.: 19-20) identifica 

nas águas, de modo geral, fecundidade, riqueza, feminilidade e maternidade, assim 

como Cossard (op. cit.: 133) descreve tendências maternais e instabilidade. Para Augras 

(op. cit. 166; 159), Iemanjá é mãe das cabeças (não biológica, mas ligada à feitura da 

cabeça, mais da ordem do espírito), das origens e potencialidades; Oxum seria grande 

dama da fecundidade e menstruação, da gestação biológica, das crianças de colo e do 

ouro. José Béniste (1999/2016) destaca no tipo Iemanjá a esposa e mãe zelosa até de 

filhos estranhos e nota a dependência de Oxum. Nessa amostra, características negativas 

coincidem, como o ardil, a falsidade, a chantagem emocional, a mudança de humor 

repentina. Porém, Oxum teria menos seriedade, sendo mais descuidada, dependente e 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

63 
 

meiga, marcando uma diferença quase que geracional com Iemanjá, tida como mais 

madura. O cuidado materno, que nos interessa particularmente, seria diferenciado, 

Iemanjá vista como adotiva e educadora (Lépine, op. cit.: 19-20), Oxum como 

progenitora – similar ao binômio provisório das águas salgadas que nutrem e da água 

doce que faz germinar:  

 

As filhas de Yémánjá, aliás, são muito mais mães do que esposas, 
mostrando-se bastante independentes em relação aos homens, 
maridos, amantes ou pais. Entretanto os seus sentimentos maternais 
exprimem-se antes no zelo e no amor com que se dedicam à educação 
de crianças que podem até não ser delas, do que dando à luz 
numerosos rebentos. 

 

Houve inversão nos cultos xangô da tradição nagô de Recife, sendo Oxum 

considerada mãe de criação e provedora por excelência e Iemanjá, cujo caráter 

manifestaria aversão, geralmente não completamente expressada dentro dos cultos, nos 

informantes (Segato, op. cit.: 75), seria a procriadora biológica (op. cit.: 81), a qual, por 

ser mãe nesse sentido, seria menos feminina e também mais inibida, polida, distante, 

desinteressada dos outros, mesmo apática, ligada a formalidades e ao apelo dos 

privilégios27. A antipatia por ela, negação do fundamento natural da relação materna, 

revelaria a importância secundária dos laços de sangue no xangô. 

Não é impossível especular vários porquês dessa atribuição de frieza e polidez, 

talvez um aspecto outro que foi elevado à quase frigidez, contaminado por projeções 

ocidentais na formação da Mãe d’Água, que a sexy Mami Wata não conheceu, por 

exemplo. Margaret Drewal (op. cit.: 188) relatou um costume tradicional ligado à 

amamentação, domínio específico da Iemanjá iorubana, em que as mulheres a realizam 

por longo período, podendo chegar a três anos, durante o qual elas praticam abstinência 

sexual e são consideradas ritualmente puras. Segundo seu informante, se uma mulher 

tiver outro filho no próximo ano depois de dar à luz, é chamada “prostituta”, por não ter 

alimentado bem o filho anterior. Nessa concepção, amamentar se tornou uma metáfora 

de poder espiritual e iconicamente representada naquela sociedade, segundo a autora. 

Esse aspecto nos chegou como a mãe que nutre e precisa ser poupada, e por isso precisa 

haver evitações cíclicas ou locais (que lembram a história sobre tomar à força e as 

conseqüentes proibições de “arrenegar” do povo d’água, bem como as punições de 

                                                             
27 Uma faceta mais popularizada de Iemanjá em Recife tem um lado provedor, com a Panela de Iemanjá, 
cf. relato de Raul Lody (1995: 71) do cortejo à praia do Pina. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

64 
 

Kianda) para poder continuar provendo o sustento. A mãe que restringe seus recursos e 

procriação – sendo possível uma significação já não mais atrelada à sexualidade - para 

continuar nos sustentando pode ser considerada zelosa, como Olokunsu/Elusu ciumenta 

de seus peixes ou como no conto “O Pescador Teimoso”, história ouvida no terreiro por 

Mãe Beata de Yemonjá (1997), punido pela ganância de pegar mais do que devia. Ao 

poupar a Mãe, é possível encontrar a face amável de Kianda e seus banquetes. Ao 

mesmo tempo, é preciso respeitar a autonomia da Mãe d’Água em seus domínios, 

enquanto ela nos nutre e “amamenta”. A autonomia que se define como característica 

masculina nos xangôs é vista como aspecto de Iemanjá fora desse campo (segundo 

Lépine, Augras, Béniste), como no conto “O Balaio de Água” (Mãe Beata, op. cit.) em 

que a autoridade miraculosa de Iemanjá chega a atuar como uma proteção frente ao 

marido agressor, de forma semelhante ao descrito por Segato (op. cit.: 87) para uma 

filha protegida por Oxalá. 

Não apenas quando são geradas proteções, essa autonomia também precisa ser 

aceita se as águas mudam repentinamente (o que é interpretado como características 

negativas da personalidade na amostra do estereótipo) ou passam por grandes ciclos que 

podem carregar destruições, mas que se fazem necessários de outras perspectivas nem 

sempre humanamente compreensíveis: aprender a sintonia para não causar desastres 

desnecessários e aumentar os ciclos em que se preservam a abundância e sua 

distribuição, sensibilizando-se para a existência da Mãe d’Água. 

 

Referências Bibliográficas 

 

ADÉKÒYÀ, O. Anthony. Yorùbá: tradição oral e história. São Paulo: Terceira 

Margem, 1999. 

 

AGOSTINHO, Pedro. Mitos e outras narrativas Kamayurá. Salvador: EDUFBA, 2009. 

 

AUGRAS, Monique. “De Iya Mi a Pombagira: Transformações e Símbolos da Libido”. 

In MOURA, Eugênio Marcondes de (org). Candomblé religião do corpo e da alma: 

tipos psicológicos nas religiões afro-brasileiras. Rio de Janeiro: Pallas, 1989/2000. 

 

______ O Duplo e a Metamorfose. Petrópolis: Vozes, 1983. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

65 
 

 

BASTIDE, Roger, 1971. As Religiões Africanas no Brasil, vol. 2. São Paulo: Livraria 

Pioneira; Editora da Universidade de São Paulo, 1960/1971. 

 

BÉNISTE, José. Jogo de Búzios: um encontro com o desconhecido. Rio de Janeiro: 

Bertrand Brasil, 1999/2016. 

 

_____ Òrun – Àiyé: o encontro de dois mundos: o sistema de relacionamento nagô-

yorubá entre o céu e a Terra. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1997/2002. 

 

_____ As Águas de Oxalá. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2001. 

 

BERNARDO, Teresinha. “Mulheres das Águas e da Terra”. In: Negras, mulheres e 

mães: lembranças de Olga de Alaketu. Rio de Janeiro: Pallas, 2003. 

  

CARVALHO, Silvana Capua. Narrativas da ancestralidade: o mito feminino das águas 

em Mia Couto. Curitiba: Appris, 2015. 

 

CASCUDO, Luis da Câmara. “Ipupiaras, botos e mães d’água”. In Geografia dos Mitos 

Brasileiros. São Paulo: Global, 2002. 

 

“Sereias de Angola”. In Made in Africa. São Paulo: Global Editora, 1965/2015. 

 

CASTRO, Yeda Pessoa de. Os Falares Africanos na Interação Social do Brasil 

Colônia. Salvador: UFBA, 1980. 

 

CAVALCANTI-SCHIEL, Helena Moreira. “As organizações triádicas existem? O caso 

dos Ijoi Karajá”. In RODRIGUES, Aryon D.; CABRAL, Ana S. A. C. (orgs). Línguas e 

Culturas Macro-Jê. Brasília: Editora Universidade de Brasília: Finatec, 2007. 

 

COSSARD, Gisèle Omindarewá. Awó: o mistério dos orixás. Rio de Janeiro: Pallas, 

2006/2014. 

______ “A Filha-de-Santo”. In MOURA, Carlos Eugênio Marcondes de (org.). 

Olóòrìsà – escritos sobre a religião dos orixás. São Paulo: Ágora, 1969/1981. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

66 
 

 

DESCOLA, Philippe. “O Espelho das Águas”. In: As Lanças do Crepúsculo. São Paulo: 

Cosac Naify, 2006. 

 

Divindades do congo-angola. 5.0 Principais divindades que chegaram ao Brasil, 

17/09/2008. Disponível em http://mbanzakongo.blogspot.com.br/2008/09/divindades-

do-congo-angola.html. Acessado em 20/10/2017. 

 

DREWAL, Henry John. “Beauteous Beast: The Water Deity Mami Wata in Africa”. 

In: Mittman, Asa Simon, ed.; Dendle, Peter J. The Ashgate Research Companion to 

Monsters and the Monstrous. Routledge, 2017. 

 

______ (curador). Fowler Museum (UCLA). Exposição Mami Wata: Arts for Water 

Spirits in Africa and the African Atlantic World, 06/04-10/08/2008. Smithsonian 

National Museum of African Art. Exposição Mami Wata: Arts for Water Spirits in 

Africa and Its Diasporas, 01/04-26/07/2009. Disponível em 

https://africa.si.edu/exhibits/mamiwata/intro.html. Acessado em 13/10/2017. 

 

DREWAL, Margareth T. Yoruba ritual: performers, play, agency. Bloomington; 

Indianapolis: Indiana University Press, 1992. 

 

ELLIS, Alfred Burton. “Minor Gods”. In The Yoruba-Speaking Peoples of The Slave-

Coast of The West Africa, Chapman and Hall, 1894. Scanned at sacred-texts.com, 

december, 1999. Disponível em: http://www.sacred-texts.com/afr/yor/yor04.htm 

 

FERRETTI, Mundicarmo. “O caboclo na Mina Maranhense”. In: De segunda a 

domingo, etnografia de um mercado coberto. Mina, uma religião de origem africana. 

São Luís: SIOGE, 1985. 

 

FERRETTI, Sérgio Figueiredo. “Voduns da Casa das Minas”. In MOURA, Carlos 

Eugênio Marcondes de. Meu Sinal está no teu corpo. São Paulo: EDICON/EDUSP, 

1989. 

______ Querebentan de Zomadonu: etnografia da Casa das Minas. São Luís: 

EDUFMA, 1985. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

67 
 

 

GOLDMAN, Márcio. “A construção ritual da pessoa: a possessão no Candomblé”. In 

MOURA, Carlos Eugênio Marcondes de (org.). Candomblé Desvendando Identidades. 

São Paulo: EMW Editores, 1985/1987. 

 

GONZAGA, Amilton Vitorino. Conflitos em territórios quilombolas: algumas dicas 

para o enfrentamento do racismo ambiental. 2017. Dissertação. Mestrado Profissional 

em Sustentabilidade junto a Povos e Terras Tradicionais. Centro de Desenvolvimento 

Sustentável da Universidade de Brasília, Brasília, 2017. 

 

LABANCA, João Ângelo. “Iemanjá na Umbanda”; “Iemanjá no Rio de Janeiro”. In: 

SELJAN, Zora. Iemanjá mãe dos orixás. São Paulo: Ed. Afro-Brasileira, 1973, p. 67-

77; p. 53-62. 

 

LANDES, Ruth. A cidade das mulheres. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2002. 

 

LAYTANO, Dante de. Festa de Nossa Senhora dos Navegantes: Estudo de uma 

tradição das populações Afro-Brasileiras de Pôrto Alegre. Porto Alegre: Edição da 

Comissão Estadual de Folclore do Rio Grande do Sul, vol. 6, 1955. 

 

LEPINE, Claude. “Os Estereótipos da personalidade no candomblé nagô”. In MOURA, 

Carlos Eugênio Marcondes de (org.). Olóòrìsà – escritos sobre a religião dos orixás. 

São Paulo: Ágora, 1981. 

 

LODY, Raul. Atlas Afro-Brasileiro: cultura popular. Salvador: Edições Maianga, 2006. 

_____ “Panela de Iemanjá”. In O povo do santo: religião, história e cultura dos orixás, 

voduns, inquices e caboclos. Rio de Janeiro: Pallas, 1995. 

 

LUZ, Narcimária do Patrocínio. Itapuã da ancestralidade africano-brasileira. Salvador: 

EDUFBA, 2012. 

 

MCKENZIE, Peter R. O culto aos òrìsà entre os yoruba: algumas notas marginais 

relativas a sua cosmologia e a seus conceitos de divindade. In: MOURA, Carlos 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

68 
 

Eugênio Marcondes de (org.). Candomblé Desvendando Identidades. São Paulo: EMW 

Editores, 1976/1987. 

 

MENDES, Nisa. Cérimonia tradicional em Angola para apaziguar Kianda em troca de 

boa faina, 27/07/2013. Disponível em: 

http://noticias.sapo.pt/internacional/artigo/cerimonia-tradicional-em-angola-para-

apaziguar-a-kianda-em-troca-de-boa-faina_16456456.html. Acessado em 20/10/2017. 

 

MOREIRA, Aderbal. “Natureza, Morada dos Orixás”. In LARKIN, Elisa (org.). 

Guerreiras de natureza: mulher negra, religiosidade e ambiente. São Paulo: Selo 

Negro, 2008. (Sankofa: matrizes africanas da cultura brasileira; 3). 

 

MOTA, Lúcio T.; NOELLI, Francisco S.; SILVA, Fabíola. “Pãri: Armadilha de Pesca 

Utilizada pelos Índios Kaingang no Sul do Brasil”. Universidade e Sociedade, Revista 

de Divulgação Científica e Cultural da Universidade Estadual de Maringá, ano 11, n. 

15, p. 21-5, dez. 1996. 

 

MOURA, Carlos Eugênio Marcondes de (org.). Candomblé Desvendando Identidades. 

São Paulo: EMW Editores, 1987. 

 

MUNANGA, Kabengele. Origens africanas do Brasil contemporâneo: histórias, 

línguas, culturas e civilizações. São Paulo: Global, 2009. 

 

MUNDURUKU, Daniel. A Sabedoria das Águas. São Paulo: Global, 2004. 

 

NEVES, Alexandre Gomes. “Câmara Cascudo e Oscar Ribas: Diálogos no Atlântico”. 

Revista Crioula. São Paulo, Pós-Graduação da Área de Estudos Comparados de 

Literaturas de Língua Portuguesa do Departamento de Letras Clássicas e Vernáculas da 

Universidade de São Paulo (ECLLP-DLCV-USP), número 4, novembro 2008. 

Disponível em http://www.revistas.usp.br/crioula/article/view/54047 

 

NOGUEIRA, Nelson Mateus (Tateto Nepanji). O Moxicongo nas Minas Gerais: raízes 

e tradição. Belo Horizonte: Cabana Senhora da Glória, 2017. No prelo. 

 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

69 
 

PARADISO, Silvio Ruiz. “A diáspora de Maria: relações sincréticas e culturais entre 

Nossa Senhora, Kianda e Nzuzu em O outro pé da sereia, de Mia Couto”. Revista 

Uniletras. Ponta Grossa, Universidade Estadual de Ponta Grossa, v. 33, n. 2, p. 253-

267, jul./dez. 2011. 

 

PARÉS, Luis Nicolau. A formação do Candomblé: história e ritual da nação jeje na 

Bahia. Campinas: Editora da UNICAMP, 2006. 

 

QUERINO, Manuel. “A Festa de Mãe D’Água”. In: Costumes Africanos no Brasil. Rio 

de Janeiro, 1938, p.: 60. 

 

RACHID, Jamil. “Iemanjá Mãe dos Orixás”. In: SELJAN, Zora. Iemanjá mãe dos 

orixás. São Paulo: Ed. Afro-Brasileira, 1973. 

 

RIBEIRO, Fernando. Kianda, 28/03/2006. Disponível em  

http://amateriadotempo.blogspot.com.br/2006/03/kianda.html. Acessado em 

20/10/2017. 

 

RODRIGUÉ, Maria das Graças de Santana. Orí Àpéré Ó: o ritual das águas de Oxalá. 

São Paulo: Summus, 2001. 

 

RODRIGUES, Nina. Os Africanos no Brasil. São Paulo: Ed. Nacional. Brasília: Ed. 

Universidade de Brasília, 1988. 

 

Saki as the source of river Ogun, 13/02/2014. Plataforma Placesarchive. Postado por 

Eliezer. Disponível em:  http://placesarchive.blogspot.com.br/2014/02/saki-as-source-

of-river-ogun.html. Acessado em 30/10/2017. 

 

SANTANA, Esmeraldo Emetério de. “Nação-Angola”. In: Encontro de nações-de-

candomblé. Salvador: Ianamá; CEAO; UFBA, 1984. 

 

SANTOS, Deoscoredes M. dos. Axé Opô Afonjá (Notícia Histórica de um Terreiro de 

Santo da Bahia). Rio de Janeiro: Instituto Brasileiro de Estudos Afro-Asiáticos, 1962. 

 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

70 
 

SEGATO, Rita Laura. “Inventando a Natureza: Família, Sexo e Gênero no Xangô do 

Recife”. In MOURA, Carlos Eugênio Marcondes de (org.). Meu Sinal está no teu 

corpo. São Paulo: EDICON/EDUSP, 1989. 

 

SELJAN, Zora A. O. Iemanjá mãe dos orixás. São Paulo: Ed. Afro-Brasileira, 1973. 

 

SILVA, Sérgio Baptista da. “Dualismo e cosmologia Kaingang: o xamã e o domínio da 

floresta”. Horizontes Antropológicos, vol 8, n. 18, Porto Alegre, dez. 2002. 

Disponível em: http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-

71832002000200009 

 

TAVARES, Odorico. Bahia imagens da terra e do povo. Rio de Janeiro: Edições de 

Ouro, 1967. 

 

TOMORI, Lola. Origin of IbadanLand. Disponível em 

http://macosconsultancy.com/Ibadan.html. Acessado em 01/11/2017. 

 

TUKANO, Álvaro. O Mundo Tukano Antes dos Brancos. Um Mestre Tukano, vol. I. 

Brasília: INCTI/UnB/CNPq, 2017. 

 

VERGER, Pierre F. Notas sobre o Culto aos Orixás e Voduns na Bahia de Todos os 

Santos, no Brasil, e na Antiga Costa dos Escravos, na África. São Paulo: Editora da 

Universidade de São Paulo, 1957/1999. 

 

WENGER, Susanne. The Sacred Groves of Oshogbo. Neuhofen an der Krems: Kontra 

Punkt, 1990. 

 

YEMONJA, Mãe Beata de. Caroço de Dendê: a sabedoria dos terreiros: como 

ialorixás e babalorixás passam conhecimentos a seus filhos. Rio de Janeiro: Pallas, 

1997. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

71 
 

SEU CANGIRA, DEIXA A GIRA GIRAR: A CABULA 

CAPIXABA E SEUS VESTÍGIOS EM MINAS GERAIS 

 

Guilherme Dantas Nogueira1 

Nilo Sérgio Nogueira2 

 

Resumo: Buscamos promover com o presente artigo um resgate da Cabula, religião 
afro-capixaba, antiga – a primeira a ganhar nome próprio a partir dos heterogêneos 
Calundus coloniais – e de culto aparentemente descontinuado no Brasil hodierno. 
Assim, a partir de bibliografia especializada e de informações coletadas com um 
religioso iniciado na Cabula – o pai de santo capixaba Tateto Nepanji, buscamos 
descrever os principais aspectos de seu culto e crença. Em seguida, apresentamos alguns 
vestígios de práticas cabulistas ainda presentes em rituais angoleiros praticados em 
Minas Gerais, onde pai Nepanji se radica. Os vestígios da Cabula apontam ainda para a 
força e continuidade de uma linguagem ritual angoleira, que sobrevive no Brasil desde 
os tempos dos primeiros Calundus coloniais. 
 

Palavras-chave: Cabula; Calundu; Macumba; Umbanda; Quimbanda. 

 

Apresentação 

 

 As religiosidades afro-brasileiras fazem parte de processos sociais de longa 

duração, que deram nomes a diferentes religiões desde que os primeiros africanos 

aportaram escravizados no Brasil Colônia. Igualmente, dado à vasta demanda pelo 

trabalho dessas pessoas ao longo dos mais de 300 anos de escravidão oficial, africanos 

foram direcionados para as mais diversas regiões do país. Em todas, sempre com suas 

idiossincrasias e mais ou menos influenciados por religiosidades indígenas e pelo 

catolicismo português colonial, vêm desde a sua chegada cultuando seus deuses e 

praticando seus rituais. 

                                                
1 Doutorando em Sociologia, pela Universidade de Brasília, orientado pela professora doutora Tânia Mara 
Campos de Almeida. Pesquisador com bolsa sanduíche na Universidad Autónoma Metropolitana – 
Xochimilco (México), sob orientação do professor doutor Mario Rufer. Integrante do Calundu – Grupo de 
Estudos sobre Religiões Afro-Brasileiras. Tata Kambondo da Cabana Senhora da Glória – Nzo Kuna 
Nkos’i. Bolsista da CAPES / Doutorado Sanduíche / Processo no. 88881.135828/2016-01. 
guidantasnog@gmail.com.  
2 Administrador com larga experiência em Gestão Social e Pública. Foi Assessor técnico da Secretaria de 
Políticas para as Comunidades Tradicionais da Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade Racial 
da Presidência da República – SEPPIR-PR, tendo se responsabilizado pela articulação de políticas 
públicas para terreiros. Tata Kivonda da Cabana Senhora da Glória – Nzo Kuna Nkos’i. 
n.nogueira1@gmail.com.  



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

72 
 

 Sob a égide de todo este processo histórico, variadas religiões afro-orientadas 

foram formadas no Brasil e muitas dessas são amplamente praticadas no presente. As 

mais conhecidas são a Umbanda e o Candomblé, do Nordeste ao Sul e os variados 

Tambores de Mina, no Maranhão e região Norte. As religiões afro-brasileiras hodiernas, 

contudo, não foram as primeiras que por aqui conhecemos. Pelo contrário, trazem 

heranças de suas precursoras, muitas das quais já quase esquecidas pelo passo da 

história contada. 

 Neste texto, enfocamos a Cabula, religião afro-capixaba, formada no Brasil 

Colônia e hoje em dia descontinuada e já pouco citada como parte da cultura religiosa 

deste país. Objetivamos aqui oferecer uma apresentação dessa religião e resgatar 

aspectos de como se estruturava, apresentando também alguns vestígios de seu culto 

que podem ser encontrados em Minas Gerais, particularmente no terreiro Cabana 

Senhora da Glória – Nzo Kuna Nkos’i, da capital Belo Horizonte, a partir do pai de 

santo capixaba Tateto Nepanji, provavelmente um dos últimos cabuleiros3 vivos. Ao 

que temos conhecimento, nenhum outro chefe de terreiro ou pai de santo nas Minas 

Gerais foi iniciado na Cabula ou, ainda, é oriundo do Espírito Santo. 

 Pai Nepanji foi iniciado na Cabula em Celina, distrito de Alegre/ES, quando 

tinha oito anos de idade, tendo tido como padrinho o senhor Joaquim Antônio da Silva. 

O termo “madrinha/padrinho” era dado à/o iniciador/a da/o neófita/o e a ela/e cabia 

ensinar e orientar a/o nova/o iniciada/o durante sua trajetória religiosa. Este trabalho não 

era completo, contudo, sem os conselhos oferecidos pelas entidades4 e guias espirituais 

que se incorporavam nas reuniões das/os cabulistas, prática que se remete à matriz 

centro-africana daquela religião. 

 Em sua vida, pai Nepanji sempre seguiu a seus guias espirituais, tendo, 

inclusive, mudado de hábitos, ocupações profissionais e mesmo de cidades inúmeras 

vezes por ordens dessas entidades. Foi assim que, orientado por diferentes entidades 

cabulistas, saiu do Espírito Santo, aos seus 16 anos (em 1946), para ir ao Rio de 

Janeiro/RJ aprender a Umbanda. Jamais, todavia, abandonou sua primeira religião – 

                                                
3 Praticantes da Cabula são por vezes mencionados como cabuleiros e, em outros momentos, como 
cabulistas. Consideramos ambos os termos corretos (surgem em revisões bibliográficas e da boca de 
religiosos) e, neste texto, fazemos uso indiscriminado dos dois. 
4 O termo entidade é de uso corrente na prática e na bibliografia afrorreligiosa, mas é sempre útil explicá-
lo. Em linhas gerais, remete-se aos espíritos de antepassados mortos que se incorporam nos terreiros das 
religiões afro-brasileiras. Várias são as entidades e, usualmente, são reconhecidas por grupos 
arquetípicos, como pretos/as velhos/as (espíritos de africanos/as escravizados/as no Brasil), caboclos/as 
(espíritos de índios/as brasileiros/as), pombajiras e exus (espíritos protetores de pessoas que viveram 
situação de rua e/ou de periferia urbana no Brasil), etc. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

73 
 

pelo contrário, absorveu novas práticas e ampliou seu leque de conhecimentos. Naquela 

cidade veio a conhecer sua esposa, com quem se mudou para Belo Horizonte/MG, 

justamente por orientação de uma preta velha da Cabula. 

Em fase já adulta de sua vida, residindo na capital mineira, pai Nepanji fundou o 

templo umbandista Cabana Senhora da Glória, onde, por ordem de Pai Guiné de 

Aruanda – seu preto velho e mentor espiritual do seu terreiro –, foi iniciado no 

Candomblé Angola pela mãe de santo baiana Oloiá, do terreiro soteropolitano Bate 

Folhinha. Com a iniciação candomblecista de pai Nepanji, o Candomblé se irmanou 

com a Umbanda – e o pai de santo acrescentou novos conhecimentos à sua formação 

religiosa – na Cabana Senhora da Glória, que ganhou mais um nome, em língua 

quiconga5: Nzo Kuna Nkos’i. 

A partir de sua chegada a Belo Horizonte/MG, pai Nepanji se tornou uma figura 

de grande importância para o contexto afrorreligioso de Minas Gerais. Além de seu 

terreiro ter sido o primeiro que se tem conhecimento a receber os fundamentos do 

Candomblé Angola naquela cidade e, pelas mãos do religioso, ter sido o local de 

iniciação de mais de uma centena de candomblecistas e umbandistas, o pai de santo foi 

fundador da Associação de Umbanda e Candomblé daquele estado, além de ser ativista 

pela afrorreligiosidade condecorado – dentre outros prêmios, recebeu o título de 

Cidadão Honorário e as chaves da cidade de Belo Horizonte/MG em 2007. A Cabana 

Senhora da Glória – Nzo Kuna Nkos’i possui, além disso, reconhecimento público-

estatal, da Câmara Municipal de Belo Horizonte, como local de preservação das 

tradições afro-brasileiras. Toda a trajetória do religioso e seus passos até o 

reconhecimento público como umbandista e candomblecista, contudo, iniciaram-se na 

Cabula de Celina, Alegre/ES, da qual pai Nepanji ainda guarda e respeita os preceitos. 

 Para levarmos a cabo o objetivo proposto neste artigo, precisamos explicitar 

nosso lugar de fala, que é, ao mesmo tempo, de estudiosos e ativistas pela 

afrorreligiosidade brasileira e de iniciados como ogans no Candomblé da Cabana 

Senhora da Glória – Nzo Kuna Nkos’i. Igualmente, somos filho e neto biológicos de pai 

Nepanji. Nossa pretensão, assim, no resgate e compreensão da Cabula é motivada por 

interesses acadêmicos, políticos e religiosos, mas também por intenção de resgate de 

uma história de família. E o vínculo familiar nos forneceu, ao longo de nossas vidas, 

                                                
5 O quicongo é uma língua africana, que era falada, em meio a outras, no antigo Reino do Congo. 
Pertence ao tronco linguístico banto. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

74 
 

acesso privilegiado à única referência viva da Cabula que temos conhecimento, que é 

pai Nepanji. 

 

Cabula – uma religião afro-capixaba 

 

 A Cabula foi uma religião afro-brasileira, de marcada matriz centro-africana – 

angoleira, portanto – que se estruturou no Brasil Colônia, na região do atual estado do 

Espírito Santo. Hoje em dia não há sinais claros de que ainda exista em sua forma 

original, embora o historiador Tiago Linhares Weber (2011) e a cientista social 

Cristiane Tramonte (2014) indiquem que ainda é praticada em alguns poucos terreiros 

de Santa Catarina. Tal prática se daria em um contexto de interações – ou coexistência – 

com a Umbanda, religião afro-brasileira hegemônica naquele estado (WEBER, 2011; 

TRAMONTE, 2014).  

O historiador Gerson Machado (2014) também informa que a Cabula teria sido 

conhecida por religiosos catarinenses, embora como nação candomblecista6. Esta 

classificação, cabe especularmos a partir de seu trabalho, pode decorrer de uma ênfase 

por parte de umbandistas locais que tiveram contato com a Cabula (que pode também 

não ser a mesma religião afro-capixaba), nas diferenças linguísticas e rituais desta para a 

Umbanda, e alguma semelhança ritual com o Candomblé Angola – sobretudo a 

incorporação de inquices7 ou outras divindades centro-africanas8. 

A mãe de santo Carmen Prisco (2012), por sua vez, informa que a Cabula foi 

formada como religião na Bahia e posteriormente chegou ao Sudeste – especificamente 

ao Espírito Santo, a Minas Gerais e ao Rio de Janeiro. Embora a palavra da religiosa 

tenha peso, não conhecemos dados ou outras fontes (mesmo relatos orais) que 

confirmem que este tenha sido o caminho da religião e não o inverso, como entendemos 

ser mais provável. Não encontramos, igualmente, outros registros que indiquem que a 

                                                
6 O autor apresenta uma nota do religioso José dos Lyrios de Lyra Telles, que teria feito esta classificação 
em texto para o jornal A Notícia, de 26 de setembro de1980. 
7 Diferentes das entidades, inquices são as divindades africanas cultuadas pelos candomblecistas 
angoleiros hodiernos. Originam-se, em maioria, do antigo Reino do Congo. São deuses não 
antropomorfizados – a não ser quando apresentados/conhecidos via sincretismo – sendo, pelo contrário, 
forças da natureza. 
8 Não se pode descartar a possibilidade de que as divindades máximas da Cabula capixaba não tenham 
sido aquelas originárias majoritariamente do Reino do Congo (os inquices), mas deuses de outra origem 
centro-africana, trazidos ao Brasil pela mesma via (tráfico negreiro) que inquices, voduns e orixás, e já 
não mais cultuados neste país. Relatos de antigos Calundus algumas vezes revelam reverências a 
divindades (ou grupos de divindades) que já não mais são conhecidas no Brasil, mas que no passado se 
assemelhavam em importância àquelas que ainda hoje são cultuadas. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

75 
 

Cabula tenha sido praticada em algum momento na Bahia, ainda que possivelmente 

algumas práticas rituais e conhecimentos tenham sido absorvidos por Calundus baianos. 

Há, contudo, um bairro da cidade de Salvador/BA que se chama Cabula, que junto a seu 

bairro vizinho Beiru foi formado a partir de remanescentes quilombolas adeptos a 

religiões afro-brasileiras. É o Candomblé, contudo, que é hodiernamente praticado 

naquele local. 

Os indícios bibliográficos que conhecemos dão conta da continuidade da Cabula 

em terras capixabas até a década de 1970 (OLIVEIRA, 2010) e chegamos a visitar um 

terreiro cabuleiro em funcionamento na década de 1980 em Vespasiano/MG – hoje 

fechado – que pai Nepanji confirma que praticava os ritos originais. O antropólogo 

Osvaldo Martins de Oliveira (2010), que realizou extensa pesquisa etnográfica em terras 

remanescentes de quilombo em Sapê do Norte/ES, encontrou e participou de rituais 

remanescentes das antigas tradições cabuleiras, bem como atesta a continuada crença 

dos descendentes quilombolas – ainda que sincretizada com o catolicismo popular – nas 

religiosidades angoleiras. 

A Cabula teria sido, conforme sugere o intelectual sambista Nei Lopes (2015), a 

primeira religião com processo de reprodução, dispersão e manutenção de suas 

características distintivas em longo prazo a surgir dos antigos e heterodoxos Calundus 

coloniais angoleiros. 

 O termo Calundu, devemos sempre reiterar, deve ser entendido em seu caráter 

afrorreligioso de duas maneiras: a mais antiga, como a primeira forma de se 

denominar/identificar a afrorreligiosidade no Brasil. Isto inclui sincretismos com 

tradições religiosas ameríndias e com o catolicismo colonial português. Ou seja, 

denomina-se Calundu – e acresce-se o adjetivo “colonial” – a todo processo 

afrorreligioso identificável no Brasil da época da colonização portuguesa, seja ele de 

matriz centro-africana (Calundus coloniais angoleiros) ou oeste-africana (Calundus 

coloniais jêjes ou, mais raramente, iorubanos) (SOUZA, 2002; SILVA, 2005; 

SILVEIRA, 2006). A segunda maneira, mais recente, se estende a todas as religiões 

afro-brasileiras, antigas e atuais, estas estruturadas sobre as bases daquelas. Todas são, 

portanto, Calundus. Esta acepção ganha sentido para as Ciências Sociais sobretudo a 

partir dos trabalhos da historiadora Laura de Mello e Souza (2002) e do antropólogo 

Renato da Silveira (2006). É este o sentido recuperado pelo Calundu – Grupo de 

Estudos sobre Religiões Afro-Brasileiras (ALMEIDA, 2017), bem como é assim que a 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

76 
 

Cabula é caracterizada a partir do trabalho de Lopes (2015): como a primeira variação 

de Calundu a ganhar nome próprio. 

 Quase secreta, o trabalho mais antigo e ao mesmo tempo o único registro de 

caráter etnográfico sobre um ritual cabuleiro de que se tem conhecimento é o do bispo 

católico Dom João Batista Corrêa Nery, resgatado e publicado na primeira metade do 

século XX pelo médico eugenista maranhense Raimundo Nina Rodrigues (1933/2010). 

Como representante oficial oitocentista da Igreja Católica, o objetivo de D. Nery não era 

enaltecer o ritual observado, mas documentá-lo como manifestação religiosa popular, 

“estranha”, “prejudicial”, uma “tremenda anomalia”, “charlatanismo”, “atrasada e 

africana”, que existia em sua paróquia. Nina Rodrigues (1933/2010), por sua vez, a 

partir do relato, interpreta a Cabula como uma “instituição religiosa africana sob vestes 

católicas” (NINA RODRIGUES, 1933/2010, p. 281).  

A reprodução de todo o texto de D. Nery, transcrito por Nina Rodrigues 

(1933/2010), é desnecessária e tornaria este artigo demasiado longo e moroso. Por outro 

lado, interessa dizer, inicialmente, que se trata de descrição que lembra aquela de um 

ritual para caboclos, umbandista ou juremeiro, com iniciação de adeptos, realizado na 

natureza (dentro de uma mata). Com efeito, o linguista Francisco Cláudio Alves 

Marques (2017) indica que, em sua estrutura, a Cabula guardava muitas semelhanças 

com a Umbanda e outras tradições religiosas angoleiras. Alguns detalhes, não obstante, 

chamam a atenção no texto do bispo e revelam características marcantes da Cabula, que 

enumeramos a seguir. Nos termos transcritos (citados sempre entre aspas) mantivemos a 

grafia do autor (possivelmente Nina Rodrigues), mas o texto corrido é formado a partir 

da nossa interpretação:  

 

 era uma forma religiosa estruturada e fortemente hierarquizada, com reuniões 

que mais frequentemente eram realizadas dentro de matas – em templos a céu 

aberto chamados “camucites” – mas que também podiam acontecer em casas de 

culto, onde os adeptos se reuniam e, sempre juntos, caminhavam para a mata;  

 essas reuniões tinham o nome de mesas, sendo duas as mais comuns: Mesa de 

Santa Bárbara e Mesa de Santa Maria. Uma terceira mesa, de Cosme e Damião, 

toma procedência em termos de direção sobre as outras duas e suas subdivisões 

(que levavam os mesmos nomes), contudo, seu acesso é mais restrito e sua 

ocorrência menor; 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

77 
 

 o termo mesa era também usado para designar altar. Assim, cobertas por panos 

brancos, as mesas recebiam objetos rituais e velas, que eram acesas em 

homenagem a entidades espirituais e divindades africanas; 

 os rituais recebem o nome de “engira”, sendo cada um liderado por um homem, 

chamado de “enbanda”. O líder recebe o auxílio de outros homens, chamados 

“cambônes”. A assistência se divide entre iniciados, os “camanás” e não 

iniciados, os “caialós” – que, durante um ritual, podem vir a se iniciar, tornando-

se filhos de santo do “enbanda” e auxiliados/afilhados de outro homem que será 

chamado de “padrinho”; 

 os rituais eram executados com bastante cuidado, atendendo a regras específicas 

sobre seu desenrolar. Havia extenso uso de cantigas, velas, defumações e pemba 

em pó. A língua ritual, por sua vez, era uma mescla de português (com 

corruptelas), com idiomas do tronco linguístico banto; 

 durante os rituais havia a incorporação de espíritos que podem ser entendidos 

como caboclos. Essas entidades eram chamadas de “tatás”. Havia também a 

incorporação de divindades, que eram chamados de “baculos” – não fica claro 

no texto se os “baculos” eram os mesmos inquices ainda cultuados no 

Candomblé Angola ou outras divindades9; 

 o objetivo das “engiras” era, além do louvor, o recebimento da proteção dos 

“tatás”, para o que a capacidade de incorporação era necessária.  

 

Segundo o teólogo e padre Valdeli Carvalho da Costa (1987), que fez um 

trabalho extenso de análise do ritual descrito por D. Nery, bem como teve acesso 

privilegiado a outros textos com referências sobre a Cabula, havia nesta também a 

incorporação de pretos-velhos, pombajiras e exus (os mesmos que hoje em dia 

frequentam terreiros de Umbanda e Quimbanda). Estas eram combinadas com a 

invocação e eventual incorporação de “baculos” (COSTA, 1987; LOPES, 2015). 

Costa (1987) afirma que havia também, tal como nas posteriores Macumba 

carioca (religião que para o autor é em muitos aspectos semelhante e herdeira da 

Cabula), Umbanda e Quimbanda (conforme Costa – e posteriormente também indicado 

pela antropóloga Diana Brown, 1994 – herdeiras da Macumba carioca), atendimentos à 

assistência pelas entidades incorporadas. Esse fato não foi apontado no relato 

                                                
9 Outra possibilidade é que a palavra “baculo” ainda exista em alguns Candomblés Angola como 
“bacuro”, termo que identifica ancestrais memoráveis que devem ser cultuados. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

78 
 

etnográfico de D. Nery e atesta para o fato de que a Cabula era, tal como essas três 

religiões posteriores, um culto assistencialista. Isto aproxima a religião não só dessas 

outras três, mas também da maior parte dos Calundus coloniais descritos por Souza 

(2002) e Silveira (2006), que tinham objetivo de louvor, mas também de acolhimento, 

cuidado e cura do povo negro escravizado e/ou marginalizado no Brasil. Calundus 

coloniais, mais adiante, também atraíam pessoas brancas, marginalizadas ou não, que 

buscavam o auxílio das/os religiosas/os para suas diversas aflições, em uma época em 

que o Brasil ainda não possuía instituições como a medicina moderna (SILVEIRA, 

2006; BASTIDE, 1971). O mesmo, segundo Costa (1987), também ocorria na Cabula. 

Ainda no que tange a este caráter de assistência ao público e cura, Lopes (2015) 

chama a atenção para os aspectos mágicos da Cabula (que são aqueles atraentes para o 

público neófito): 

 

Segundo a crença dos cabulistas, um embanda forte e bem preparado 
era sempre dotado de poderes além dos naturais: poderia encontrar 
objetos perdidos; descobrir causas de doenças; conseguir boas caçadas 
e lavouras férteis; evitar a detonação de armas de fogo; abrir portas, 
malas ou gavetas trancadas, a menos que elas estivessem fechadas 
com tramela, porque a cruz que se formava quebraria o seu poder. Um 
bom embanda, segundo se dizia, podia até fazer chover. 
Também as ervas, bem usadas por um embanda, podiam, além de 
curar, enfraquecer, enlouquecer ou eliminar um inimigo. Uma 
garrafada bem preparada, além de curar os males do corpo, poderia 
fazer, desfazer, impedir ou favorecer noivados e casamentos; levar a 
alguém fortuna ou miséria. 
Nos trabalhos mais “fortes”, realizados na sexta-feira da Paixão e na 
noite de São João, de preferência debaixo de uma figueira ou 
gameleira, que são árvores de grande poder. Nele, nunca poderiam 
faltar marafo (cachaça), pemba (pó branco) e fundanga (pólvora). 
Além do marafo, a água de rio, convenientemente aspergida, era, para 
os cabulistas, remédio adequado para neutralizar quase todos os tipos 
de influência (LOPES, 2015, p. 92). 

 

Concordamos com Costa (1987) na observação de que os relatos sobre a Cabula 

apresentam grandes semelhanças com giras umbandistas e quimbandistas – e mesmo 

com relatos da antiga Macumba carioca, encontrados, dentre outros, no texto do 

jornalista João do Rio (1906/2006). E ambas Umbanda e Quimbanda – mesmo a 

variação chamada de “branca”10 da Umbanda – possuem como matriz afrorreligiosa a 

                                                
10 Umbanda branca é aquela que foi iniciada em Niterói/RJ no início do século XX e se popularizou a 
partir do médium Zélio de Morais, originalmente kardecista e pertencente à classe média. Para muitos 
religiosos este é o marco fundador da Umbanda, mesmo embora seus rituais – e mesmo a palavra 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

79 
 

Macumba carioca (BROWN, 1994). A antropóloga Mariana Mendes de Moura (2012), 

a partir de pesquisa bibliográfica, é enfática e classifica a Cabula como forma religiosa 

que influenciou diretamente a formação da Umbanda – o que a autora também concorda 

ter se dado via Macumba carioca. Com efeito, a constatação das semelhanças – dentre 

vários outros indícios – aponta para o fato de que há no Brasil um longo e contínuo 

processo afrorreligioso de matriz angoleira, claramente identificável em diferentes 

religiões hodiernas. Este serviu a nomear variadas religiões afro-brasileiras ao longo dos 

mais de 450 anos de submissão negra no Brasil, a exemplo dos heterodoxos Calundus 

coloniais e das mais estruturadas Cabula, Macumba, Umbanda, Quimbanda e 

Candomblé Angola.  

Do ponto de vista sociológico há inegáveis ganhos em se nomear e categorizar 

cada uma dessas religiões. Para citar um ganho, a nomeação das religiões ajuda a 

classificar e contextualizar o local e processos sociais com que estiveram relacionadas 

em sua formação. Do ponto de vista de iniciados angoleiros, contudo, são as 

semelhanças e a continuidade que chamam mais a atenção, ainda que existam diferenças 

entre rituais e suas execuções, ou ainda na compreensão de determinadas práticas e 

crenças religiosas.  

Ainda sobre aspectos do culto da Cabula, pai Nepanji destaca um elemento 

central, que é o uso da água. Esta seria sempre colocada no centro das mesas, sobre a 

toalha branca, e tinha a função de fluidificar o local de culto, emanando boas energias. 

Pai Guiné de Aruanda também nos informou em uma conversa sobre a importância da 

água na Cabula. Em sua explicação, enfática, a Cabula era uma religião praticada 

especificamente com o uso da água. No relato de D. Nery (NINA RODRIGUES, 

1933/2010), por sua vez, a água também aparece como elemento central da mesa, mas 

de forma representada (não há citação de copos de água, mas há representações de 

“baculos” da água). Pai Guiné também destaca um outro aspecto, de interesse histórico: 

o ponto riscado, importante na Umbanda e sobretudo no Omolocô, é um conhecimento 

que advém da Cabula. 

Outro aspecto do relato etnográfico de D. Nery (NINA RODRIGUES, 

1933/2010) chama a atenção, mas não por uma descrição, ao contrário por sua ausência 

no registro: a presença de mulheres nos ritos. Possuímos comprovação factual de que 

estas estavam presentes na Cabula: a mãe de pai Nepanji, nossa avó/bisavó biológica 

                                                                                                                                          
“umbanda” – já existissem anteriormente em terreiros de Macumba carioca, frequentados por pessoas 
negras e de menor poder aquisitivo (BROWN, 1994). 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

80 
 

Regina Nogueira, era cabuleira iniciada e incorporava Mãe Felisbina, a entidade que 

veio a influenciar profundamente a história de nossa família e, a partir de pai Nepanji, 

da Umbanda e do Candomblé Angola praticados em Minas Gerais. Foi Mãe Felisbina a 

preta velha mencionada anteriormente, que – por meio de uma carta que dizia que 

“novos horizontes” se abririam – indicou (por interpretação da carta) que pai Nepanji se 

mudasse para Belo Horizonte/MG. Além disso, foi vó Regina – junto a seu marido, vô 

Antônio Nogueira, também cabuleiro – que percebeu os primeiros sinais de 

mediunidade em pai Nepanji e, confirmando sua percepção com entidades, levou-o para 

que fosse iniciado na Cabula. 

Oliveira (2010) também mostra em um relato a participação de mulheres nas 

crenças e cultos da Cabula, com claro domínio ritual e de fundamentos afrorreligiosos. 

Segundo história comunitária que registrou em Sapê do Norte/ES, na década de 1970 a 

população quilombola vinha sendo expulsa de suas terras por fazendeiros monocultores 

de eucalipto associados ao aparato opressor do Estado e a um tenente aposentado do 

exército, conhecido como Tenente Merçon. No caso mais dramático, um mestre 

quilombola da brincadeira do Boi, juntamente com a sua esposa que estava de 

resguardo, foi expulso violentamente de sua casa pelo fazendeiro José Upa e seus 

capangas. A residência foi incendiada e uma cerca – antes inexistente em toda a terra 

quilombola – foi construída no local. O casal buscou guarida junto a seus parentes, que 

se revoltaram com o caso e arrancaram e queimaram a cerca introduzida pelo fazendeiro 

na terra. Em consequência disso, 

 

os revoltosos, a maior parte dos homens de Linharinho, foram presos 
por vários dias pela polícia de Conceição da Barra, tendo suas crianças 
passado necessidades alimentícias e fome. Suas mulheres invocaram 
as divindades religiosas – orixás e santos – para que a justiça fosse 
feita e, segundo suas crenças, um interventor externo (Nelson 
Cordeiro) fora guiado pelas divindades e apareceu na cidade para 
retirar os quilombolas da prisão (OLIVEIRA, 2010, p. 64). 

 

Além dessas evidências, lembramos que a presença feminina nas religiões afro-

brasileiras vem sendo uma constante desde os primeiros Calundus coloniais. Inclusive, 

conforme os historiadores Shuma Schumaher e Érico Vital Brazil (2013), foram 

historicamente as mulheres negras que guardaram e lideraram a reprodução das 

tradições afrorreligiosas no Brasil, pelo que sua ausência na Cabula seria uma exceção 

quase impossível. Sua não citação por D. Nery, portanto, aproxima-se mais de uma 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

81 
 

discriminação de gênero11 do que de uma possibilidade histórica. Com efeito, ainda que 

o “enbanda” observado/conhecido via relatos pelo bispo tenha sido homem, é 

igualmente possível que em outras ocasiões – ou naquela mesma – fosse uma mulher. 

No que tange ao caráter quase secreto da Cabula, chamada por D. Nery (NINA 

RODRIGUES, 1933/2010, p. 281) de “misteriosa”, cabe um comentário analítico. 

Aquele bispo informa sobre o voto de segredo dos adeptos, que se quebrado poderia 

resultar em “pena de morte pelo envenenamento” (idem, p.282). Embora poucos estudos 

tenham sido feitos ao longo do tempo sobre a Cabula e mesmo que o relato etnográfico 

de D. Nery seja o único existente, a ideia de punição via assassinato para adeptos que 

quebrassem o segredo parece exagerada. Devemos ponderar que em todas as religiões 

afro-brasileiras há elementos considerados como segredos de culto. Aliás, os mesmos 

existem também no catolicismo e em numerosas outras religiões. Por isso, 

questionamentos sobre diferentes aspectos dos cultos feitos ao longo do tempo por 

interessados (mais ou menos bem-intencionados) e pesquisadores historicamente 

receberam respostas evasivas ou deliberadamente falsas, tais como a mais 

frequentemente registrada pelo padre Étienne Brazil (1912), ao questionar calunduzeiros 

baianos sobre aspectos de suas religiões: “deus o sabe”.  

Guardar segredo se trata não só de preceito afrorreligioso – pelo que todos 

juramos guardar segredos vários ao nos iniciarmos – quanto também de estratégia de 

defesa contra a nunca interrompida colonização de nossos seres e saberes. Brazil (1912) 

interpretou que os afrorreligiosos (todos negros) eram intelectualmente inferiores, 

ignorantes, e por isso não sabiam nada de suas próprias religiões. Ironicamente, o padre 

é que foi enganado – e assim freado em um possível ímpeto catequista/colonizador – 

não só por seus entrevistados, mas por sua própria pretensão de superioridade. E, 

claramente, o bispo D. Nery também. 

O preceito do segredo, portanto, não é incomum a religiões afro-brasileiras e não 

há surpresa em que seja encontrado também na Cabula. Pai Nepanji, inclusive, guarda 

segredo sobre os rituais até hoje, ainda que seja o único cabulista que conhecemos vivo 

e que não esteja ou jamais tenha estado sobre risco iminente de “envenenamento”. Um 

segredo em particular que guarda nos faz também questionar outra parte do relato de D. 

Nery, em que o bispo afirma que “caialós” eram iniciados na Cabula sempre por um 

“enbanda” e um padrinho (dois iniciadores para um novo religioso). Ocorre que o ritual 

                                                
11 No que tange a gênero, aqui sempre nos referimos a sexo biológico, mas, mesmo sem problematizar 
neste texto, não ignoramos outras importantes complexidades presentes nessa categoria. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

82 
 

de iniciação da Cabula, pelo preceito do segredo, não é/foi jamais pormenorizado ou 

minimamente descrito por qualquer cabulista que tenhamos tido notícia. No caso de pai 

Nepanji, o seu padrinho Joaquim Antonio da Silva era o líder (conhecido como 

presidente) do grupo (chamado de fraternidade) a que pertencia, não tendo nunca nos 

sido revelado pelo afilhado se o padrinho era o “enbanda”, se tal religioso existia no 

grupo ou mesmo se, minimamente, participou de sua iniciação. Para todos os efeitos, 

portanto, dentro do que sabemos, o senhor Joaquim foi o padrinho e o “enbanda” de pai 

Nepanji (um iniciador para um novo religioso) – e do grupo de cabulistas que se reunia 

por volta da década de 1930 em Celina, Alegre/ES. Havia mais membros na 

fraternidade cabuleira, porém, até onde conta pai Nepanji, sempre mantendo suas 

reservas e segredos, quem liderava todos os rituais era o senhor Joaquim.  

Sobre a ausência de outros relatos etnográficos – e com este ponto finalizando a 

questão do segredo na Cabula – é possível ainda especularmos que os mesmos não 

existem também pela mesma razão que memórias de Calundus coloniais são pouco 

conhecidas: o racismo reinante da formação social brasileira, que sempre influenciou a 

construção da história colonial/moderna deste país, mormente pouco interessada nas 

presenças africana e indígena (NOGUEIRA, 2017). 

 Costa (1987) e Oliveira (2010) apresentam em seus relatos um último aspecto da 

Cabula que não pode ser ignorado, ainda que não possa igualmente ser mensurado: a 

existência de sincretismo – surgido talvez já no século XX – com tradições oeste-

africanas. A palavra orixá, por exemplo, é de origem iorubana e não angoleira, e aparece 

no texto de Oliveira (2010) indicando divindades cultuadas. Orixás, portanto, só podem 

estar presentes em um culto afrorreligioso de matriz centro-africana, como a Cabula ou 

mesmo a Umbanda, via sincretismo. Isso, contudo, não é estranho ao universo 

angoleiro-brasileiro, ou mesmo ao universo oeste-africano-brasileiro. Ao passo que a 

África é um continente enorme e diferentes tradições religiosas podem ser definidas 

como características e originárias/indicadoras de uma determinada região e/ou etnia 

(ainda que também com eventuais sincretismos), no Brasil o povo africano escravizado 

foi deliberadamente misturado. Por esta razão, não há purismos afrorreligiosos. 

Também se mesclaram tradições e crenças – tanto oeste-africanas com centro-africanas 

quanto, igualmente, no sentido oposto. 

Em sua forma original, que mais se aproxima do relato etnográfico de D. Nery e 

das várias outras referências que até aqui citamos, não há mais indícios da existência da 

Cabula. Lopes (2015) enfaticamente afirma que ela apenas existe no presente como 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

83 
 

nome de um toque de atabaque do Candomblé Angola. Oliveira (2010) informa que, em 

Sapê do Norte/ES, apenas alguns rituais e crenças sobrevivem. Pai Guiné de Aruanda 

também fala da Cabula no passado, como uma religião que existia na região em que 

cresceu Tateto Nepanji. Este, por sua vez, não conduz “engiras” e desconhece a 

existência de terreiros cabuleiros abertos no presente, “camucites” pelas matas do país 

ou mesmo outros/as cabulistas vivos/as.  

A presença da Cabula em Santa Catarina, finalmente, carece de ser analisada 

mais pormenorizadamente, pois, apesar da informação sobre a existência de alguns 

“poucos terreiros” (WEBER, 2011; TRAMONTE, 2014), não há indicações de que 

pratiquem a forma original da religião – a informação bibliográfica é igualmente 

incompleta e inconclusiva. Vestígios da Cabula, todavia, ainda existem e compõem o 

universo afrorreligioso brasileiro. No próximo item nos ocuparemos de identificar 

alguns em Minas Gerais. 

 

Vestígios da Cabula – sutilezas que remanescem em Minas Gerais 

 

 A Cabula foi uma religião afro-capixaba, mas sua existência em sua forma 

original não se restringiu apenas àquele estado. Em Minas Gerais é ainda hoje possível 

encontrarmos vissungos, “cantos afro-brasileiros cantados [...] em diversas situações da 

vida cotidiana” (SAMPAIO, 2009, p. 7) que revelam, em suas palavras, forte presença 

da religião – ainda que não haja mais adeptos. Conforme indica a linguista Neide Freitas 

Aparecida Sampaio (2009), a Cabula era praticada em quilombos da região de São João 

da Chapada/MG, onde os vissungos são ainda ensinados entre gerações de 

afrodescendentes. 

 As reminiscências da religião via palavras e cantigas nos ajudam a encontrar 

suas continuidades nas religiões afro-brasileiras hodiernas. Com efeito, a etnolinguista 

Yeda Pessoa Castro (2009, p. 69) nos ensina que “a língua viva de um povo é o 

testemunho vivo mais antigo da história povo”. Justamente por isso, “os dados obtidos 

no domínio da língua, da religião e das tradições orais no Brasil revelaram a presença 

banto como a mais antiga e superior em número e em distribuição geográfica no 

território brasileiro por mais de três séculos consecutivos” dentre todos os africanos que 

aqui aportaram. Com efeito, para além dos vissungos, Castro (2009) informa que as 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

84 
 

influências de línguas de raiz banta se espalharam por todo o português brasileiro, 

testemunhando, assim, a vasta presença dos centro-africanos neste país. 

 É por meio de palavras cantadas nos vissungos documentados por Sampaio 

(2009) que o termo “mbanda”, ou “imbanda”, o mesmo que o “enbanda” de D. Nery – 

e com ele todo o respeito ensejado pelo/a líder afrorreligioso/a – ainda se faz presente 

em São João da Chapada/MG. Naquela terra quilombola, era o/a “mbanda” que 

ordenava a “angira”, “ongira” ou “congira”, a mesma “engira” relatada por D. Nery, 

ou, em português, a reunião da Cabula. 

 Conforme Costa (1987), a “engira” permanece viva na reunião de caráter 

semelhante que ocorre na Umbanda e na Quimbanda sob o nome aportuguesado de 

“gira”. Ainda segundo o autor, o termo também se refere ao fato de que a cerimônia 

umbandista pode ocorrer em forma de um círculo de adeptos em movimento (formação, 

portanto, que gira) ou ao fato de que iniciados podem entrar em transe girando círculos 

em torno do próprio corpo. Gira, neste caso, torna-se verbo e ganha o mesmo sentido da 

ação rodar. Girar, assim, é sinônimo de rodar e, igualmente, gira é o mesmo que roda. 

 Origem, significado e mutações da palavra à parte, a gira e o “enbanda”, sob o 

nome de “seu Cangira”, que possivelmente advém de “seu congira”, personificado 

ritualmente como mestre da gira, chefe dos ritos, estão ainda presentes em Belo 

Horizonte/MG, na Cabana Senhora da Glória – Nzo Kuna Nkos’i. São sempre 

lembrados nas sessões de Umbanda, quando cantamos o seguinte ponto (também 

famoso na música popular brasileira): 

 

“Meu pai veio de Aruanda 

E a nossa mãe é Iansã 

Meu pai veio de Aruanda 

E a nossa mãe é Iansã 

Seu Cangira deixa a gira girar 

Seu Cangira deixa a gira girar 

Seu Cangira deixa a gira girar 

Seu Cangira deixa a gira girar” 

 

 Não coincidentemente – tal coisa não existe em terreiros afrorreligiosos – em 

nossa casa o “seu Cangira” é um cabuleiro iniciado no Espírito Santo, em 1938, que, 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

85 
 

junto a Pai Guiné de Aruanda, a seu inquice e às suas demais entidades, ainda “deixa a 

gira girar” em Belo Horizonte/MG. 

 Para além da língua falada/cantada e de suas palavras, entre Calundus coloniais, 

Cabula, Macumba, Umbanda, Quimbanda e Candomblé Angola, também rituais foram 

passados (ainda que com eventuais mudanças e/ou ressignificações). Benzeções, usos de 

ervas, segredos da água e sopros de pemba, dentre outros, são elementos que compõem 

a linguagem ritual e o corpo de conhecimento dessas religiões, transmitidos entre 

gerações de iniciados. Assim, ao passo que Castro (2009) nos informa sobre a 

importância no idioma português brasileiro de signos de línguas bantas que atestam para 

a presença e herança cultural centro-africana, notamos que nos terreiros é a prática ritual 

– resguardada a importância da palavra e da oralidade – a principal forma de linguagem. 

É por meio dessa prática que atestamos para a continuidade e amplitude da herança 

afrorreligiosa angoleira presente em nosso país. Pedir ao “seu cangira” para que deixe 

“a gira girar” é, ademais de letra de cantiga, reza. Uma reza muito antiga, com tremendo 

significado ritual, que, ainda que com mudanças, migrou do Espírito Santo a Minas 

Gerais e segue em voga no Brasil desde os tempos de um dos nossos mais antigos 

Calundus: a Cabula. 

 Outro vestígio desta religião, de importância ímpar e estrutural para o 

Candomblé praticado na Cabana Senhora da Glória – Nzo Kuna Nkos’i, é o jogo de 

búzios de pai Nepanji. A mão de búzios do religioso – e com ela os próprios búzios – 

lhe foram dados por seu padrinho da Cabula, em 1948, em uma viagem que fez à sua 

terra natal. Na ocasião, o senhor Joaquim Antônio da Silva lhe disse que os búzios 

apenas deveriam ser usados quando pai Nepanji abrisse sua igreja, ao que este 

respondeu: “então nunca vou usar, pois não quero ser padre”. Anos depois, em 1961, 

quando fundou a Cabana Senhora da Glória – ainda antes de se iniciar no Candomblé – 

nosso pai de santo passou a jogar búzios. 

 A mão de búzios de Tateto Nepanji veio, alguns poucos anos depois, a chamar a 

atenção de sua mãe de santo candomblecista, a Mameto Oloiá. Ocorre que no 

Candomblé, de origem afro-baiana, com raras exceções, apenas é possível que uma 

pessoa receba a mão de búzios caso seja “feita no santo” (iniciada como rodante no 

Candomblé) – o que pai Nepanji não era em 1948. Seu jogo, todavia, dava os mesmos 

resultados do jogado por mãe Oloiá. Não era, portanto, uma fraude, na visão da 

candomblecista. Apesar da surpresa da mãe de santo, há uma explicação sociológica 

para isso (igualmente há explicações afrorreligiosas): Cabula e Candomblé são religiões 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

86 
 

distintas, que se formaram em diferentes regiões do Brasil, mas que dividem matrizes 

centro-africana e ameríndia, das quais herdaram práticas rituais e conhecimentos 

semelhantes. É, assim, perfeitamente possível que uma mesma prática, com os mesmos 

objetivos, seja significada e ritualmente trabalhada de formas distintas em cada uma das 

religiões, acumulando idiossincrasias, mas sem prejuízo para a manutenção dos dois 

corpos de conhecimentos, cada um em seu contexto. 

 A presença do jogo de búzios nas duas religiões – que são angoleiras –, aliada à 

antiguidade da Cabula (formada anteriormente ao Candomblé ou à chegada de 

iorubanos em sua região de origem12), nos enseja também a questionar a noção de 

matriz iorubana deste oráculo (nesta visão, seria uma simplificação ou abrasileiramento 

do Oráculo de Ifá), presente em bibliografia mais específica sobre o Candomblé. À luz 

desse dado, somos levados a questionar se essa noção não seria mais uma formulação 

acadêmica embasada a partir da falsa ideia de “pureza nagô”, inaugurada por Nina 

Rodrigues (1933/2010) e acriticamente aceita por seus seguidores.  

 Há ainda um terceiro e forte vestígio da Cabula em Minas Gerais, que por vezes 

pode ser visto em giras umbandistas da Cabana Senhora da Glória – Nzo Kuna Nkos’i. 

Em sessões (assim são chamadas) muito especiais e raras, momentos após as consultas 

dadas por pretos velhos e caboclos, inquices se incorporam em seus filhos e dançam ao 

som de atabaques. Tais rituais são incomuns na Umbanda – sobretudo ao considerarmos 

que são inquices que “nasceram” a partir do Candomblé, sendo diferentes das 

divindades “orixás” mais comumente cultuadas na Umbanda – e se remetem à antiga 

Macumba carioca. Esta mesma que, conforme Costa (1987) e Lopes (2015), se formou a 

partir da herança cabuleira. 

 Pai Nepanji fundou a Cabana Senhora da Glória – Nzo Kuna Nkos’i em 1961 e 

se tornou pai de santo de centenas de candomblecistas em Minas Gerais, além de ter 

iniciado inúmeros umbandistas. Influenciou ainda mais comunidades de terreiros não 

filiadas ao seu próprio, por meio de seu longevo ativismo afrorreligioso. Muitos dos 

religiosos a quem passou ensinamentos abriram – ou, quando já abertos, incorporaram – 

seus próprios terreiros e passaram a reproduzir em suas casas os conhecimentos 

adquiridos com nosso “enbanda”. Vestígios da Cabula, portanto, sobrevivem 

                                                
12 É hodiernamente impossível afirmar com certeza a data em que a Cabula foi estruturada/fundada no 
Espírito Santo. Lopes (2015) indica que foi no século XIX, ao passo que D. Nery e Nina Rodrigues 
(1933/2010) sugerem, embora sem exatidão, que seria mais antiga. De qualquer forma, seja no século 
XIX ou antes, parece-nos seguro afirmar a partir de todas as referências aqui citadas que a Cabula se 
formou a partir de Calundus coloniais antes da chegada de iorubanos (ou da chegada de contingente 
relevante) no Espírito Santo, pelo que sua matriz é exclusivamente centro-africano-ameríndia. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

87 
 

ritualmente em terreiros umbandistas e candomblecistas mineiros, ainda que não 

identificados e sem requisitar mais o nome da religião afro-capixaba. 

 

Considerações finais 

 

 Buscamos neste artigo oferecer uma apresentação da Cabula e resgatar aspectos 

de como esta religião se estruturava no passado capixaba e em alguns locais para onde 

migrou, apresentando, igualmente, vestígios de seu culto que podem ser encontrados no 

presente, em Minas Gerais. Apresentamos a presença desses no terreiro de Candomblé e 

Umbanda Cabana Senhora da Glória – Nzo Kuna Nkos’i, em Belo Horizonte/MG, 

liderado pelo pai de santo Tateto Nepanji, afrorreligioso candomblecista, umbandista e 

iniciado na Cabula em Celina, Alegre/ES, em 1938. 

 Pai Nepanji acumulou em sua vida os conhecimentos de todas as religiões em 

que foi iniciado. Igualmente, iniciou a diversos filhos de santo tanto no Candomblé 

quanto na Umbanda durante os seus anos de prática religiosa em Belo Horizonte/MG, 

repassando conhecimentos angoleiros, pelo que, entendemos que seus ensinamentos e 

com eles a matriz cabulista, espalham-se por diversas casas filhas de seu terreiro. Além 

disso e independentemente da participação desse religioso, notamos que a Cabula 

sobrevive nas hodiernas Umbanda e Quimbanda – igualmente parece influenciar o 

Candomblé Angola, mesmo na Bahia – tendo chegado a elas por meio da Macumba 

carioca. Essas todas são religiões angoleiras, ou seja, religiões de matriz centro-africana 

e ameríndia, e apesar de receberem nomes diferentes e mesmo de terem sido formadas 

no Brasil a partir de distintos e específicos processos sociais, carregam heranças rituais 

comuns. Igualmente, influenciaram-se umas às outras ao longo de sua história no Brasil, 

dividindo inúmeros aspectos rituais comuns. 

 Chama a atenção do ponto de vista das Ciências Sociais, sobretudo das linhas de 

pesquisa que enfatizam estudos sobre linguagem, que a prática ritual angoleira constitui 

um idioma ritual, passado entre gerações de religiosos. Tal linguagem é um dos 

aspectos estruturantes da cultura religiosa angoleira no Brasil, uma cultura que se adapta 

e resiste a mais de 450 anos de subjugação e marginalização de africanos e 

afrodescendentes neste país. Não foi o objetivo deste trabalho explorar tal linguagem, 

que igualmente é guardada por segredo de religião, mas suas evidências dão testemunho 

da força da cultura centro-africana neste país. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

88 
 

 Mesmo com o esforço que fizemos para resgatar e apresentar a Cabula neste 

texto, entendemos que há mais aspectos desconhecidos sobre esta religião do que o que 

o panorama aqui passado possa tentar endereçar. Com efeito, este é um estudo sobre a 

Cabula que pretendeu ser mais generalista do que exaustivo. Outros trabalhos com a 

mesma temática são, assim, necessários para que a religião possa ser mais bem 

apresentada – mesmo para não iniciados, que dificilmente terão acesso a seus segredos. 

 

Referências bibliográficas 

 

ALMEIDA, Tânia Mara Campos. Apresentação. In: Revista Calundu – Gira 

Epstemológica. Brasília: Calundu – Grupo de Estudos sobre Religiões Afro-Brasileiras, 

2017, v. 1, n. 1, jan-jun. 

 

BASTIDE, Roger. As Religiões Africanas no Brasil: Contribuição a uma Sociologia da 

Interpenetração de Civilizações. São Paulo: Livraria Pioneira Editora, 1971. 

 

BRAZIL, Étienne. O fetichismo dos negros no Brazil. In: Revista do Instituto Histórico 

e Geográfico Brasileiro. Rio de Janeiro: RIHGB, 1912, Tomo LXXIV, Parte II, pp.  

193-260. 

 

BROWN, Diana. Umbanda: Religion and politics in urban Brazil. Nova York: 

Columbia University Press, 1994. 

 

CASTRO, Yeda Pessoa. A propósito do que dizem os Vissungos. In: SAMPAIO, Neide 

Freitas Aparecida. Vissungos: cantos afrodescendentes em Minas Gerais. Belo 

Horizonte: Edições Viva Voz, 2009.  

 

COSTA, Valdeli Carvalho. Cabula e Macumba. In: Síntese: Revista de Filosofia. Belo 

Horizonte: FAJE, 1987, v. 14, n. 41. 

 

JOÃO DO RIO. As religiões no Rio: apresentação de João Carlos Rodrigues. Rio de 

Janeiro: José Olímpio, 2006. Re-edição de texto de 1906. 

 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

89 
 

LOPES, Nei. Religiosidade na Diáspora: continuidade e permanência. In: SOUZA, R. 

Seminário Internacional Diversas Diversidades. Rio de Janeiro: Cead/UFF, 2015. 

 

MACHADO, Gerson. Mercado religioso e as denominações afro-brasileiras numa 

cidade catarinense. In: Revista Brasileira de História das Religiões. Maringá: UEM, 

2014, ano VI, n. 18, v. 6, jan-2014. 

 

MARQUES, Francisco Cláudio Alves. Algumas considerações sobre Umbanda e 

Candomblé no Brasil. In: Revista Contemplação. Passo Fundo: Faculdade João Paulo 

II, 2017, n. 15, pp. 82-89. 

 

MOURA, Mariana Mendes. A Umbanda em Salvador: memórias e considerações. In: 

Anais do III Encontro Baiano de Estudos em Cultura. Cachoeira: UFRB, 2012. 

 

NOGUEIRA, Guilherme Dantas. A história e seus outros: vida e narrativa de Nema. In: 

Anais do18º Congresso Brasileiro de Sociologia. Brasília: SBS, 2017. 

 

OLIVEIRA, Osvaldo Martins. Quilombos: memória social e metáforas dos conflitos 

comunidades do Sapê do Norte, Espírito Santo. In: ALMEIDA, A., MARIN, R., CID, 

R., MÜLLER, C., FARIAS JÚNIOR, E. (orgs.) Cadernos de Debates Nova Cartografia 

Social: Territórios Quilombolas e Conflitos. Manaus: UEA Edições, 2010. 

 

PRISCO, Carmen. As religiões de matriz Africana e a escola: guardiãs da herança 

cultural, memória e tradição africana. São Paulo: Ilè Asé e Instituto Oromilade, 2012. 

 

RODRIGUES, Raimundo Nina. Os Africanos no Brasil. Rio de Janeiro: Centro 

Edelstein de Pesquisas Sociais, 2010. Re-edição de texto de 1933. 

 

SAMPAIO, Neide Freitas Aparecida. Vissungos: cantos afrodescendentes em Minas 

Gerais. Belo Horizonte: Edições Viva Voz, 2009. 

 

SCHUMAHER, Shuma, BRAZIL, Érico Vital. Mulheres negras do Brasil. Edição 

condensada. Rio de Janeiro, SENAC Nacional, 2013. 

 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

90 
 

SILVA, Vagner Gonçalves. Candomblé e Umbanda: caminhos da devoção brasileira. 

São Paulo: Selo Negro Edições, 2005. 

 

SILVEIRA, Renato. O Candomblé da Barroquinha: processo de constituição do 

primeiro terreiro baiano de Keto. Salvador: Edições Maianga, 2006. 

 

SOUZA, Laura de Mello. Revisitando o calundu. In: GORENSTEIN, L., CARNEIRO, 

M. (Org.). Ensaios sobre a intolerância: Inquisição, Marranismo e Anti-Semitismo. São 

Paulo: Humanitas, 2002, p. 293-317.  

 

TRAMONTE, Cristiane. Religião, Resistência e História: construção e afirmação da 

umbanda em santa catarina. In: Mouseion – Revista do Museu e Arquivo Histórico La 

Salle. Canoas: UNILASALLE, 2014, ano 8, v. 17, n. 1. 

 

WEBER, Tiago Linhares. Ritual de Almas e Angola: do início aos novos paradigmas. 

In: Revista Santa Catarina em História. Florianópolis: UFSC, 2011, v. 5, n. 1. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

91 
 

PLANO NACIONAL DE LIBERDADE RELIGIOSA: OS 

POVOS DE TERREIRO E A CONSTRUÇÃO DO 

RACISMO RELIGIOSO 

 

Nathália Vince Esgalha Fernandes1 

Ariadne Moreira Basílio de Oliveira 2 

 

Resumo: A partir da análise do Plano Nacional de Liberdade Religiosa e de Promoção 
de Políticas Públicas para as Comunidades Tradicionais de Terreiro (PNCT) este artigo 
visa desenvolver os argumentos que permeiam a discussão do racismo religioso 
construído de forma inovadora nos argumentos que embasam o referido plano, assim 
como apresentar as possíveis causas e consequências de seu veto. 
 

Palavras-chave: Intolerância Religiosa, Racismo Religioso, Afrorreligiosidade, 

Religiões de Matriz Africana, Comunidades de Terreiro, Políticas Públicas. 

 

Introdução 

 

As religiões afro-brasileiras3, desde o tempo da colônia, mesmo em suas 

primeiras organizações quando ainda não estavam constituídas como religiões, mas sim 

como práticas e cultos, até os dias de hoje, sofrem com a discriminação e preconceito. 

Suas crenças, divindades e modos de vida estigmatizados e vitimados com diversos 

tipos de violência. Nos últimos meses os ataques dirigidos às mesmas, 

convencionalmente chamados de “intolerância religiosa”, repercutiram na mídia pela 

frequência e intensidade que vêm acontecendo em todos os estados no país. Esses 

episódios também vêm sendo apontados como “racismo religioso”, conceito ainda 

pouco discutido na academia, mas que já vêm sendo reivindicado pelos praticantes das 

religiões afro-brasileiras há alguns anos, compreendendo que o termo “intolerância 

                                                
1 Doutoranda em Ciências Sociais pelo Departamento de Estudos Latino Americanos (ELA) - 
Universidade de Brasília. Integrante do Calundu – Grupo de Estudos sobre Religiões Afro-Brasileiras. 
nathaliavef@gmail.com. 
2 Mestra em Direitos Humanos e Cidadania pela Universidade de Brasília. Integrante do Calundu – Grupo 
de Estudos sobre Religiões Afro-Brasileiras. 
3 Utilizaremos neste texto o termo religiões afro-brasileiras como sinônimo de religiões de matriz africana 
(termo oficial) pela compreensão das autoras de que essas religiões possuem um forte componente 
diaspórico que deve ser considerado em sua constituição.   



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

92 
 

religiosa” não seria suficiente para abarcar o fenômeno e as violências direcionadas a 

essas religiões. (OLIVEIRA, 2017; FERNANDES, 2017)  

A Constituição de 1988 assegura a todos o direito à livre prática religiosa, 

expresso no artigo quinto, incisos VI e VIII: 

VI -  é inviolável a liberdade de consciência e de crença, sendo 
assegurado o livre exercício dos cultos religiosos e garantida, na 
forma da lei, a proteção aos locais de culto e a suas liturgias; 

VIII -  ninguém será privado de direitos por motivo de crença religiosa 
ou de convicção filosófica ou política, salvo se as invocar para eximir-
se de obrigação legal a todos imposta e recusar-se a cumprir prestação 

alternativa, fixada em lei; (BRASIL, 1988) 

Contudo, as ações diretas do Estado para interferir neste cenário, promover a 

liberdade de culto e crença, e para proteger as Comunidades de Terreiro foram escassas 

desde o início da formação do nosso país. Durante a maior parte do período de 

construção de nosso país existiram leis que criminalizavam as religiões afro-brasileiras, 

como as que ainda hoje figuram no Código Penal nos artigos que criminalizam o 

charlatanismo e a prática de curandeirismo com os artigos 283 e 284, respectivamente. 

Foi especialmente a partir da criação da Secretaria Nacional de Políticas de Promoção 

da Igualdade Racial, em março de 2003, que houve uma maior atenção para a atuação e 

promoção de planos e políticas voltados à proteção à liberdade religiosa e a promoção 

de políticas públicas para as comunidades tradicionais de terreiro, onde a questão da 

intolerância religiosa e a introdução da reivindicação à nomenclatura “racismo 

religioso” para esses episódios foram discutidos em reuniões e documentos 

governamentais. Destacamos aqui a iniciativa realizada em 2009 na construção do Plano 

Nacional de Proteção à Liberdade Religiosa e de Promoção de Políticas Públicas para as 

Comunidades Tradicionais de Terreiro (PNCT). 

 O PNCT seria resultante de um conjunto de ações articuladas do Governo 

Federal, juntamente com representantes de religiões afro-brasileiras, com o intento de 

reunir um conjunto de medidas que fortalecessem o combate à intolerância religiosa. Os 

marcos legais em relação ao tema, tomando por base a Constituição Federal, acordos e 

convenções firmados pelo Brasil têm como objetivo de assegurar a efetivação dos 

direitos humanos e, especialmente, o direito à liberdade de consciência e de crença, 

além de apresentar diretrizes e estratégias de ação do Governo. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

93 
 

O Plano desenvolvia ações especialmente voltadas às Comunidades de Terreiro, 

por compreender que se tratam de comunidades culturalmente diferenciadas, com 

formas próprias de organização. No entanto o plano não foi lançado devido a um veto 

ministerial. Os motivos para o veto do mesmo refletem a recepção das críticas feitas 

pelos setores católicos e evangélicos cuja justificativa apontava a proteção mais 

direcionada ao seguimento das religiões afro-brasileiras. Além disso, as discussões que 

impulsionaram a construção do Plano Nacional de Proteção à Liberdade Religiosa 

tiveram como um de seus eixos o atrelamento do racismo à base da discriminação às 

religiões afro-brasileiras, o que também foi alvo de enfrentamentos e contrapontos.  

Este artigo, a partir do histórico da criação do Plano Nacional de Proteção à 

Liberdade Religiosa e de Promoção de Políticas Públicas para as Comunidades 

Tradicionais de Terreiro (PNCT), tem como objetivo desenvolver os argumentos que 

permeiam a discussão do racismo religioso na memória da criação deste documento 

institucional bem como analisar os motivos por trás do seu veto.  

Para isso, contaremos com uma primeira parte do artigo que trará a 

contextualização sobre o momento e as pessoas que construíram tal plano, assim como 

as discussões pertinentes a construção do mesmo. Em um segundo momento se discutirá 

a importância da nominação das discriminações sofridas pelas Comunidades de Terreiro 

como sendo expressões do racismo. Por fim, traremos o desfecho infeliz do Plano que 

foi vetado pela então Ministra da Casa Civil Dilma Rousseff e apontaremos as 

consequências de tal fim para a atual discussão sobre o termo racismo religioso. 

 

O PNCT 

 

O propósito desta parte do artigo, além de apresentar os antecedentes contidos 

no Plano vetado e explicitar o seu conteúdo, é aprofundar em algumas discussões, 

especialmente a questão do racismo religioso, em um material considerado avançado 

pelas autoras em termos de luta contra a intolerância religiosa.  

Após a criação da Secretaria Nacional de Políticas de Promoção da Igualdade 

Racial (SEPPIR), em 2003, diversas ações que envolviam a promoção de políticas 

públicas voltadas às comunidades tradicionais começam a serem fomentadas de maneira 

mais estruturadas e em conjunto com as ações de promoção de igualdade racial.  



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

94 
 

A I Conferência Nacional de Promoção da Igualdade Racial em 2005 foi 

fundamental para debater as particularidades das chamadas “comunidades tradicionais 

de terreiro” ou “comunidades de religiões de matriz africana”. No documento é 

reconhecido “o papel histórico e a contribuição que as religiões de matriz africana 

tiveram na formação da identidade e costumes do povo brasileiro, proporcionados pela 

chegada de milhares de africanos escravizados trazidos ao país” (BRASIL, 2005), 

considerando a importância do papel desenvolvido por essas comunidades no Brasil e 

reconhecendo a necessidade do endereçamento de políticas governamentais. O Relatório 

da CONAPIR diagnostica, com relação a essas comunidades, o imperativo de ações que 

combatam o preconceito e a discriminação em relação a religiões de matriz africana.  

Em 2007, dois novos instrumentos jurídicos surgem beneficiando estre grupo: A 

instituição da Política Nacional de Desenvolvimento Sustentável dos Povos e 

Comunidades Tradicionais através do Decreto 6.040/2007, que teve por objetivo 

“promover o desenvolvimento sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais” 

(BRASIL, 2007). Este foi o primeiro marco legal que garante direitos e reconhece a 

diversidade dos povos e comunidades tradicionais, para além dos povos indígenas e das 

comunidades quilombolas. E a ratificação da Convenção sobre a Proteção e Promoção 

da Diversidade das Expressões Culturais da Organização das Nações Unidas para a 

Educação, a Ciência e a Cultura (UNESCO), através do Decreto Presidencial 

6.177/2007. Esta abrange temas como o respeito à diversidade cultural e à liberdade de 

expressão das práticas tradicionais, e definições para a construção de políticas públicas 

destinadas a esses grupos (BRASIL, 2016). 

 Nesse contexto de criação de instrumentos normativos e políticas voltadas a 

povos e comunidades tradicionais, além do diagnóstico da dívida histórica do Estado 

brasileiro, e da análise da gravidade da intolerância, preconceito e a discriminação 

sofrida pelos praticantes das religiões de matriz africana é que se concebe o Plano 

Nacional de Proteção à Liberdade Religiosa e de Promoção de Políticas Públicas para as 

Comunidades Tradicionais de Terreiro (PNCT). 

Este plano, conforme explicitado, resultou de um conjunto de ações articuladas 

do Governo Federal com representantes4 de religiões afro-brasileiras que elaboraram um 

                                                
4 Ao todo 26 organizações colaboraram direta e indiretamente para a construção do plano: Instituto 
Nacional da Tradição e Cultura Afro-brasileira (INTECAB), Centro Nacional de Religiosidade e 
Africanidade Afro-brasileira (CENARAB), Federação Nacional do Culto Afro-brasileiro (FENACAB), 
Associação Cultural de Preservação do Patrimônio Bantu (ACBANTU), Movimento Nacional Nação 
Bantu (MONABANTU), Coordenação de Promoção da Igualdade Racial do Distrito Federal (COPIR) 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

95 
 

conjunto de diretrizes e medidas para fortalecer o combate à intolerância religiosa, 

tomando por base a Constituição Federal, os marcos legais em relação ao tema e os 

acordos e convenções firmados pelo Brasil, visando assegurar a efetivação dos direitos 

humanos e, especialmente, o direito à liberdade de consciência e de crença. O PNCT é 

dividido em duas partes: a primeira aponta os marcos legais de defesa e promoção dos 

direitos humanos à liberdade religiosa trazendo o histórico das principais ações 

empreendidas desde 2003; e a segunda parte apresenta os princípios, diretrizes, 

objetivos, a estratégia de ação e os anexos (PNCT, 2010, p.11). 

O PNCT foi criado para responder a uma demanda histórica das Comunidades 

de Terreiro. O seu objetivo central é “proteger a liberdade religiosa e promover políticas 

públicas para as comunidades tradicionais de terreiro, tendo em vista o exercício pleno 

da cidadania e o combate ao racismo” (PNCT, 2010, p.31). São quatro os princípios que 

orientam o Plano: 1- a liberdade de consciência e de crença; 2- o livre exercício de culto 

religioso; 3- a igualdade de oportunidades – independentemente de preferência 

religiosa, da procedência étnica, racial ou cor da pele dos indivíduos – e; 4- o respeito à 

laicidade estatal. Além de princípios orientadores o plano tem como escopo de ações: I- 

promoção dos direitos humanos; II- segurança alimentar e nutricional; III- 

desenvolvimento local sustentável, IV- proteção do patrimônio histórico e cultural afro-

brasileiro; e V- educação e saúde integral da população negra. 

Sendo assim, o PNCT tinha propósitos claros de combater a intolerância 

religiosa no Brasil, pontuando a necessidade do enfrentamento ao racismo e à 

discriminação racial dos quais os povos e comunidades tradicionais de matriz africana 

são vítimas. O documento apresenta pontos fundamentais de avanço na discussão para 

políticas de enfrentamento à intolerância e a proteção das Comunidades de Terreiro, 

especialmente: 1) o reconhecimento desse grupo dentro da definição de povos e 

                                                                                                                                          
Rede Nacional de Saúde da População Negra, Associação Brasileira de Preservação da Cultura Afro-
Ameríndia (AFA), Instituto Nacional e Órgão Supremo Sacerdotal da Tradição e Cultura Afro-brasileira 
(INAEOESSTECAB), Coordenação Nacional de Entidades Negras (CONEN), União de Negros pela 
Igualdade (UNEGRO), Movimento Negro Unificado (MNU), Coletivo de Entidades Negras (CEN), 
Fórum Interreligioso do Rio de Janeiro, Agentes Pastorais Negros (APN’s), Centro de Apoio às 
Populações Marginalizadas (CEAP), Coordenação Amazônica das Religiões de Matrizes Africanas e 
Ameríndias (CARMAA), Conselho Nacional de Iyas e ekedes Negras (CONAIYAEKENE), Associação 
de Umbanda e Candomblé do Estado de MG (AUCEMG), Associação Afro-brasileira e Cultural Ylê 
Iyabá Omi (ACYOMI), Candomblé Ilê Axé OMIDEWA, Congregação Espírita Umbandista do Brasil 
(CEUB), Federação Brasiliense e Entorno de Umbanda e Candomblé (FBEUC), Fórum Religioso Afro-
brasileiro do Distrito Federal e Entorno (FOAFRO), Casa do Perdão, Centro de Tradições Afro-brasileiras 
(CETRAB), ONG Resgate e Preservação do Cultura Afro-brasileira OMI-DÙDÚ, Centro Estudo da 
Relações de Trabalho e Desigualdades (CEERT), Instituto Pedra de Raio – Justiça Cidadã (IPR), 
Congresso Nacional Afro-braileiro (CNAB). 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

96 
 

comunidades tradicionais e de suas demandas históricas de reparação; 2) constatação de 

que o racismo está atrelado à intolerância religiosa contra as Religiões de Matriz 

Africana. Outras questões podem ser encontradas e pontuadas com igual relevância, tais 

como a ameaça à democracia que ações de intolerância religiosa representam, segurança 

alimentar, desenvolvimento sustentável, etc.  

A respeito do primeiro ponto observado, a inclusão das Comunidades de 

Terreiro ou Povos e Comunidades Tradicionais de Matriz Africana, na Política Nacional 

de Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais5, ressalta-se 

que a medida foi importante para dar visibilidade às demandas específicas e para que 

fossem destinatários da política nacional. A PNPCT no seu inciso I, do artigo 3°, define 

povos e comunidades tradicionais como:  

  

Grupos culturalmente diferenciados e que se reconhecem como tais, 
que possuem formas próprias de organização social, que ocupam e 
usam territórios e recursos naturais como condição para sua 
reprodução cultural, social, religiosa, ancestral e econômica, 
utilizando conhecimentos, inovações e práticas gerados e transmitidos 
pela tradição. (BRASIL, 2007, on-line). 

 

De maneira mais específica, Povos e comunidades de Matriz Africana são 

definidos como: 

 

Os Povos e Comunidades Tradicionais de Matriz Africana são grupos 
que se organizam a partir de valores civilizatórios trazidos para o 
Brasil por africanos para cá́ transladados durante o sistema escravista, 
o que possibilitou um contínuo civilizatório no país, constituindo 
territórios próprios caracterizados pela vivência comunitária, pelo 
acolhimento e pela prestação de serviços à comunidade, com base na 
cosmovisão africana (BRASIL, 2016, p.4). 

 

Conforme pode-se observar pela definição apresentada6, as Comunidades de 

Terreiro mantêm intensa relação com a comunidade do seu entorno, são espaços que a 

partir de valores, símbolos e traços culturais, salvaguardam a tradição africana 

                                                
5 Na época que foi lançado o plano o número de categorias incluídas na política a partir da definição de 
“povos e comunidades tradicionais” passavam de dez, todos eles com as suas particularidades e 
necessidades em termos de políticas públicas. Além de Povos de matriz africana: Povos Indígenas, 
Comunidades Remanescentes de Quilombos, Ribeirinhos, Extrativistas, Quebradeiras-de Coco-Babaçú, 
Pescadores Artesanais, Seringueiros, Geraizeiros, Vazanteiros, Pantaneiros, Comunidades de Fundos de 
Pastos, Caiçaras, Faxinalenses, dentre outros. 
6 Esta definição é do Guia orientador para mapeamentos junto aos Povos e Comunidades Tradicionais de 
Matriz Africana de 2016, portanto mais recente ao PNCT estudado, foi escolhida pela definição estar 
sistematizada de forma mais clara sem prejuízo à análise proposta.  



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

97 
 

preservada no Brasil. O documento produzido na CONAPIR reconhece que essas 

comunidades também tiveram forte influência no cotidiano da vida nacional 

apresentando novas formas de relações sociais, políticas, econômicas e humanas, ao 

buscarem convivência harmônica com a natureza e apostando na construção coletiva do 

espaço social (BRASIL, 2005, p.105). 

O PNCT apresenta o histórico dessas religiões no Brasil destacando a 

importância do patrimônio afro-brasileiro do qual esses povos são guardiões. Neste 

ponto essas contribuições são caracterizadas como patrimônio imaterial e apontando em 

favor de uma política de reparação do Estado: “A preservação e promoção de ações para 

melhoria da qualidade de vida das pessoas pertencentes às Comunidades de Terreiro, 

concretiza o reconhecimento, o respeito e a reparação política e social do Estado para 

com as comunidades” (PNCT, 2010, p.6). 

O fato de o plano apresentar o argumento da necessidade de reparação pelo 

Estado é em si um avanço. O Estado Brasileiro apesar de formalmente separado da 

igreja desde a Proclamação da República teve o catolicismo como religião oficial em 

todo o período colonial e imperial mantendo, ainda depois da separação, uma relação 

próxima entre a lei e os dogmas eclesiásticos católicos. Consequente a isso, muitas 

formas de culto, crença e visões de mundo, as comunidades de Matriz africana aqui 

incluídas, sofreram perseguições, proibições por parte das instituições do Estado mesmo 

durante o período democrático. O PNCT exemplifica este ponto expondo que: “Até a 

década de 70 do século passado, o culto do Candomblé, na Bahia, era realizado 

mediante a autorização da Delegacia Especial de Jogos e Costumes, responsável pelo 

serviço de censura e controle de diversões públicas” (PNCT, 2010, p.9). Sendo assim, o 

reconhecimento deste histórico de perseguições demonstra a intenção positiva do gestor 

um caminho aberto para a criação de políticas afirmativas reparatórias. Mais do que 

isso, aponta para um caminho de respeito e proteção do direito à liberdade religiosa. 

 O documento também aponta as características destas comunidades, 

demonstrando não somente as características de relação com o espaço físico em uma 

perspectiva socioambiental de preservação e respeito à natureza, como da sua 

importância sociocultural para as culturas afro-brasileiras a partir da perspectiva da 

tradição oral. 

  

São características dessas comunidades a organização e a liderança 
religiosa matriarcal; o respeito à tradição e aos bens naturais; o uso do 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

98 
 

espaço para a reprodução física, social, econômica e cultural da 
coletividade; os costumes africanos e afro-brasileiros; a utilização de 
línguas indígenas, bantu, yorubá, fon e a aplicação de saberes 
transmitidos pela tradição e pela oralidade. Terreiro é, em essência, a 
raiz familiar extirpada na África e soerguida no solo nutrido pelas 
feições e peculiaridades brasileiras (PNCT, 2010). 

 

 As Comunidades de Terreiro são reconhecidas por preservarem a cultura, modos 

de vida e cosmovisão africana no Brasil, não desconsiderando que essa construção 

também envolveu peculiaridades vivenciadas neste país através da influência ameríndia, 

por exemplo, que herdou diversas expressões do complexo cultural africano na comida, 

na religiosidade, na música, na língua, etc. Além disso, os povos de terreiro 

constituíram-se em um verdadeiro movimento de resistência, superação e solidariedade 

aos povos africanos durante toda a história do Brasil. O Terreiro é o espaço manifesto 

da ancestralidade, aspecto simbólico da resistência negra onde o movimento negro e a 

luta pela igualdade racial reafirmam as suas origens. 

 E é por esse motivo que o segundo ponto considerado de importante avanço no 

PNCT, é a constatação de racismo na intolerância religiosa. Em primeiro lugar é 

importante pontuar que a questão do combate ao racismo, em documentos que tratam de 

políticas para povos e comunidades de matriz africana é frequente por razões óbvias – a 

composição majoritária de afrodescendentes no contingente populacional brasileiro – 

contudo, a relação entre a prática de intolerância religiosa contra religiões de matriz 

africana e racismo não se apresenta a mesma obviedade. Como exemplo temos no 

Relatório da I CONAPIR, na secção dedicada às Religiões de Matriz Africana – 

Comunidades de Terreiro, nº 4 das diretrizes gerais: 

 

Combater a intolerância religiosa e assegurar, no Plano Nacional de 
Direitos Humanos, a inclusão de legislações que definam e punam a 
intolerância étnico-religiosa, a discriminação e o preconceito contra 
as religiões, de modo a dar cumprimento ao preceito constitucional 
que assegura o livre exercício da fé e da coletividade afrodescendente 
e indígena (BRASIL, 2005, p.106, grifo nosso). 

 

O texto utiliza a expressão “intolerância étnico-religiosa” como sinônimo de 

intolerância religiosa, possibilitando a compreensão de que neste contexto a intolerância 

religiosa pode ser relacionada com a etnia7 do religioso.  Contudo a relação é tímida e 

na maior parte das ocorrências pontua intolerância religiosa e racismo separadamente.  

                                                
7 Questão da etnia também está relacionada a questão racial. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

99 
 

 No PNCT a afirmação de que o racismo é um elemento inseparável da 

discriminação, preconceito e intolerância religiosa manifestados contra as Comunidades 

de Terreiro é expresso do início ao fim do documento. Não se chega a utilizar o 

conceito “racismo religioso”, contudo, segundo relatos de gestores e participantes 

presentes nas reuniões de construção do plano é possível afirmar que os primórdios do 

conceito dentro da esfera da discussão de políticas públicas para este seguimento têm 

estas discussões como marco. (Informação oral, entrevistado nº1) 8. 

 Já na apresentação do documento, o PNCT afirma de forma direta a intolerância 

religiosa como uma forma de racismo, na letra:  

 

A intolerância religiosa contra as comunidades tradicionais de terreiro 
é uma manifestação contemporânea de racismo difuso9, agride a 
Constituição Federal e, como corolário, ameaça a principal estrutura 
da República: a democracia. (PNCT, 2010, p.6) 

 

O combate ao racismo aparece também no objetivo central, já explicitado acima e na 

introdução onde afirma: 

 

Durante um longo e doloroso período da história do Brasil, as 
comunidades tradicionais de terreiro foram desrespeitadas, 
perseguidas e tiveram seus direitos aviltados por interesses políticos e 
econômicos derivados de racismo, discriminação e intolerâncias 
correlatas (PNCT, 2010, p.8). 

 

E argumenta que, “A prática de intolerância e ódio religioso contra as 

Comunidades de Terreiro materializa subjetividades e expõem ao escrutínio público e 

privado o racismo ainda existente em nosso país” (PNCT, 2010, p.8). Ainda no PNCT, 

uma de suas diretrizes expõe a necessidade de “Garantir o cumprimento dos tratados, 

acordos e convenções internacionais firmados e ratificados pelo Estado brasileiro 

relativos ao direito à liberdade religiosa, à eliminação do racismo e da discriminação 

racial, bem como à promoção de políticas de ação afirmativa” (PNCT, 2010, p.30).  

                                                
8 Foram entrevistadas 2 pessoas para este artigo que participaram da construção do PNCT, a identidade 
deles será preservada. 
9 Para Emerson Ferreira Rocha (2010), o racismo difuso é o racismo que opera segundo um código 
estético, estética enquanto um fenômeno ordinário da percepção. É uma característica do racismo 
brasileiro que também pode ser chamado de “camuflado” ou “dissimulado”, enquanto o domínio da pré-
objetividade.  



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

100 
 

Além dos trechos apontados em todos os momentos que se afirma a necessidade 

de combater a intolerância religiosa, o texto aponta o combate ao racismo de forma 

conjunta. As razões apontadas para essa conexão remetem ao histórico escravagista do 

Brasil, a ideologia do branqueamento e as políticas higienistas que mantiveram ao longo 

do tempo as Comunidades de Terreiro sob o acompanhamento sistemático dos 

aparelhos de repressão estatal, que criminalizavam as manifestações culturais e 

religiosas de raízes africanas (PNCT, 2010, p.9), aliado ao preconceito e a 

discriminação da sociedade. 

Ao considerar que o histórico de discriminação contra as Comunidades de 

Terreiro foi responsável por diversos ataques a essas comunidades e ainda continua a 

influenciar as diversas formas de discriminação que estas sofrem, faz-se necessária a 

análise do racismo como a base da intolerância com relação às Religiões de Matriz 

Africana. 

 

Demanda histórica por reparação e Comunidades de Terreiro 

 

A pesar de algumas práticas exercidas por africanos e africanas serem toleradas, 

como reuniões para seus festejos e cultos em um dia da semana dado pelos seus 

senhores com interesses nas práticas curandeiras dos mesmos ou pelo receio da revolta 

caso o regime escravocrata não desse vazão para tais práticas (BASTIDE, 1971; 

SILVEIRA, 2010), desde o primeiro ordenamento jurídico que aqui teve lugar, 

denominado de Ordenações Filipinas,  que regeu Portugal e foi estendido ao Brasil, 

houveram leis que criminalizavam as práticas africanas. Sob esse conjunto de normas, 

que foi estabelecido a partir da vinculação entre a Igreja Católica e o governo português, 

os agrupamentos coletivos de africanos eram proibidos, houve a criminalização da 

feitiçaria e a obrigatoriedade da adoção de nome cristão e da prática do batismo de 

africanos e africanas10 (PAES, 2011). 

No Brasil Império a religião oficial era a católica e o Código Criminal do 

Império, em seu artigo 276, criminalizava as religiões não oficiais, porém agora já sem 

tolerância com práticas e cultos africanos e totalmente envolto em um desejo de 

ascensão modernizador. 

                                                
10 Ordenações Filipinas, disponível em http://www1.ci.uc.pt/ihti/proj/filipinas/l5ind.htm    



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

101 
 

Somente a partir da proclamação da República é que há separação entre Igreja e 

Estado, presente na Constituição promulgada em 1891. Contudo, o Código Penal, que 

foi criado antes da Constituição, em 1890, possuía artigos que previam a criminalização 

da falsa prática ou prática ilegal da medicina, artigo 156; da prática do espiritismo e 

magia, artigo 157; e do curandeirismo, artigo 158. Ou seja, o “Estado se ausenta da 

relação com a Igreja Católica, mas não deixa de determinar quais práticas religiosas são 

consideradas religiões e como essas serão praticadas” (OLIVEIRA, 2017).  

O Código Penal atual, que data de 1940, tem dois artigos que podem ser 

considerados herdeiros do Código anterior e que, assim como os artigos citados 

anteriormente, foram utilizados para a criminalização das religiões afro-brasileiras, 

sendo estes os artigos 283, que trata do charlatanismo, e o artigo 284, que reafirma a 

criminalização do curandeirismo. 

Hodiernamente, a despeito da existência dos artigos citados anteriormente, 

outras formas são utilizadas para a criminalização das religiões afro-brasileiras, como a 

utilização da lei do silêncio, vinculada a denúncias sobre o volume dos instrumentos nos 

terreiros11; lei fundiária, devido ao grande número de terreiros com irregularidades 

fundiárias; criminalização do sacrifício nos terreiros. 

É importante notar que algumas das leis acima referidas não seriam aplicáveis 

somente ao caso das religiões afro-brasileiras, como o caso da lei do silêncio, do artigo 

que criminaliza o charlatanismo: “Inculcar ou anunciar cura por meio secreto ou 

infalível”12. Esses mesmos artigos poderiam ser utilizados para a criminalização de 

alguns segmentos de religiões evangélicas, por exemplo. Mas o fato de não terem sido 

utilizados nesse sentido denota que as leis foram criadas visando a criminalização de um 

grupo específico, e quando não foram criadas nesse sentido, são utilizados com o 

mesmo intuito.  

O fato é que o aparelho estatal foi e é utilizado como instrumento de promoção e 

execução do racismo. 

Sendo assim, além de demonstrar o racismo presente na própria estruturação do 

Estado, de suas políticas e leis, esse histórico de discriminações efetuadas por 

instituições estatais confirma a necessidade de reparação que as Comunidades de 

Terreiro têm direito, assim como propõe o PNCT. 

                                                
11 Para exemplificação do caso ver: http://www.diariodepernambuco.com.br/app/noticia/vida-
urbana/2017/04/12/interna_vidaurbana,698777/sacerdote-de-umbanda-e-condenado-por-perturbacao-de-
sossego.shtml  
12 Código Penal disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Decreto-lei/Del2848.htm  



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

102 
 

Intolerância religiosa contra Povos de Matriz Africana e racismo 

religioso 

 

Antes de abordar diretamente o racismo religioso uma incursão na história da 

construção do racismo e de que forma ele se desenvolveu no Brasil torna-se necessária. 

O racismo é uma construção histórica-social que se desenvolveu a partir da 

conquista e colonização da América através do eurocentrismo (QUIJANO, 2005, 2014; 

MIGNOLO, 1996; SEGATO, 2014). 

 

Eurocentrismo no es otra cosa que racismo en el campo de la 
jerarquización y atribución de valor desigual tanto a las personas, su 
trabajo y sus productos, como también a los saberes, normativas y 
pautas de existencia propios de las sociedades que se encuentran a un 
lado y al otro de la frontera trazada entre Norte y Sur por el processo 
colonial. (SEGATO, 2014. p. 30) 
 

 A partir da imposição violenta do modo de vida europeu ocidental, assim como 

sua crença cristã, sua maneira de produzir e transmitir conhecimento, sua administração, 

houve a consequente exclusão de todas as demais formas de compreender e ser no 

mundo, uma exclusão, hierarquização e inferiorização daquilo que passou a ser 

vinculado como o Outro da modernidade - uma vez que a construção da modernidade 

está atrelada também ao episodio da conquista e colonização da América. (DUSSEL, 

1994; QUIJANO; 1991) 

Nesse processo de exclusão do Outro houve, simultaneamente, a construção de 

categorias, como negros e índios, que empregaram uma homogeneização apagando as 

diversas identidades étnicas, como Iorubas, Ewes, e ainda, Incas, Maias, Astecas, 

instituindo assim a raça como uma categoria social que credita a dominação dos povos 

não por consequência da vitimização do conflito de poder, mas sim por serem inferiores 

intelectual e materialmente. (QUIJANO, 2005a, OLIVEIRA, 2017) 

Nesse sentido, nas Américas, o racismo é anterior a raça. Primeiro temos um 

processo de exclusão, hierarquização e a classificação a partir da dualidade 

civilizado/bárbaro, sendo o não civilizado ou bárbaro o não europeu, o que compreende 

o racismo, para depois haver a criação da raça enquanto uma categoria que justificaria a 

prática do racismo.  

 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

103 
 

(...) a criação colonial da categoria raça no continente americano como 
estratégia de dominação de povos escravizados. O eurocentrismo, ao 
criar uma dualidade de mundo, civilização (europeu) versus barbárie 
(povos colonizados), promoveu heranças no imaginário social que 
marcaram até hoje a religiosidade de origem afro com a estampa da 
“raça” inferior e bárbara (FERNANDES, 2017, p.132). 

 

 Contudo, voltando ao fato de que a construção da raça e do racismo 

correspondem a uma construção sócio-histórica, é interessante notar que o racismo se 

desenvolveu de distintas formas em diferentes regiões considerando as formas 

específicas do desenvolvimento social, político e econômico de cada região e a 

constituição do seu Outro. Portanto, é imprescindível que falemos do processo do 

racismo no Brasil, já que estamos abordando o racismo religioso contra as religiões 

afro-brasileiras. 

 Os estudos que tratam do racismo no Brasil, sejam aqueles que não acreditam 

em sua existência ou aqueles que a afirmam, foram inicialmente elaborados tendo como 

país para comparação os Estados Unidos como o caso dos trabalhos de Thomas 

Skidmore, Oracy Nogueira, Abdias Nascimento, Lélia Gonzalez, Kabengele Munanga, 

Rita Segato, para citar apenas alguns. 

 Dos estudos que trazem essa temática, gostaríamos de destacar as pesquisas 

feitas por Oracy Nogueira (1985) que demonstram a diferenciação entre o racismo nos 

Estados Unidos e o racismo no Brasil apontando as especificidades do que ele 

denominou de “preconceito racial de origem” e “preconceito racial de marca”, 

respectivamente.  

 Dos vários pontos abordados pelo referido autor destacamos duas das 

características do preconceito racial de marca, ou do racismo no Brasil, que são 

importantes para a compreensão da estrutura racista da nossa sociedade, sendo estas o 

assimilacionismo e o miscigenacionismo, ambos posteriormente retratados por Abdias 

Nascimento (1978) e Lélia Gonzales (1988). 

 O assimilacionismo, como o próprio nome propõe, se trata da assimilação das 

influências africanas e indígenas na formação da história e da cultura brasileiras e sua 

homogeneização e, portanto, invisibilização sob o manto de uma cultura nacional ou 

folclore popular (GONZALES, 1988). Já o miscigenacionismo se respalda na crença de 

que a população brasileira deviria branca através das relações inter-raciais.  

 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

104 
 

Assim, no Brasil há uma expectativa geral de que o negro e o índio 
desapareçam, como tipos raciais, pelo sucessivo cruzamento com o 
branco; e a noção geral é de que o processo de branqueamento 
constituirá a melhor solução possível para a heterogeneidade étnica do 
povo brasileiro.” (NOGUEIRA, 1985. p. 84) 
 

E ainda: “Ao mesmo tempo que é miscigenacionista, no que toca aos traços físicos, à 

ideologia brasileira de relações inter-raciais ou interétnicas é assimilacionista, no que se 

refere aos traços culturais.” (NOGUEIRA, 1985. p. 84) 

 E porque são essas características importantes? A resposta é porque ambas 

foram utilizadas pela ideologia do branqueamento e pelas políticas higienistas que, por 

sua vez, foram responsáveis pela construção intelectual e política que embasou a forja 

da nossa nação e que ainda hoje influem na estruturação racista da nossa sociedade e do 

Estado. 

 A ideologia do branqueamento com suas políticas migratórias que proibiam a 

entrada de africanos e asiáticos ao passo que estimulava a entrada de trabalhadores 

brancos europeus teve como justificativa de sua execução um número considerável de 

intelectuais que pregavam a crença na evolução da sociedade que deveria caminhar para 

o ideal civilizatório branco europeu tendo aí seu auge. Essa ideologia começa a 

respaldar as políticas de construção do Estado a partir da Proclamação da República em 

1989, que ocorre após a abolição da escravidão no Brasil. Nesse momento o modelo do 

Estado-nação perseguido pelo Brasil foi o modelo homogeneizante da sociedade 

europeia reafirmando, mais uma vez, a exclusão e a hierarquização dos não brancos e de 

suas histórias, formas e modos de vida. 

 

A ideologia do branqueamento e da democracia racial manteve as 
Comunidades de Terreiro sob o acompanhamento sistemático dos 
aparelhos de repressão estatal. Além da vigia policial, o preconceito e 
a discriminação da sociedade alicerçavam a barreira de contenção das 
manifestações culturais e religiosas de raízes africanas. Durante muito 
tempo os registros oficiais negaram a contribuição civilizacional dos 
quilombos e terreiros para a formação do Brasil. (PNCT, 2010. p. 9) 

 

Mesmo que estejamos em um momento histórico distinto, o ideal de nação 

forjado no início da República ainda encontra respaldo hoje nas estruturas racistas do 

nosso Estado e no racismo expresso socialmente. E no caso das religiões afro-

brasileiras, 

 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

105 
 

(...) o que sustenta a hipótese de racismo religioso, nos casos de 
manifestações contra religiões de matriz africana, é exatamente a 
afirmação da africanidade que a prática religiosa carrega – o contexto 
no qual os africanos foram trazidos ao país, e as representações do 
negro (fenótipo, cultura e cosmovisões) são o fator gerador – a 
característica grupal – da discriminação (FERNANDES, 2017, p.132). 

 

Dessa forma, o racismo religioso pode ser caracterizado como ações de 

discriminação/intolerância contra as religiões afro-brasileiras, pois o racismo é um fator 

que não pode ser desvinculado destas ações, uma vez que, é a africanidade das práticas 

vinculada ao contexto histórico colonial racista o principal motivador das ações 

praticadas (FERNANDES, 2017, p.132). 

A importância de se afirmar que o que embasa a discriminação, a intolerância 

contra as religiões de matriz africana, contra as religiões afro-brasileiras é o racismo é o 

de reconhecer que o racismo é estrutural e alicerça as relações em seus diversos 

âmbitos, seja institucional, familiar, social, político, e que uma de suas expressões é o 

racismo religioso. 

 

Não se trata de simplesmente criar neologismos, mas sim a 
importância de se nominar, pois não nominar é uma face do 
silenciamento, relega-se a ordem do não dito e, com isso, a 
impossibilidade de propor ações para que se possa combater, no caso 
em questão, o racismo religioso (OLIVEIRA, 2017, p. 18-19) 

 

O Desfecho do PNCT 

 

O PNCT chegou a ter um evento realizado no dia 20 de janeiro de 2010, véspera 

do Dia Nacional de Combate à Intolerância Religiosa, contudo no dia, a então Ministra 

da Casa Civil, Dilma Rousseff expede a ordem para suspender o anúncio do plano, 

sendo vetado posteriormente. Àquela ocasião a argumentação foi técnica, devido a 

críticas de setores católicos e evangélicos que acusavam o plano de ferir a laicidade do 

Estado (Informação oral, entrevistado nº1) e sob o “argumento de que era preciso 

revisar aspectos jurídicos do texto” (FOLHA, 2010, on-line).  

Contudo, o Estado brasileiro tem uma laicidade bastante questionável, a 

laicidade implica em neutralidade do Estado com relação à temática e à esfera religiosa, 

o que não ocorre no país. Se consideramos que não temos nenhuma lei que garanta a 

laicidade do país, somente alguns dispositivos, como o artigo 19, inciso I, presente na 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

106 
 

Constituição de 1988, que ainda assim permite que haja relação entre o Estado e igrejas 

em colaborações de interesse público que respaldam o grande número de hospitais 

católicos e evangélicos financiados pelo dinheiro público, ou ainda a existência de 

bancada evangélica, religiosos assumindo cargos executivos a partir de sua ordenação,  

capelas católicas e evangélicas nos prédios da repartição pública, ao passo que outras 

religiões não encontram o mesmo respaldo: 

 

Art. 19. É vedado à União, aos Estados, ao Distrito Federal e aos 
Municípios: 

        I -  estabelecer cultos religiosos ou igrejas, subvencioná-los, 
embaraçar-lhes o funcionamento ou manter com eles ou seus 
representantes relações de dependência ou aliança, ressalvada, na 
forma da lei, a colaboração de interesse público; 

 

 Ou ainda, alguns tratados internacionais os quais o Brasil é signatário como a 

Declaração Universal dos Direitos Humanos, a Convenção sobre os Direitos da Criança, 

Pacto Internacional pelos Direitos Econômicos, Sociais e Culturais, a Convenção 

Americana de Direitos Humanos; dos quais o Brasil é signatário, que dispõe a liberdade 

de crença e respeito a diversidade cultural. (DINIZ; LIONÇO;CARRIÃO, 2010).  

 Além disso, devemos levar em consideração que no caso do Plano em questão, o 

mesmo foi construído tendo em vista que grande parte da histórica discriminação 

exercida contra as Comunidades de Terreiro, tiveram origem e execução por parte do 

Estado brasileiro e, mesmo após a Constituição de 1988, considerada um grande avanço 

com relação a conquista de direitos, não preveniu que as Comunidades de Terreiro 

continuassem a ser discriminadas nem mesmo por parte do Estado. 

 Segundo Blancarte (2003): 

 

en materia religiosa se debe hacer una distinción importante entre 
discriminación y tolerancia. Se puede ser tolerante con una religión, 
al mismo tiempo que se le discrimina. La instauración de un régimen 
de tolerancia hacia diversos cultos no es garantía de la eliminación 
de la discriminación legal, por no hablar de la social. Pero tampoco 
la libertad religiosa es sinónimo de no discriminación religiosa. 
(BLANCARTE, p. 280) 

 

Segundo reportagem da folha, a ministra-chefe da Casa Civil, Dilma Rousseff, 

pré-candidata do PT à Presidência, estaria disposta a evitar novos atritos com 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

107 
 

evangélicos e a Igreja Católica em ano eleitoral, e não gostaria de entrar em “temas 

controversos”, solicitando então à Secretaria de Promoção da Igualdade Racial adiar o 

anúncio do Plano Nacional de Proteção à Liberdade Religiosa (ESTADÃO, 2010, on-

line). 

 

Na avaliação do Planalto, é preciso evitar novos embates que possam 
criar "ruídos de comunicação" e prejudicar a campanha de Dilma. 
Desde o ano passado, a ministra tem feito todos os esforços para se 
aproximar tanto de católicos quanto de evangélicos e já percorreu 
vários templos religiosos (ESTADÃO, 2010, on-line). 

 
Em outra fala do governo à época, o subsecretário de Políticas para 

Comunidades Tradicionais, Alexandro Reis, expôs uma preocupação do PNCT ser 

utilizado por determinados setores, por motivos eleitorais, como algo negativo, e 

afirmou uma necessidade de pactuação com evangélicos e católicos (ESTADÃO, 2010, 

on-line). O ministro Edson Santos, ao que compreendeu-se das reportagens à época, não 

ficou feliz com a decisão, a SEPPIR defendia a necessidade do Plano tendo em vista a 

urgência do combate à discriminação e às práticas de intolerância religiosa e racismo 

contra as religiões de matrizes africanas, em fala para a reportagem, o ministro afirma: 

"Somos um Estado laico, mas não seremos neutros e cegos diante das injustiças e do 

racismo" (ESTADÃO, 2010, on-line). 

As Comunidades de Terreiro foram pegas de surpresa com a decisão, muitos 

haviam se deslocado até Brasília para assistir ao lançamento, argumentou-se contra a 

decisão, para as Comunidades o PNCT era importante na defesa dos seus direitos: 

"Estamos tratando de um segmento que tem sido demonizado, mas não vamos violar 

direitos de ninguém" (ESTADÃO, 2010, on-line).   

O PNCT nunca foi lançado, atualmente o texto não se encontra disponível na 

internet e não se falou mais do seu conteúdo. Os argumentos de problemas jurídicos e 

de prejuízo a laicidade do Estado parecem escassos diante de um projeto que trazia 

contribuições importantes ao debate e pretendia tomar medidas comprometidas contra a 

intolerância religiosa e o racismo promovido a uma parcela da população em situação 

de vulnerabilidade – como é comum entre os seguimentos tradicionais – vitimadas pela 

discriminação étnico-racial e religiosa e historicamente perseguida pelo estado e pela 

sociedade.  

 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

108 
 

Conclusão 

 

Como dito anteriormente, as Comunidades de Terreiro têm sido historicamente 

vítimas de discriminação religiosa, social, institucional e estatal. A grande quantidade 

de ataques a essas religiões não tem par com outras denominações religiosas dentro da 

realidade brasileira. 

 O PNCT em seu texto se baseia, portanto, na necessidade de reparação do 

Estado para com essas comunidades, considerando que grande parte da discriminação 

que as mesmas sofreram foi devido as ações do próprio Estado.  

Um dos argumentos contrários a justificativa do veto é o de que o plano foi feito 

sim com o intuito de proteger a liberdade religiosa dos povos de terreiro, por entender 

que as comunidades guardam mais que somente a religião, e que a prática de 

discriminação contra as religiões afro-brasileiras é grave, fere uma série de direitos 

garantidos pela Constituição Federal do Estado Brasileiro.  Além disso, as Comunidades 

de Terreiro, mais que religiões, expressam um modo de vida próprio, sendo 

consideradas pelo próprio Estado, a partir da inclusão destas comunidades na Política 

Nacional de Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais, e a 

partir desta caracterização, devem ser destinatárias de políticas e proteção estatal. 

Muitas das propostas do PCNT coincidem com as propostas do Plano Nacional 

de Promoção da Igualdade Racial (PLANAPIR) o que, além de atrelar o compromisso 

do Estado com as políticas de reparação, também foi construído de acordo com as 

prerrogativas dos Direitos Humanos visando o estabelecimento de uma sociedade 

democrática, já que não pode haver democracia com desigualdade de direitos e práticas 

que ferem as liberdades inerentes aos seres humanos, a liberdade de crença e 

consciência entre elas.   

A conexão tão clara entre intolerância religiosa e racismo pode ter sido um fator 

agravante para a rejeição do PNCT. Com a redação que possuía, apesar de não ter 

aparecido na justificativa oficial, ao lançar um plano nacional onde afirma-se 

claramente que a discriminação e intolerância religiosos contra religiões de matriz 

africana são expressões de racismo, além do reconhecimento do fenômeno do racismo 

nestes casos, elevaria a questão a um patamar que exigiria uma responsabilização do 

Estado com relação ao problema. 

 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

109 
 

Referências Bibliográficas 

 

BASTIDE, Roger. As Religiões Africanas no Brasil: Contribuição a uma sociologia das 

interpretações de civilizações. Rio de janeiro: Editora Pioneira, 1985. 

 

BLANCARTE, Roberto J. Discriminación por motivos religiosos y Estado laico: 
elementos para uma discusión. Estudios Sociológicos, v. XXI, n. 2, pp.279- 307, 2003. 
 
BRASIL, I Conferência Nacional de Promoção da Igualdade Racial: Brasília, 30 de 
junho a 2 de julho de 2005: Relatório Final/ Secretaria Especial de Políticas de 
Promoção da Igualdade Racial, Conselho Nacional de Promoção da Igualdade Racial. – 
Brasília: Secretaria Especial de Políticas de Promoção da Igualdade Racial, 2005. 
 
BRASIL, Guia Orientador para Mapeamentos Junto aos Povos e Comunidades 
Tradicionais de Matriz Africana, Ministério da Justiça e Cidadania Secretaria Especial 
de Políticas de Promoção da Igualdade Racial Secretaria de Políticas para Comunidades 
Tradicionais, 2016. Disponível em: http://www.seppir.gov.br/central-de-
conteudos/publicacoes/pub-seppir/guia.pdf. Acesso em: 14/11/2017. 
 
 
BRASIL. Decreto nº 6.040 de 7 fev. 2007. Institui a Política Nacional de 
Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/decreto/d6040.htm. Acesso 
em: 14/11/2017. 
 
BRASIL. Projeto de Lei n° 7447 de 05 set. 2010. Dispõe sobre a Política Nacional de 
Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais de Matriz 
Africana. Disponível em: 
http://www.camara.gov.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=480122. 
Acesso em: 14/11/2017. 
 
DINIZ, Débora; LIONÇO, Tatiana; CARRIÃO, Vanessa. Laicidade e ensino religioso 
no Brasil. Brasília: UNESCO: Letras Livres: Ed. UnB, 2010. 112p. 
 
DUSSEL, Enrique. 1994. 1492: el encubrimiento del otro : hacia el origen del mito de 
la modernidad: La Paz: Plural editores: UMSA,1994. Disponível em: < 
http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/clacso/otros/20111218114130/1942.pdf > 
 
ESTADÃO, Dilma adia legalização de terreiros de umbanda para evitar nova crise, 
21-01-2010. Disponível em: http://www.estadao.com.br/noticias/geral,dilma-adia-
legalizacao-de-terreiros-de-umbanda-para-evitar-nova-crise,498975. Acesso em: 
15/11/2017. 
 
FERNANDES, Nathália V. E. A raiz do pensamento colonial na intolerância religiosa 
contra religiões de matriz africana. Revista Calundu - vol. 1, n.1, jan-jun 2017. 
 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

110 
 

________________________ e Adad, Clara J..Intolerância ou Racismo Religioso: 
Discriminação e Violênciacontra As Religiões De Matriz Africana. Revista Intolerância 
Religiosa 2(1), jul-dez, 2017. 
 
FLOR do NASCIMENTO, Wanderson Flor. Intolerância ou racismo? Jornal Hora 
Grande, Outubro - Ano XXI - Edição 167. 2016a 
 
GONZALEZ, Lélia. A categoría político-cultural de amefricanidade. Tempo 
Brasileiro,Rio de Janeiro, núm. 92/93 (enero/junio), pp. 69-82, 1988 
 
MIGNOLO, Walter. Herencias coloniales y teorías postcoloniales. In: GONZALES, 
S.B. Cultura y tercer mundo: câmbios em el saber académico. Cap. IV: Venezuela: 
Nueva Sociedad, pp. 99-136. 1996 
 
MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a Mestiçagem no Brasil – Identidade Nacional 
versus Identidade Negra. Petrópolis: Vozes, 2006. 
 
NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 
mascarado. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1978.  
 
NOGUEIRA, Oracy. Tanto preto quanto branco: estudos de relações raciais. São 
Paulo: T.A. Queiroz, 1985. 
 
OLIVEIRA, Ariadne M. B. Religiões Afro-brasileiras e o Racismo: contribuição para a 
categorização do racismo religioso. Dissertação (mestrado) Programa de Pós-
Graduação em Direitos humanos e Cidadania do Centro de Estudos Avançados 
Multidisciplinares da Universidade de Brasília, 2017. 
 
PAES, Mariana D. O tratamento jurídico dos escravos nas Ordenações Manuelinas e 
Filipinas. Comunicação apresentada no V Congresso Brasileiro de História do Direito 
(Curitiba). 2011 
 
QUIJANO, Aníbal. La modernidade, el capital y América Latina nascen el mismo día. 
ILLA – Revista del Centro de Educación y Cultura, n.10, Lima, janeiro, pp. 42-57, 
1991. 
 
__________. Dom Quixote e os Moinhos de Vento na América Latina. Estudos 
Avançados, v.19, n.55, p. 9-31, 2005a 
 
___________. Colonialidade do poder,eurocentrismo e América Latina. In:A 
colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino-americanas 
Buenos Aires .CLACSO. 2005b.  
 
__________. ¿Sobrevivirá América Latina? In: Aníbal Quijano. Textos de fundación. 
Buenos Aires: Ediciones del Signo, 2014. 
 
ROCHA, Emerson Ferreira. Os códigos da raça: uma perspectiva teórica sobre o 
racismo. Dissertação do Programa de Pós-graduação em Ciências Sociais. Universidade 
Federal de Juiz de Fora (UFJF). 2010. Disponível em: 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

111 
 

https://repositorio.ufjf.br/jspui/bitstream/ufjf/2545/1/emersonferreirarocha.pdf. Acesso 
em: 15/11/2017. 
 
SEGATO, Rita L. Cotas: Porque reagimos? REVISTA USP, São Paulo, n.68, p. 76-87, 
dezembro/fevereiro 2005-2006 
 
_________. La perspectiva de la colonialidad del poder. In: Aníbal Quijano. Textos de 
fundación. Buenos Aires: Ediciones del Signo, 2014 
 
__________. La guerra contra las mujeres. Madri: Traficantes de Sueños. 2016 
  
SILVEIRA, Renato da. O candomblé da Barroquinha: Processo de constituição do 
primeiro terreiro baiano de keto. Salvador: Maianga, 2006 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

112 
 

A DOÇURA DAS CRIANÇAS 

OU COMO LIÇÃO DE ERÊ É COISA SÉRIA 

 

Adélia Mathias1 

 

 

Exu matou um pássaro ontem, com uma pedra que só 

jogou hoje. 

 

Ditado Iorubá 

 

Esse texto livre não é metateórico, mas preciso explicar meu processo de 

produção para que a dimensão do sagrado e da religiosidade, para mim, fique bem 

evidente para quem o lê: simplificando, preciso colocar meu lugar de fala. 

Venho de uma família numerosa, com uma grande matriarca, minha avó, e com 

pessoas de diferentes religiões. Tenho na família uma pastora que largou tudo e se 

tornou iniciada no Candomblé, gente do culto doméstico que se batizou em igreja 

evangélica super rígida, católicos que quando se sentem com “energia muito pesada” 

pedem uma ajudinha para as entidades, ogã, gente do Candomblé, da Umbanda, do 

Kardecismo, enfim, tenho uma família muito grande e diversa em suas crenças 

religiosas.  

Como fruto dessa salada de religiosidade eu não poderia ser diferente, e tendo 

percorrido escola bíblica de férias na infância, sido batizada e seguido os ritos todos na 

igreja católica enquanto simultaneamente vivi com os princípios de caridade e 

compartilhamento das religiões afro-brasileiras, nunca foi um problema, para mim, a 

liquidez da identidade religiosa, mas conforme o tempo foi passando eu me vi muito 

mais próxima do culto afrorreligioso doméstico da minha casa.  

Há, inegavelmente, um saber que foi passado pela minha avó, mas 

especialmente transmitido – e assim continua sendo – pelas entidades que eu chamo de 

ancestrais. Não se tem muita informação desses cultos domésticos na historiografia 

oficial, mas se tem muito sobre o que cada um aprende na experiência e o que as/os 

                                                             
1 Doutoranda no departamento de Literatur & Medienwissenschaft da Universidade de Mannheim. 
Membro do Grupo de Estudos Calundu sobre Religiões Afro-Brasileiras e do Grupo de Pesquisa Vozes 
Femininas UnB/CNPq. E-mail: adeliamathias@gmail.com  



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

113 
 

mais velhas/os transmitem às/aos mais novas/os. Eu aprendi assim e sou ensinada pelas 

próprias entidades desse modo até hoje. 

É muito difícil falar sobre as vivências em minha casa porque não nos 

enquadramos em nenhuma religião oficial. Ao mesmo tempo, com o Grupo de Estudos 

Calundu eu consigo compreender, no terreno da lógica a qual somos submetidos nas 

universidades, muitas das práticas que aprendi como “é assim porque é” ou “apenas 

faça, depois você entende”. 

Primeiro, é um privilégio poder fazer parte de um grupo em que a ancestralidade 

indígena e africana em contato, e o que daí resultou, é foco de estudos, isso porque 

sempre senti falta do reconhecimento dessa contribuição indígena, em alguns espaços, 

como construtora das religiões do povo de santo no Brasil.  

Segundo, porque estar no grupo tem me trazido a constante sensação de um 

retorno a mim mesma, difícil de explicar precisamente com palavras. Essa jornada tem 

sido realmente preciosa, no sentido de me propiciar o “depois” a que as entidades 

insistiam em me dizer que eu entenderia. Obviamente estou falando de uma percepção 

muito subjetiva e que mexe exclusivamente comigo e com o meu jeito de me apropriar 

da religiosidade e dos estudos e interações acadêmicos/as. 

Posta essa localização de sujeito que escreve, com esse texto desejo falar sobre 

algumas das grandes aprendizagens que o Culto às Crianças, realizado todo ano na 

minha casa, nos ensina constantemente e não nos deixa esquecer. 

Todo ano há uma grande festa para as entidades crianças, isto é: Erês e Crianças 

espirituais (crianças encarnadas também) que desejam se juntar às pessoas em minha 

casa para, reunidas, celebrarem um dia de felicidade e doação; não há distinção de quem 

pode chegar, todas as crianças são bem vindas. Essa festa, no entanto, nos traz 

aprendizagens que vão para além das brincadeiras cheias de axé, das rezas e do tempo 

de estar com. 

Sob o pretexto de dar doces de Cosme e Damião, tradição vinda com minha avó 

do Rio de Janeiro, o segundo domingo de outubro é um dia sagrado na minha casa. É 

dia de fazer panelas enormes de comida, dia de juntar as doações dos amigos e as nossas 

próprias e enchermos os saquinhos: de doces, axé, solidariedade, desejos de felicidade e 

prosperidade para quem os receberão. O dia fica bem parecido com aquelas junções de 

amigos que ser reúnem para doar presentes de Natal para criançada carente e coisa do 

tipo. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

114 
 

A diferença está no fato de que neste dia específico os Erês e as Crianças vêm à 

terra para nos abençoar, brincarem, ajudarem a encher os saquinhos de doces, e as 

Pretas e os Pretos Velhos aparecem para dizer que estão de olho nas/os danadas/os e nos 

abençoar, abençoar a casa, deixarem recados para quem está precisando e aquela 

interação que todos já conhecem. Por si só, esse acontecimento já é uma experiência 

rica, sempre saio com palavras muito importantes, reflexões que duram pelo menos um 

mês e um sentimento de graça que é muito bom de sentir. 

Entretanto, há uma dimensão social nesse encontro. Há tempos, decidiu-se 

tacitamente que os doces iriam para crianças carentes, e Mariazinha, quando nos disse 

isso, disse que a intenção era levar esperança para quem tem muito pouco, e que ao 

menos nesse dia ela queria levar alegria para quem precisava se alimentar de sonhos. 

Hoje consigo entender que o recado era pra todo mundo: as crianças em situações 

vulneráveis e nós, que diante de nossos parcos privilégios também vivemos sempre 

carentes do alimento espiritual que é a esperança.  

Há quem diga que as pessoas que se unem para dar um pouco de bala, bananada, 

paçoca, pipoca e maria-mole são pessoas de bom coração e superiores por conseguirem 

pensar no próximo; eu aprendi que na verdade oferecemos às outras pessoas a nossa 

abertura para nos deixarmos afetar por elas, para que suas existências inundem uma área 

especialmente negligenciada na contemporaneidade, os nossos sentimentos. Colocamo-

nos colocamos como pessoas vulneráveis que somos (já teve ano para ficarmos um 

pouco tristes, outros extremamente felizes, outros mais reflexivas/os; já choramos de 

tristeza, de felicidade, de um misto dos dois). 

Quando aceitam os doces comprados e pensados por tanta gente diferente que 

talvez essas crianças nunca verão mais na vida; quando sorriem apesar da precariedade 

de seus lares; quando a poeira vermelha das ruas e dos seus pés enchem os carros de 

barro, essas crianças estão dando a nós, o alimento necessário para não desistirmos 

muitas vezes do que fazemos. E não digo isso apenas sobre os doces. 

É vendo que a esperança e a felicidade, mesmo que momentânea, surge até na 

mais precária condição de vida material que muitas aprendizagens são levadas para 

nossas vidas. 

Na minha cabeça sempre fico remoendo o que fiz durante o ano, quais foram as 

minhas reclamações, o que me tirou esperança e o que a fez ressurgir apesar do cansaço, 

como eu não desisto das pessoas, mesmo quando tudo indica que está na hora de parar e 

olhar somente para mim e questões existenciais mesmo.  



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

115 
 

Sim, são questões de foro íntimo, entretanto, impactam em outras esferas, como 

uma mulher negra insistir em estar na universidade, mesmo esta sendo um ambiente tão 

tóxico e excludente – especialmente para mulheres negras que, em surdina, escutam 

com frequência e de diferentes maneiras que não deveriam estar ali –; o quanto estariam 

muito melhores em outros espaços e exercendo outras profissões que não implicassem 

em impor seus corpos negros e mentes aguçadamente desafiadoras à branquitude, que 

não deseja pensar em questões raciais, pois acha que isso não lhe diz respeito ou 

simplesmente quer manter questões de organização social tão importantes como 

inexistentes, afinal ter uma mulher negra incomoda mais do que não ter nenhuma, num 

espaço onde materialmente nos mostramos minoria em um país de maioria negra. 

É vendo a felicidade e a esperança dessas crianças que agradeço ao universo por 

ser agraciada pela minha família e minha ancestralidade. São elas que me propiciam a 

experiência de ser uma pessoa melhor, é naquele pé no chão do menino com o sorriso 

sem dente e com balas de caramelo na boca que eu encontro forças para pensar, na 

minha área de pesquisa e atuação, as brechas que me ajudarão a fazer desse mundo um 

lugar menos desigual. 

Sim, o que é dito aqui tem uma grande dose de romantismo e resistência a esse 

mundo que mói gente, e essa parte minha só não é afetada por todas as intempéries da 

vida exatamente por causa dessa experiência anual que sempre me relembra de que 

acima de tudo, um dos meus nortes é não esquecer de que sou humana, de que a 

situação de algumas pessoas é tão precária que esse mundo precisa mudar, e que mesmo 

diante da precariedade e da mais absoluta falta de perspectiva, tem gente que sonha, que 

não para, não desiste e está à espreita da menor possibilidade para sorrir e mostrar seu 

potencial diante da vida. 

Dia das crianças na minha casa é dia de felicidade, mas é pensado muito tempo 

antes com os preparativos, com os banhos, as ervas, com os saquinhos, com os doces, 

questões como: será que esse ano a gente vai ter grana para fazer mais saquinhos? Será 

que as religiões neopentecostais já tomaram aquele lugar e as crianças poderão comer 

dos doces? Será que não achamos saquinhos biodegradáveis? Será que não vale a pena a 

gente colocar pasta e escovas de dente junto? Dentre outras, são questões sempre 

presentes e fazem um bem danado porque nos tiram do egocentrismo e nos fazem 

pensar nos outros, sentir e pedir pela aceitação alheia com carinho. 

Num mundo onde parecer ser melhor que o outro se tornou imperativo, Erês têm 

plantado sementes muito mais ricas nos corações de quem participa do culto lá em casa. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 

116 
 

É interessante pensar que foi conversando com uma das amigas do grupo, que 

esse ano esteve presente enquanto eu passei meu primeiro ano longe, que eu me lembrei 

do quanto esse tipo de interação é impactante e mexe dentro de quem se permite ser 

afetada/o. Quando nos acostumamos com o fato de não sermos as pessoas caridosas que 

parecemos para quem está de fora, mas, sim, eternos aprendizes das experiências anuais 

que as crianças espirituais têm a bondade de deixar fazermos parte; quando nos 

deixamos afetar por toda situação de coletividade, de compreensão, na experiência, do 

que significa Ubuntu, aprendemos que é preciso pensarmos o mundo por uma 

perspectiva diferente. 

Durante todos esses anos eu aprendi a repensar as relações de opressão social e 

sua dimensão individual; aprendi muito sobre o retorno do reprimido de que tanto falou 

Freud; sobre a pobreza interior de quem não se propõe a estar junto com o diferente, sou 

um exemplo da quantidade de vida e material interior que uma experiência tão simples 

pode trazer para vida. 

Não romantizo aqui a pobreza, embora tenha uma visão romântica da 

possibilidade de um mundo melhor; não deixo de enxergar os problemas estruturais, 

embora consiga entender a utopia como um bom norte para se seguir; não acredito que a 

minha experiência seja a mesma das pessoas que participam comigo e com a 

espiritualidade nessa corrente que se materializa em um domingo de outubro, mas que 

nos faz pensar muito antes desse dia, e refletir por muito tempo depois, a força que é 

participar de algo assim. Seja espiritualmente, seja emocionalmente e, no meu caso, 

pragmaticamente. 

É fácil ver como pequenas ações afetam positivamente as pessoas, enquanto 

muita gente reclama sem nada fazer porque acredita na máxima de que uma só pessoa 

ou um grupo pequeno de gente não muda estrutura. Eu aprendi que é fazendo, na ação 

de experienciar mesmo, que se sabe o tamanho da diferença que a ação tem nas nossas 

vidas, uma vez que os ecos de nossas ações podem ir tão longe que nem imaginamos. 

Em mim ecoa a criança que sonhou um dia ter a oportunidade de ser vista com 

respeito, sei exatamente como isso pode afetar positivamente os irmãos que agradecem 

a “tia dos doces” e têm a possibilidade de sonhar e brincar com felicidade por pelo 

menos algumas horas, alguns dias. 

Aprendi isso fazendo para depois entender. 

 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

117 
 

MINA NÃO É ETNIA E, SIM, PALAVRA PORTUGUESA 

 

Cicero Centriny 1 

 

Mina não é etnia de negros e sim uma palavra portuguesa. Antes da ocupação do 

atual estado das Minas Gerais, esse nome passou a ser um rótulo comercial utilizado 

pelos traficantes de escravos, atribuído geralmente às etnias sudanesas, para insinuar 

que aqueles negros entendiam de mineração e metalurgia, o que lhe majorava o preço de 

mercado. 

          Mina, ainda, por ser tal nome que os portugueses davam aos lugares no interior da 

África de onde afluía uma soma imensa de ouro segundo Raimundo José da Cunha 

Matos em seu “Compendio Histórico das Possessões de Portugal na África”. A partir 

do Século XV, o comercio do ouro foi incrementado com a chegada dos europeus na 

costa do Golfo da Guiné, por volta de 1670. 

          Mina, no Maranhão, deriva de negro mina de São Jorge da Mina, sendo assim, 

aqui ficou de uma certa forma tudo generalizado como os negros mina.  

O culto dos Voduns chega ao Maranhão trazido pelos negros escravizados 

procedentes do antigo reino do Dahomé (atual Benin), pois a Costa da África Ocidental 

onde se localizava o referido reino era chamada de Costa dos Escravos e também de 

Costa da Mina. 

         Os principais grupos étnicos que construíram a ilha de São Luís foram os Dje-dje 

e os Anagonus, além de um contingente enorme de outras etnias já precariamente 

instaladas no Maranhão.  

           O povo fon (que no Brasil é parte dos minas) é vizinho dos iorubás, que os 

dominaram por um certo tempo e exerceram muita influência sobre ele, repassando-lhe 

mitos e deuses de suas culturas. A grande multiplicidade de deuses, de cultos e mitos é 

uma das características da região dahomeana. A introdução de novos deuses e novas 

ideias relaciona-se com as conquistas. Igualmente, o reino aceitava os cultos dos povos 

que dominavam, e os casamentos dos reis com as mulheres de outros grupos, que 

                                                             
1 Cicero Ribeiro filho é o nome de batismo do autor. Cícero Centriny é o seu nome artístico que 
profissionalmente exerce a profissão de estilista e produtor de moda e eventos. Lejydokan é o seu nome 
religioso. Cícero é Vodunsu-Ohunjai iniciado no Tambor de Mina pelo Pai Euclides Menezes (Talabyan 
Lissanon) babalorixá da Casa Fanthi-Ashanti. Cicero é estudioso das religiões de matriz Africana e é 
autor do livro Terecô de Codó: uma religião a ser descoberta.  



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

118 
 

traziam seus cultos, fizeram com que a religião englobasse inúmeras divindades de 

povos vizinhos como ocorre até nos dias atuais. 

            Aqui no Maranhão isso continuou. Esses dois povos se irmanaram e 

continuaram a cultuar suas entidades conservando suas características e particularidades 

sem mexer em suas estruturas religiosas, sendo necessário conhecer a fundo as 

Religiões dos Voduns no Maranhão para que seus fundamentos não sejam concebidos 

como dogmas contraditórios. 

           O caldeirão etnográfico maranhense nos deixou heranças incontestáveis para a 

religiosidade de origem africana no Brasil, nos dando um referencial distinto dos mais 

variados segmentos religiosos de matriz africana organizada e instalados ao longo do 

nosso país. Existem gêjes espalhados por diversas partes do Brasil, sobretudo no 

candomblé baiano, tipo gêje mahim, geje savalu, geje midubim; agora o gejé ewe-fon 

ou geje dahomé do Abomey, este só existe no Maranhão. Diante da sua sisudez, houve 

uma reorganização ou adaptações para agasalhar muitos desses Voduns fora da Casa das 

Minas (Querebentã de Zomadônu). 

          Há um equívoco em pensar em Voduns no Maranhão apenas na Casa das Minas 

ou no Vodun-Nagô Abioton. Terreiros do Maranhão fundados por africanos adaptaram 

em suas liturgias formas de cultuar Voduns gejês, e é necessário uma vivencia maior 

nessas religiões minas para entender que quando nos referimos a um Vodun Cabinda ou 

de outra etnia, sabemos que as entidades angoleiras são Inquices e não Voduns. Mas 

aqui no Maranhão, era comum antigamente se generalizar e tratar as mais distintas 

entidades de “Vodun”, pois pela repressão os praticantes dessas religiões não tinham o 

menor interesse de fazer tais esclarecimentos para as pessoas alheias ás religiões dos 

Voduns. 

          A Casa de Nagô Abioton foi a herança iorubá deixada no Maranhão que acabou 

associando ou acrescentando rituais oriundos de outros grupos étnicos, embora já 

estivessem instalados outros terreiros na variação Nagô, tipo Nagô Ibadâ, Nagô 

Abeuokutá e Nagô Tapa-Nupê. Vale sempre ressaltar que a Casa de Nagô Abioton foi o 

terreiro que serviu de modelo para todos os terreiros de Tambor de Mina do Maranhão, 

mesmo os terreiros de outras etnias a exemplo dos fanti-ashantis, cabindas, cachêus, que 

incorporaram seus ritos em suas liturgias religiosas. A prova cabal dessa miscigenação 

étnica e linguística está nas letras dos orin-orixás (doutrinas, cânticos). Percebem-se 

palavras iorubá, fon, do tronco linguístico banto, ashanti, tchi entre outras... 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

119 
 

         Dada a complexidade dessa organização étnica, apesar de se notar que esse 

sistema de certa forma foi até inconsciente, a generalização da maioria dos cultos 

maranhenses de origem africana recebeu a nomenclatura de Nagô-Vodun. 

         Os fantis assim como os ashantis, são grupos étnicos pertencentes ao complexo 

cultural Akan, que abrange diversos outros grupos localizados em Gana e oeste da 

Costa do Marfim, na África Ocidental. Os ashantis se concentram na região centro-sul 

do atual território de Gana. 

Bonsús são divindades chamadas na língua Tchi, equivalente a orixá, vodun, 

Inquice(como é chamado pelos angoleiros). Ademais que os bonsus aqui cultuados no 

Maranhão, no passado não falavam e nem cantavam corretamente a língua Tchi, ou seja, 

na língua Ashanti, devido aos negros dessa região não terem permanecido muito tempo 

em solo maranhense e sobretudo no Brasil, logo retornando ao seu lugar de origem. 

           Sendo dessa forma aqui, na ilha de São Luís, ficou um pequeno recorte dos 

Fantis-Ashantis preservado no terreiro oriundo dessa nação que ficou conhecida 

popularmente como a Casa Fanti-Ashanti a qual associou seus Bonsús a Orixás 

(Anagonus), Voduns (Dje-dje), como também a muitas entidades brasileiras. 

A Tenda São Jorge Jardim de Oeira da Nação Fanti-Ashanti é popularmente 

conhecida por Casa Fanti-Ashanti, sendo que a mesma é oriunda do já extinto Terreiro 

do Egito (Ilê Nyame), fundado em 12 de Dezembro de 1864, pela mãe de santo 

Massinokou Alapong que veio vendida como escrava, recebendo aqui no Maranhão 

nome de Brasília Sofia. Após certos anos de sua chefia no Egito, Massinokou faleceu 

deixando como sua sucessora a senhora Maria Pia dos Santos Lago (Iraé-Akou), a mãe 

de santo de Pai Euclides (TalabyanLissanon). 

            Foi exatamente Iraé-Akou, que o preparou no rito afro e também o orientou nas 

práticas e na estrutura do que deveria ser quando ele abrisse seu próprio terreiro. 

             A Casa Fanti-Ashanti foi fundada em 1º de Janeiro de 1954, tendo seu axé 

plantado no dia 24 de Dezembro de 1957 sob a orientação das falecidas Mãe Pia (Araé-

Akou) e Mãe Anastácia Lucia dos Santos (Akisiobenã), fundadora do Terreiro da 

Turquia (NiféOlorum), em 23 de Junho de 1889. A Casa Fanti-Ashanti não só tem 

apenas uma história, mas também uma memória e preservações. Dentre tantas 

preservações, a Casa Fanti-Ashanti mantém padrões e rituais religiosos de procedência 

Geje-Nagô e de outras fontes africanas, juntamente com algumas práticas de pajelança 

indígena maranhense, numa demonstração de variedades e de riquezas das práticas 

ritualísticas. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

120 
 

           Já para o interior do Maranhão, principalmente para o município de Codó, 

importante reduto de escravos, foram dois grupos principais: sudaneses, provenientes da 

Nigéria, Dahomé, Costa do Ouro (yerubu gêjes e ashantis) e os Bantus2 (centro-

africanos) dois diferentes grupos divididos em angola-congoleses e moçambicanos. 

Assim como malteses, sudaneses islamizados. 

            O forte da imigração africana deu-se em Codó no período de 1780 a 1790. 

Chegaram para trabalhar principalmente na agricultura e na pecuária. Nasceram 

fazendas prosperas nas imediações de Codó. Dos Colares Moreira, dos Brandão, dos 

Salazar e de outros donos de escravos, o fluxo português aumentou a vinda dos escravos 

africanos. 

              Os negros escravizados também serviam como seguranças de seus senhores. 

Prestavam não só a segurança física do seu amo como também vigiava as fazendas 

contra possíveis ataques de indígenas. 

               Em “História da Sociedade Brasileira”, Francisco de Alencar e outros nos 

ensinam que “o negro entra na sociedade brasileira como cultura esmagada, dominada. 

E as marcas da escravidão persistem no disfarçado preconceito racial, na situação 

miserável de muitos. Não se pode pensar em Brasil sem levar em conta essa história”. 

         Havia em Codó, no ano de 1873, uma população negra de 6.550 escravos. Sendo 

que 3.198 eram do sexo masculino e 3.352 pertenciam ao sexo feminino. Em todo o 

Estado do Maranhão, habitavam, no total, 63.291 negros escravizados, conforme a 

escritora Jalila Ayoub Ribeiro, no seu livro “A Desagregação do Sistema Escravagista 

no Maranhão”. 

            O resultado desse contingente de escravos no município de Codó, onde podemos 

encontrar em registros 16 grupos étnicos, e a partir dessa grande miscigenação étnica: 

surgiu mais uma variante das Religiões dos Voduns, o Terecô.  

             Embora este tenha uns rituais de procedência Bantu, a maior expressão religiosa 

deixada no culto do Terecô foi a cultura Gêje Ewe-Fon. 

 

 

 

                                                             
2 Ocorre que não existe “povo banto”, mas diversos povos que falam línguas de raiz banta. Em outras 
palavras, banto não é povo, é raiz linguística. Foram os colonizadores que passaram a chamar todos de 
bantos, em função da organização de pessoas escravizadas, daí ser preferível evitar o termo. Entretanto no 
Maranhão é de costume se referir ao uso da palavra Bantu como um grupo étnico  

 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

121 
 

Referências Bibliográficas 

 

MATOS, Raimundo José da Cunha. Compendio Histórico das Possessões de Portugal 

na África. Rio de Janeiro: Arquivo Nacional. 1963. 

 

RIBEIRO, Jalila Ayoub Jorge A desagregação do sistema escravista no Maranhão, 

1850-1888. São Luís: SIOGE, 1990. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017  

122 
 

MEMÓRIAS NO CANDOMBLÉ: ALEGRIAS E ANGÚSTIAS 

 

Danielle de Cássia Afonso Ramos1 

 

Akulu adya mba (ngazi), atawul’e nkamfi. 

Os antepassados cumpriram os seus deveres e transmitiram o facho às 

novas gerações. Agora, é a vez destas se mostrarem dignas da herança 

recebida. 

(KUNZIKA, 2008, p.32).  

 

Esse texto tem por objetivo abordar algumas lembranças reais a respeito das minhas 

experiências dentro do terreiro de Candomblé, desde a infância até os dias atuais. A narrativa 

me permite abordar alguns deleites e algumas inquietudes que vivenciei dentro do 

Candomblé.  

Quando o seu pai é um sacerdote2 de religião afro-brasileira, a regra, é que você trilhe, 

necessariamente, o mesmo caminho. Comigo, por um longo período a história foi bem 

diferente, mas antes de adentrá-la, permita-me contá-la do princípio.  

Meu pai, Juarêz Afonso – Tata Orionan, chegou à Brasília na década de 1970. Vindo 

de uma típica família mineira, católica e conservadora, desconhecia os mistérios das religiões 

afro-brasileiras. Em sua cidade natal, São João Del Rey, foi coroinha e frequentador assíduo 

das missas dominicais na igreja matriz.  

Através de um amigo foi convidado a conhecer um terreiro tradicional - Centro 

Espírita Caboclo Serra Negra – localizado à época em uma chácara na região de Taguatinga. 

Meu pai conta que aceitou o convite a título de curiosidade, mas que na verdade estava 

amedrontado. Acontece que ele entrou em transe e desse dia quase nada se lembra. Fato, é 

que, pouco tempo depois estávamos (eu, minha irmã e meus pais) frequentando o barracão da 

mãe de santo Leila Nogueira - Mameto Luankeji.  

Mãe Leila era uma senhora negra, bem alta, forte, e bem rigorosa. Tinha uma bela voz, 

havia sido cantora de rádio na juventude. Estava sempre de olhos entreabertos, entendi um 

                                                             
1 Jornalista e graduanda em Pedagogia pela Universidade de Brasília (UnB). Integrante do Calundu – Grupo de 
Estudos sobre Religiões Afro-Brasileiras. e-mail: danyelledecassia@gmail.com.  
2 Popularmente conhecido como “pai de santo”; e no Candomblé de Angola como “Tata riá nkise”. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017  

123 
 

tempo depois que ela tinha uma deficiência visual. Na sua chácara havia três casas, dois 

barracões, muitas casas menores onde se localizam os assentamentos das entidades, espaço 

onde criavam algumas aves, pomar, córrego, entre outros. Apesar de a iniciação ser nos 

fundamentos de Candomblé de Angola, a mãe de santo não abria mão dos “toques”, que eram 

considerados para entidades3 de umbanda e jurema.  

Assim começou minha história dentro da religião. Eu tinha apenas oito anos de idade, 

mas gostava de passar os sábados na “roça”. A comunidade que frequentava o terreiro era 

bem grande, penso que cerca de cinquenta pessoas ou mais; dentre elas havia muitas crianças 

com quem podia brincar e passar o tempo, e nós sabíamos aproveitar cada instante. O culto 

iniciava às quinze horas, mas chegávamos cedo porque tinha muitas tarefas a serem 

executadas. Mesmo as crianças tinham suas tarefas: alimentar as aves, ajudar os adultos na 

limpeza do barracão, varrer o terreiro, ajudar as mulheres na cozinha, etc.  

Sabíamos que tinha alguns lugares que não era permitido entrar, a mãe dizia: -Menina! 

Aí não pode! Hoje entendo que se tratava de locais sagrados em que só adentravam aqueles já 

iniciados no culto.  

Depois que terminávamos as tarefas podíamos tomar banho no córrego, ir ao pomar 

buscar frutas, correr atrás das galinhas e patos. Era uma diversão. Fiz grandes amigos ali! 

Durante a sessão, as crianças ficavam auxiliando os adultos que estavam trabalhando com as 

entidades, éramos os cambonos. Normalmente, não ficávamos acordados até o final, 

adormecíamos nos sofás dispostos na assistência, porque as sessões entravam madrugada 

adentro.   

A relação da minha família com a dona do terreiro foi se estreitando, e meu pai 

tornou-se seu “braço direito”, isso mesmo, ela não concedia, formalmente, cargos na casa, 

salvo àqueles que tocavam os tambores4. Em um momento de dificuldades financeiras ela 

abriu as portas do seu terreiro e minha família foi morar em uma casa dentro da roça.  

A partir de agora, não era apenas o sábado de dedicação. Agora havia sessão às 

segundas-feiras para os exus catiços, três vezes por semana a Mãe Leila atendia pessoas em 

consultas particulares - eu e minha irmã nos revezávamos em ajudá-la -, nas quintas havia 

doutrina para os médiuns.  

Esse período coincide com minha entrada na adolescência, então essa imersão intensa 

na religião já não era tão harmoniosa como outrora. 

                                                             
3 Preto velho, boiadeiro, caboclo, juremeiro.  
4 No candomblé de Angola aqueles que tocam os atabaques podem ser chamados de Tata Kambuí ou Tata 
Muxiki.   



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017  

124 
 

A essa altura meus interesses eram diversos, eu queria ter tempo para me divertir fora 

do espaço do terreiro, mas morando na roça meus desejos ficavam em segundo plano. Meu 

pai já tinha se iniciado, então sua atenção estava exclusivamente voltada ao culto. Foi nesse 

momento, que ele numa tentativa de manter o controle, obrigou-me a participar das sessões. 

Então, contra minha vontade, eu permanecia indo aos encontros.  

A imposição feita pelo meu pai impactou negativamente nossa relação, e 

consequentemente, meus sentimentos pela religião. Aos poucos sentia a hostilidade crescendo 

dentro de mim, já não conseguia me concentrar durante os rituais. Meu corpo estava presente, 

mas minha cabeça e coração ficavam cada vez mais distantes. 

Quando estava com quinze anos, meus pais decidiram separar-se, o rompimento 

dificultava que eu, minha mãe e irmã continuássemos a frequentar a casa, que era de difícil 

acesso sem veículo próprio. Nesse momento me senti livre e aliviada. Meu pai não podia mais 

me obrigar a frequentar as sessões no terreiro. Confesso que sentia falta das pessoas, dos 

meus amigos, das músicas, das festas, das sensações, dos cheiros, mas estava feliz por ter 

autonomia de fazer minhas escolhas.  

Tive tempo de sobra. Foram dois anos sem manter contato com meu pai e dez anos 

longe do Candomblé. Fiquei maior parte desse período sem frequentar nenhum segmento 

religioso, somente nos últimos dois anos experimentei outros de cunho pentecostal, mas não 

estabeleci relações com nenhum deles. Até que atendendo um pedido de ajuda fui levada ao 

encontro do meu pai, que a essa altura já tinha seu próprio terreiro5 no entorno de Brasília.    

O ritual recheado de cores, cheiros, ritmo e simbolismo. Confesso que foi emocionante 

ouvir o som do atabaque e a harmonia das vozes entoando as cantigas. A pele ficou arrepiada 

e o coração acelerado em ritmo barra-vento. Rever alguns rostos conhecidos foi reconfortante. 

Não me contive. Nas sessões seguintes, que eram quinzenais, fomos novamente; no entanto, 

eu, como visitante, apenas para assistir e vislumbrar o culto.  

Cerca de um ano depois eu voltava ao Candomblé. Agora, pesava sobre meus ombros 

a responsabilidade de ser “a primogênita do pai de santo”. Havia expectativas e especulações 

sobre meu regresso, mas eu não tinha presa e nenhuma pretensão. Sentia-me mais segura e as 

coisas faziam mais sentido nesse momento. Minha dedicação era por vontade própria, nada 

me era imposto. Tudo foi no meu tempo, e esse processo foi indolor.   

                                                             
5 Terreiro Abassá de Lembá – Valparaíso de Goiás. 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017  

125 
 

Dentro do culto me apaixonei e me casei, numa cerimônia inesquecível, fomos 

abençoados pelos nkises6, na presença dos nossos familiares e amigos. Fui conduzida pelo 

barracão por meu pai e foi ele mesmo quem realizou a cerimônia.  

Alguns anos depois, seu filho de santo mais velho – Cláudio Antônio - concluía suas 

obrigações e em pouco tempo abriu seu terreiro no Lago Oeste – Sobradinho. Decidida a me 

iniciar no Candomblé de Angola, decidi que Cláudio – Tata Nuanji de Nzazi, seria meu 

mentor, já que na nossa tradição, meu pai carnal não poderia fazer o procedimento.  

Os preparativos para a iniciação demandam tempo e recursos. Foram seis meses entre 

idas e vindas, na intenção de que tudo fosse perfeito. Afinal, o intervalo entre o primeiro dia 

em um terreiro e minha entrada no quarto de santo foram vinte e quatro anos.  

Enfim, com toda família consanguínea e a família de santo reunida e em sintonia, em 

novembro de 2012 me recolhi como Danielle de Cássia A. Ramos, e em 1º de dezembro 

(re)nasci como “Malevú Dizambureji” para o nkise Bamburusema7.  

Como dizia o poeta Vinícius de Moraes: “por mais longa que seja caminhada o mais 

importante é dar o primeiro passo”. Depois da iniciação, as obrigações se sucedem até os sete 

anos. Nesse período, nos dedicamos aos ensinamentos; aprendemos todos os dias com os mais 

velhos de santo, e, à medida que os anos se passam, transmitimos o que aprendemos aos mais 

novos.  

Tive autonomia e convicção de escolher a religião que me vinculava aos meus 

antepassados. Desse dia em diante, minha relação com a religião e com a vida sofreram uma 

metamorfose. Tenho uma conexão intensa com meus nkises e sinto que a constante presença 

deles tornou-me uma pessoa melhor.  

Hoje, procuro ter uma relação mais harmoniosa e fraternal com as pessoas a minha 

volta. Compreendo que a seu modo, meu pai, apenas queria demonstrar que todos nós temos 

um caminho a trilhar, e o meu, permeava o Candomblé. Eu, assim como outras pessoas, 

precisei de mais tempo para entender que meu destino já estava traçado, e que apesar das 

dificuldades, das minhas fraquezas e provações a minha ancestralidade seria preponderante. E 

o amor pelo sagrado, pelos nkises e pelo Candomblé só aumenta, arrisca-me a dizer que é 

imensurável.  

 

                                                             
6 Nome atribuído às divindades do Candomblé de Angola, nomeados pelos iorubanos de orixás. Tais como: 
Mavambo, Pambunjila, Nkosi, Kabila, Mutalambo, Tawamin, Katende, Hangolo, Hagolomeia, Telekompensu, 
Kitempo, Nzazi, Luango, Nsumbu, Kaviungo, Kicongo, Matamba, Bamburusema, Kaiango, Dandalunda, 
Kissimbe, Mikaia, Kukueto, Zumbarandá, Lembarenganga, Kassuté, Vunji, etc.  
7 Divindade guerreira que comanda os vumbis (mortos) e está é vinculada aos fenômenos ligados ao fogo e aos 
raios.   



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017  

126 
 

Referências 

 

BARCELLOS, Mario Cesar. Jamberesu – As cantigas de Angola. Rio de Janeiro: Pallas, 

2009. 

 

COSTA, José Rodrigues da. Candomblé de Angola: Nação Kasanje. 3ª ed. Rio de Janeiro: 

Pallas, 1996. 

 

KUNZIKA, Emanuel. Dicionário de provérbios Kikongo. Luanda: Editorial: Nzila, 2008.  



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

127 
 

OFÍCIO DE ABATAZEIRO: A EXPERIÊNCIA DA RUA E 

DO TERREIRO  

 

 

Luís Augusto Ferreira Saraiva1 

“Tu não vai sem me dizer 

Meu Vodum quero saber  

Quanto tu torna voltar pra baiar 

Quero te esperar.” 

(Doutrina de Tambor de Mina) 

 

 

O mês de junho é época em que a cidade de São Luís- MA estremecesse ao som 

de matracas e pandeirões dando louvor a festa de São João. Nasci justamente nesse 

período mais precisamente na rua do bairro do João Paulo onde há mais de noventa anos 

acontece o encontro de bumba-meu-boi do sotaque de matraca, é o período também em 

que mais ocorrem toques de Tambor de Mina e de Tambor de Crioula no Maranhão.  

E foi assim, fui crescendo em meio ao som grave dos tambores ritmado pelo do 

estalar do gã2 e acompanhado pelas doutrinas que falavam de encantaria que a minha 

vocação para a percussão foi se construindo. Fazendo parte de uma família que em sua 

maioria era participante do Tambor de Mina o meu destino também não poderia ser 

diferente, a minha curiosidade para os tambores se deu ainda por incentivo de minha 

avó Elci Gomes de Castro que era dançante de Tambor de Crioula, uma dança popular 

de origem africana que é feita em veneração ao Santo São Benedito, o qual é para os 

participantes do Tambor de Mina sincretizado com Vodum Toy Averekete. Estas duas 

manifestações culturais de São Luís possuem características semelhantes, muito embora 

exerçam funções diferentes.  

Enquanto o Tambor de Mina se concentra em um culto afro-religioso, o Tambor 

de Crioula é uma dança festiva, um formato de diversão de um dos setores populares da 

sociedade maranhense (FERRETTI, 2002. p. 28). A ligação entre Tambor de Mina e o 

                                                             
1 Mestrando em Metafísica pela Universidade de Brasília - UnB, orientado pelo Prof. Dr. Wanderson Flor 
do Nascimento. Membro do Calundu – Grupo de Estudos Sobre Religiões Afro-Brasileiras. 
luisferrarafilos@gmail.com  
2 Ferro que é tocado no inicio dos toques de tambor de mina 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

128 
 

Tambor de Crioula é justamente a presença dos atabaques, sendo da responsabilidade 

dos Abatazeiros a manutenção do toque percussivo dessas duas manifestações. 

E foi no terreiro da Fé em Deus dirigido por mãe Elzita que a minha mão tocou 

pela primeira vez na pele do Tambor. Nessas andanças entre terreiros de Tambor de 

Mina e rodas de Tambor de Crioula meus olhos prenderam a atenção naquilo que muito 

mais tarde seria a minha função na vida de santo; o Abatazeiro.  

Entre o Tambor de Mina e o Tambor de Crioula nos deparamos com a figura do 

Abatazeiro, percussionista popular responsável pela dinâmica musical presente nestes 

dois movimentos. Os Abatazeiros exercem a função de tocar os atabaques e se 

constituem em um grupo seleto que foi pouco estudado durante a história das 

manifestações religiosas e culturais afro-brasileiras, muito embora, esses Abatazeiros − 

que não possuem nenhum tipo de formação musical − desenvolvem técnicas percussivas 

estritamente particulares. Em sua comparação com a música africana, o ofício de 

Abatazeiro consiste em um treinamento ao longo da vida que lhe exige uma preparação 

específica fazendo com que a música se torne parte de seu cotidiano, deste mesmo 

modo podemos perceber como acontece na África em que “a música fazia parte 

integrante da vida social, domínio em que havia penetrado a ponto de ser indispensável 

a diversas atividades, como curas, casamentos, funerais, lavouras, partos, ritos 

iniciativos e uma infinidade de acontecimentos”. (SOYINKA, 1982. p. 635). 

O Abatazeiro é o nome intitulado ao tocador de abatá, instrumento percussivo 

revestido de couro de animal que é tocado com as mãos, o Abatazeiro também pode ser 

chamado de huntó como no Daomé (COSTA EDUARDO, 1982. p.74). A figura dos 

Abatazeiros no Tambor de Mina se assemelha aos Ogãs nos Candomblés baianos, 

entretanto o cargo de Ogãn não é presente nos Terreiros de Tambor de Mina 

(FERRETTI 2009. p. 38). Pelas proximidades do Tambor de Mina e do Tambor de 

Crioula é perceptível que muitos desses Abatazeiros também exercem a função de 

tocadores de Tambor de Crioula. É comum que terreiros de tambor de mina façam festa 

a São Benedito durante diferentes períodos do ano.  

O antropólogo Octavio da Costa Eduardo já indicava a importância do tocador 

de atabaque em comparação aos tocadores de atabaques das antigas sociedades 

africanas, bem como atentou sobre a pouca literatura em torno da função dos tocadores 

de tambor visto que “infelizmente não deram até hoje a devida atenção ao tocador de 

atabaque na sua terra de origem.” (COSTA EDUARDO, 1982. p.73 -77).   



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

129 
 

Ainda, a figura do Abatazeiro é vista como um ofício que é passado de geração a 

geração e que fortalece os laços de amizade e de companheirismo dentro da 

comunidade.  Atualmente, o número de Abatazeiros, em sua grande maioria negros, 

tanto do Tambor de Mina quanto de Tambor de Crioula vem diminuído de modo 

constante. Em entrevista no mês de abril do referente ano, Cicero Centriny iniciado no 

Tambor de Mina afirmou que “o número de Abatazeiros vem diminuindo pelo constante 

aumento de Igrejas Evangélicas em São Luís, que atrai muitos jovens e até mesmo os 

mais velhos.” (CENTRINY, 2017).  Isto demonstra uma zona de conflito entre 

gerações. Além disso, o Tambor de Crioula que é sempre tocado nos festejos de São 

João durante o mês de junho passa por um momento difícil devido à atual gestão da 

prefeitura da cidade por ser governada por um líder religioso evangélico.  

Como também é a partir da experiência de vida atrelada às experiências musicais 

é que se faz necessário entender “o papel que as artes populares desempenham na vida 

cotidiana de pessoas comuns, promovendo a inclusão em sociedades marcadas por 

desigualdades.” (DIAS, 2012. p. 297). Há que se ter em vista que muitos desses 

Abatazeiros são de regiões pobres da cidade de São Luís, e que pouco ou por vezes não 

possuem nenhum estudo formal.   

Contudo, o  universo musical africano está inserido dentro de uma estrutura que 

“liga ao comportamento cotidiano da humanidade e da comunidade, a ‘cultura’ africana 

a qual não é, portanto, algo abstrato que possa ser isolado da vida.” (HAMPATÉ BÁ, 

2010, p. 169). A reflexão de Hampaté Bá nos faz perceber que a dinâmica de 

Abatazeiros tanto de Tambor de Mina quanto de Tambor de Crioula faz parte de uma 

experiência em que a vida cotidiana, interliga-se à religiosidade numa relação complexa 

e abrangente. No caso do objeto dessa pesquisa, as experiências desses músicos 

maranhenses são decorrentes de tradições Ewé e Fon que se desdobram em uma 

agregação jeje-nagô (PARÉS, 2001.p.190).  

As pesquisas sobre as tradições africanas presentes no Maranhão foram 

imensamente estudadas pelos Antropólogos Sérgio Ferretti (1995) e Mundicarmo 

Ferretti (2000). Entretanto, a figura do Abatazeiro não ganhou um estudo aprofundado 

sobre sua função, quando muito era citado em um papel secundário. Em 1979 e com 

uma segunda edição em 2002, foi publicada uma obra chamada Tambor de Crioula: 

ritual e espetáculo organizada por Sérgio Ferretti que teve o objetivo de reunir 

informações sobre o Tambor de Crioula, bem como suas relações com o Tambor de 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

130 
 

Mina, mas pouco se fez referências à dinâmica dos tocadores de atabaques presentes 

nessas duas expressividades afro-maranhenses. 

A música é o meio pelo qual podemos investigar uma cultura, tanto como a sua 

expressão poética da fala, com a dinâmica de sons. Neste cenário podemos identificar a 

figura do Abatazeiro diante os conflitos contemporâneos de sua prática como um 

herdeiro das músicas africanas, essa transmissão que perpassa por meio da linguagem 

oral onde “numa cultura oral, produzem-se fenômenos notáveis que estão ausentes ou 

que não tem nenhuma função numa cultura escriturária.” (DIAGNE, 2010. p. 332). Tais 

Abatazeiros, reproduzem sonoridades semelhantes aos Ewé do Benin que se mostra em 

“ritmos cruzados que se apresentam de forma permanente, resultantes tanto da relação 

das configurações fixas dos instrumentos.” (LACERDA, 1990. p. 21). O Tambor de 

Crioula e O tambor de Mina se equivalem na seqüência de três tambores cada, sendo 

sempre do mais grave para o mais agudo.  

Dessa forma, o tambor dos terreiros e das rodas de tambor de crioula foi fazendo 

parte da minha vida. Tive a oportunidade de aprender os toques de tambor de crioula 

com mestre Alex Cobra, Mestre Madeira e Sidel que durante vários sábados fazíamos 

fogueira no centro histórico e ensaiávamos o to que de tambor de crioula, na mina tive 

que ficar sempre ao lado dos mais velhos e experientes que dominavam as seqüências 

rítmicas do toque de mina. Mas, foi Baé da casa do terreiro de Yemanjá que transmitiu 

um pouco do seu conhecimento sobre os abatás.   

Há inúmeras diferenças rítmicas entre os dois “tambores” assunto que se 

estenderia para um texto ainda mais longo, mas vou apresentar de modo mais curto 

sobre como se dá a célula percussiva do tambor de crioula e logo em seguida a do 

tambor de mina.  

O tambor de crioula é tocado com três tambores sendo que cada um recebe um 

nome especifico. Em ordem de entrada musical  o primeiro que é tocado é o Meião ou 

com também é conhecido de Socador este instrumento é o que chamamos de celular 

rítmica do tambor de crioula, ele é tocado em um compasso  de dois tempos sendo um 

toque grave e em seguida um toque agudo. Logo após o Meião, temos então um tambor 

menor que se chama Pereren ou Crivador este instrumento é considerado pelos mestres 

de tambor de Crioula como o instrumento mais difícil a ser tocado, pois ele marca o 

contratempo do Tambor de Crioula.  

 O Crivador por sua característica aguda é tocado em um intervalo de tempo de 

1/2 encaixando-se no intervalo de 2/2 do Meião, de tal maneira que o encaixe dos dois 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

131 
 

instrumentos possibilita a entrada o terceiro tambor chamado de Tambor Grande ou de 

Rufador.  

O toque do Tambor Grande proporciona o preenchimento grave da célula que 

compõem todo o toque do Tambor de Crioula, ele é tocado em seqüências ritmadas de 

2/2, 2/4 e até 4/4. Também é possível fazer solos utilizando-se de técnicas como Slap, 

Open-tone e o Bass-tone, além desses “golpes” que são aplicados no couro do Tambor 

Grande temos também o que é chamado de punga. A punga é um golpe dado de punho 

fechado na borda do tambor grande que produz um som grave, este som grave serve de 

código para a dançante para que venha dançar a frente do tambor.  

Para encerrar o conjunto da orquestra do tambor de crioula é utilizado ainda a 

matraca que são dois pedaços de madeira tocados sequencialmente no corpo do Tambor 

Grande.  

Vale acrescentar que todos os instrumentos com exceção da matraca são 

afinados ao fogo, o instrumento geralmente em grupos mais tradicionais é 

confeccionados de madeira. Confecção essa que possuem uma ritualista durante a 

extração da madeira da mata com a preocupação de um determinado período do ano, e 

de uma madeira especifica localizada na serra dos cocais no maranhão. Entretanto 

devido à dificuldade carregar os tambores para as inúmeras apresentações que são feitas 

durante o São João grupos mais recentes começaram a produzir tambores de canos de 

PVC, que são mais leves.  

Aprender a tocar tambor de crioula sempre se dá de um modo muito particular, 

os grupos de tambor de crioula sempre se reúnem nas ruas em volta da fogueira para 

afinação correta dos tambores e os novos aprendizes, em sua grande parte crianças; 

filhos e filhas de dançantes e de abatazeiros já começam a dar os primeiros golpes no 

tambor como uma forma de brincadeira. A observação e atenção auditiva também são 

importantes para aprender a tocar o tambor de crioula.  

Lembro-me que os meus primeiros toques de Tambor de Crioula também se 

dava dessa maneira, ao acompanhar minha avó em apresentações ficava na fogueira 

tentando imitar os abatazeiros até que sempre aparecia um para me dar uma dica, era 

sempre um modo de ensinar próprio, eles passavam da forma como tinham aprendido. 

Foi então que aprendi a tocar primeiramente o Meião que aparentemente parece ser o 

mais fácil, mas que é necessário ter muita atenção, pois é ele que mantém todo o ritmo, 

errar o Meião é dessincronizar todos os outros tambores. Tempos depois comecei a 

tocar o Tambor Grande e adquirindo a capacidade de fazer improvisações, confesso que 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

132 
 

ainda não sei tocar o crivador e sempre que vou ao maranhão peso ajuda ao meu mestre 

Alex para que me ensine os toques do crivador.  

O Tambor de Mina possui um estilo musical bem mais diferente do que o 

Tambor de Crioula, embora muitas pessoas quando ouvem falar dessas duas expressões 

maranhenses acabam confundindo-as. Os toques do Tambor de Mina são executados 

unicamente nos terreiros nos dias específicos das festas de Voduns.  

No Tambor de Mina são presentes dois tambores que também são chamados de 

abatás, os abatás recebem o nome de Guia e Contraguia que são tocados 

especificamente para Orixás e Voduns, e Voduns gentis. Quando acontece a festa para 

Cablocos  é acrescentado um terceiro tambor, o chamado Tambor da Mata, este tambor 

é muito parecido com o Tambor Grande do tambor de Crioula e é o mesmo tambor que 

aparece nos toques de Terecô.  

   Dentro da Mina há dois toques principais que é o toque corrido e o toque 

dobrado que também são chamadas de Mina Corrida e Mina Dobrada que musicalmente 

apresenta um compasso rítmico composto de 6/8.  Quem dita o compasso será sempre o 

gã que marcará se o toque será Corrido ou Dobrado em seguida temos a entrada do 

tambor Guia e com o seu complemento que será o Contraguia. Ainda, para compor a 

orquestra do Tambor de Mina entram as cabaças que são tocadas ao mesmo ritmo do 

ferro.  

A inserção do Tambor Grande leva o toque da Mina a um som mais frenético e 

eletrizante, a pegada forte desse instrumento é tocado em uma técnica de Heel que um 

golpe dado com a parte inferior da palma da mão proporcionando um som mais abafado 

e com que a mão do abatazeiro se comporte de maneira mais fluida deixando os dedos 

mais soltos podendo assim o músico tocar no centro do tambor com os dedos  

alternando-os em abertos e fechados.  

Os abatazeiros aprendem a complexidade dos tambores desde a infância e 

transmitem seus conhecimentos de geração a geração. Atualmente venho participando 

de um terreiro de Candomblé Angola localizado no Lago Norte do Distrito Federal e 

venho observando diferenças e semelhanças rítmicas na composição musical no dito 

toque de Angola, como os Kambondos da Casa costumam chamar.  

Deixo aqui uma interfase da minha experiência e reflexão como Abatazeiro de 

Tambor de Mina e no Tambor de Crioula.  

 

 



Revista Calundu - vol. 1, n.2, jul-dez 2017 
 

133 
 

Referências 

 

CENTRINY, Cicero. Entrevista concedida a Luís Augusto Ferreira Saraiva. São Luís, 

27 abr. 2017.  

 

COSTA EDUARDO, Octavio. O tocador de atabaque nas casas de culto afro-

maranhense. In: MOURA, Carlos Eugênio Marcondes de. São Paulo: Nobel 1982.  

 

DIAGNE, Manoussé. Lógica do escrito, lógica do oral: conflitos no centro de arquivo. 

In: HOUNTONDJI, Paulin J. (org.) O antigo e o moderno. A produção de saber na 

África contemporânea. Portugal: Edições Pedago. 2012. 

 

FERRETTI. Sérgio. Tambor de Crioula: ritual e espetáculo São Luís. Comissão 

Maranhense de Folclore. 2002. 

 

__________Sérgio. Querebentã de Zomadônu: etnologia da Casa das Minas do 

Maranhão. Rio de Janeiro: Pallas, 2009. 

 

HAMPATÉ BÂ, AMADOU. A Tradição Viva. In: Ki-Zerbo, Joseph. História geral da 

África I: Metodologia e pré-história da áfrica. Brasília: UNESCO, 2010, p. 167-2012. 

 

O triângulo das Tobosi uma figura ritual no Benim, Maranhão e Bahia. In: Revista 

Afro-Asia, 2001, p. 177-213.  

 

SOYINKA, W. As artes da África durante a dominação colonial. In: J. KI-ZERBO 

(org.), História geral da África VII. São Paulo, Ed. Ática/UNESCO, 1980. 

 

LACERDA , Marcos Branda Textura Instrumental na África Ocidental: A Peça 

Agbadza. In: Revista Música, 1990.p.18-28. 


