
3 e 4 de novembro de 2016

Auditório do Instituto de Ciências Sociais
Universidade de Brasília - UnB

1ª JORNADA DE ESTUDOS
NEGROS NA UNB 

NEAB ICSPPG

REALIZADORES



4 NOVEMBRO
SEXTA-FEIRA3 NOVEMBRO

QUINTA-FEIRA

8:30 – Abertura
Mario Theodoro
Joaze Bernardino-Costa

8:45 -10:30 Mesa: Saberes e Intelectuais Negros

Coordenador: Joaze Bernardino-Costa
A violência de Frantz Fanon: luta anti-colonial como ruptura histórica - 
Johnatan Razen Ferreira Guimarães (Mestrando Direito/UnB)

Um intelectual entretempos: pós-colonialidade, tempo e política negra na 
obra de Guerreiro Ramos - Marcos Vinícius Lustosa Queiroz (Mestrando 
Direito/UnB)

Do genocídio ao quilombismo: a participação da população negra na 
produção audiovisual - Pedro Andrade Caribé (Doutorando 
Comunicação/UnB)

Modernidade negra em Paul Gilroy e Abdias Nascimento: pela construção 
de uma sociologia diaspórica - Bruno Gontyjo do Couto (Doutorando 
Sociologia/UnB)

10:45  -12:30 Mesa: Ações Afirmativas e Políticas de Promoção 
da Igualdade Racial

Coordenador: Ivair Alves  dos Santos

Gestão pública na zona do não-ser: políticas públicas de promoção da 
igualdade racial na administração pública federal no Brasil - Tatiana Dias 
Silva (IPEA/Doutoranda Administração/UnB)

A tramitação legislativa da Lei 12.711/2012 - Vanessa Patrícia Machado 
Silva (Mestranda Sociologia/UnB)

A influência da Lei de Cotas sob os editoriais do Correio Braziliense e do 
O Estado de S. Paulo" - Ana Elisa De Carli Blackman (Doutoranda 
Sociologia/UnB)

As mulheres do fim do mundo: um breve panorama da saúde da mulher 
negra no Brasil - Maira de Deus Brito (Mestranda Direitos Humanos e 
Cidadania/UnB)

14:30 – 16:15 Mesa:  Genocídio e Luta Antirracista

Coordenador: Haydée Caruso

Raça, criminologia e sociologia da violência: contribuições a um debate 
necessário - Leonardo Ortegal (Doutorando Política Social/UnB)

Black Lives Matter: A cobertura dos protestos de Ferguson em dois jornais 
brasileiros - Kelly Tatiane Martins Quirino (Doutoranda 
Comunicação/UnB)

Fé em Deus? Questão racial, favela e assistencialismo - Lucas Alves 
Bezerra (Graduando Serviço Social/UnB)

Entre a intenção e a ação: matrizes e paradoxos dos programas estaduais 
de redução da mortalidade violenta - Andréia Macedo (Doutoranda 
Sociologia/UnB)

16:30 – 18:15 Mesa: Racismo e Mercado de Trabalho

Coordenador: Mario Theodoro

Divisão racial do trabalho e escravidão contemporânea: pensando o lugar 
das trabalhadoras e trabalhadores negros no mercado de trabalho - 
Raissa Roussenq Alves (Mestranda Direito/UnB)

Raça e Trabalho: uma face do racismo brasileiro - Marcello Cavalcanti 
Barra (Doutorando Sociologia/UnB)

O Racismo no Brasil e a inserção do negro no mercado de trabalho - Indira 
Gandy Pires Alves de Pina (Mestranda Sociologia/UnB)

8:45 -10:30  Mesa:  Quilombos e Religiosidade

Coodenador: Nelson Inocêncio

Quilombos e Decolonialidade - Thais Cristina Albano (Doutoranda Socio-
logia/UnB)

As terras quilombolas e o Estado: o processo de regulamentação do 
artigo 68 - Jean Michel Moreira da Silva (Doutorando Sociologia/UnB)

Saberes articulados: religiões de matriz africana como espaços de cons-
trução de conhecimentos - Beatriz Martins Moura (Mestranda Antropolo-
gia/UnB)

Tempo Relacional: um ensinamento de Preto Velho - Guilherme Dantas 
Nogueira (Doutorando Sociologia/UnB)

A (ausência da) questão negra dentro da igreja evangélica - Morgane 
Laure Reina (Doutoranda Sociologia/UnB)

10:45 – 12:30 Mesa:  Luta Antirracista e Educação

Coordenadora: Maria Abadia

Enegrecendo a educação: perspectivas decoloniais e práticas transgres-
soras - Ellen Daiane Cintra (Mestranda Educação/UnB)

Notas sobre racismo e educação - Márcio Henrique Carvalho (Doutoran-
do Sociologia/UnB)

A luta antirracista e a percepção da sua diversidade nas Américas: diálo-
gos das diferenças diante de bases raciais - Renata Monteiro Lima (Mes-
tranda CEPPAC/UnB)

14:30 – 16:15  Mesa: Mulheres Negras e Ativismo

Coordenadora: Edileuza Souza

Significação da militância na vida de mulheres negras ativistas: 
reflexo nas condições psicossociais - Josenaide Engracia dos 
Santos (Doutora Ciências da Saúde/UnB/Professora Adjunta)

Carolina Maria de Jesus: a escrita quase invisível de uma voz sub-
mersa - Luciana Melo (Doutoranda Sociologia/UnB)

Paralelos entre a mãe-preta brasileira e a mammy estadunidense: 
sobre a identidade, culinária, raça e diáspora negra - Taís de 
Sant’Anna Machado (Mestra Sociologia/UnB)

Reflexões metodológicas sobre trabalho de campo na África do Sul 
- Natalia Cabanillas (Doutora Sociologia/UnB)

16:30 – 18:15  Mesa: Amor, Afeto e Negritude

Coordenadora: Ana Claudia Jaquetto Pereira 

A tecnologia política do amor: uma saída para a libertação decolonial de 
mulheres amefricanas - Camilla Martins Santana (Doutoranda Sociolo-
gia/UnB)

Subjetividade de homens negros nas relações inter-raciais: construções 
e desconstruções possíveis - Fernanda Fontoura (Psicóloga/UCB, Psico-
dramatista/PUC-GO)

Racismo e violência doméstica contra mulheres negras - Bruna Jaquetto 
Pereira (Doutoranda Sociologia/UnB)

18:15 – Encerramento

18:30 – Coquetel e Lançamento de Livros



I JORNADA DE ESTUDOS NEGROS  

DA UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 
 

 

Brasília 

03 e 04 de novembro 

Universidade de Brasília 

 

 

 

Organizadores 

 

Prof. Joaze Bernardino-Costa 

Prof. Mario Theodoro  

Morgane Laure Reina 

 

 

Coordenadores e colaboradores 

 

Prof. Ivair Alves dos Santos 

Profa. Haydee Caruso 

Prof. Nelson Inocêncio 

Profa. Maria Abadia 

Profa. Edileuza Souza 

Ana Claudia Jaquetto Pereira 

 

 

 

 

 



ANAIS DA  
I JORNADA DE ESTUDOS NEGROS  
DA UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

 
 

ÍNDICE 
 
 

ALBANO, T. ​Quilombos e decolonialidade​ .................................................................p. 5 
 
BARRA, M. ​Raça e trabalho: uma face do racismo brasileiro​ ...................................p.27 
 
BRITO, M. ​As mulheres do fim do mundo: um breve panorama da saúde da mulher               
negra no Brasil​ .............................................................................................................p.42 
 
CINTRA, E. ​Enegrecendo a educação: perspectivas decoloniais e práticas         
transgressoras​ ..............................................................................................................p.56 
 
COUTO, B. ​Dupla consciência e modernidade negra em Abdias Nascimento e Paul            
Gilroy​ ............................................................................................................................p.75 
 
FONTOURA, F. ​Subjetividades de homens negros nas relações inter-raciais:         
construções e desconstruções possíveis​ .......................................................................p.96 
 
MACHADO, T. ​Paralelos entre a mãe-preta brasileira e a mammy estadunidense –            
sobre a identidade, culinária, raça e diáspora negra​ ................................................p.119 
 
NOGUEIRA, G. ​O tempo e seu caráter relacional: ensaio de um aprendizado com um              
preto velho​ ..................................................................................................................p.138 
 
PEREIRA, B. ​Racismo e violência doméstica contra mulheres        
negras​ .........................................................................................................................p.152 
 
PINA, I. ​O racismo no brasil e a inserção do negro no mercado de              
trabalho​ ......................................................................................................................p.174 
 
QUEIROZ, M. ​Um intelectual entretempos: pós-colonialidade, tempo e política negra          
na obra de Guerreiro Ramos​ ......................................................................................p.191 
 
REINA, M. ​A (ausência da) questão negra dentro da igreja          
evangélica​ ...................................................................................................................p.209 
 
SANTOS, J; XAVIER, F. ​Militância na vida de mulheres negras ativistas: reflexo nas             
condições psicossociais​ ..............................................................................................p.225 
 
ORTEGAL, L. ​Raça, criminologia e sociologia da violência​ ……………………...p.241 

 
 
 



I Jornada de Estudos Negros da Universidade de Brasília 

03 e 04 de novembro de 2016 - Instituto de Ciências Sociais da UnB 

 

 

 

QUILOMBOS E DECOLONIALIDADE 

 

 

Thaís Cristina Albano1 

 

 

Resumo: O objetivo do artigo será refletir sobre os movimentos quilombolas 

embasados pelo pensamento decolonial, para isso, organizarei o trabalho em três 

grandes tópicos são eles: a) enfoques teóricos e legais acerca dos movimentos 

quilombolas, b) o projeto decolonial e suas características e conceitos c) 

decolonialidade e movimento Quilombola.  A partir de reflexões teóricas irei realizar 

um diálogo entre a decolonialidade e o movimento quilombola. Pretendo abordar alguns 

pontos acerca do quilombo e dos movimentos de resistência quilombola pela ótica da 

decolonialiadade intercultural. Ao longo do artigo pretendo discutir as raízes do termo 

quilombo e uma breve visualização da constituição histórica e legal do movimento 

quilombola. Também pretendo abordar sobre o projeto modernidade/ colonialidade, 

para visualizar como é atuante o controle econômico, político e epistemológico de 

determinadas culturas sobre outras, o que o grupo denomina de colonialidade. 

 

Palavras-chave: Quilombo, modernidade/colonialidade, decolonialidade 
 

 

Abstract: The objective of this article is to reflect on the quilombo movement grounded by 

decolonial thought to this, arrange the work on three major topics are: a) theoretical and legal 

approaches about the quilombo movement , b ) the colonialist project and its features and 

concepts c ) Decoloniality and Quilombola movement. From theoretical reflections will hold a 

dialogue between the Decoloniality and the quilombo movement. I intend to address some 

points about the quilombo and the Quilombo resistance movements from the perspective of 

intercultural decolonialiadade. Throughout the article I intend to discuss the roots of the 

Quilombo term and a brief display of the historical and legal constitution of the quilombo 

movement. I also want to focus on the project modernity / coloniality, to see how active the 

economic control , political and epistemological of certain cultures over others, what the group 

calls Coloniality. 

 

Keywords:  Quilombo, modernity / coloniality, Decoloniality 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                           
1 Doutoranda em Sociologia Pela Universidade de Brasília – UNB, artigo apresentado para a Disciplina 

Tópicos  Avançados em  Sociologia das Relações Raciais, professor Dr Joaze Bernardino. 



  

Introdução 

O artigo propõe uma discussão acerca das raízes do termo quilombo e uma breve 

visualização da constituição histórica e legal do movimento quilombola. Também traz 

um debate sobre o projeto modernidade/ colonialidade, para visualizar como é atuante o 

controle econômico, político e epistemológico de determinadas culturas sobre outras, o 

que o grupo denomina de colonialidade. Ressaltando que o movimento quilombola trás 

em sua gênese uma resistência a subalternização, uma luta histórica contra a 

colonialidade, luta esta que se reflete em vários campos, principalmente político na 

afirmação do seu legado histórico-cultural e na produção de seus saberes.  

O diálogo entre o projeto decolonial e os sujeitos quilombolas propõe o combate 

a subalternização, combatendo na medida em que desoculta a colonialidade e legitima 

as suas produções culturais. No campo econômico, político e cultural adoto as práticas 

quilombolas como práticas decoloniais/ interculturais, visto que trata-se de desconstruir 

a centralidade em torno de uma determinada cultura, considerando saberes e práticas 

das diversas populações que constituem a sociedade brasileira. 

Diretrizes Legais 

As comunidades quilombolas de hoje ainda são verdadeiros espaços de luta 

contra a opressão, como eram também os antigos quilombos, sobreviveram no tempo e 

desenvolveram suas formas tradicionais de viver e de produzir e continuam a existir e a 

reproduzir sua cultura de resistência e de luta, para assegurar seus direitos como o 

direito de acesso à terra.  

Com a promulgação da Constituição Federal de 1988, cem anos após à abolição 

formal da escravidão, as comunidades quilombolas brasileiras tiveram o direito ao 

território reconhecido em lei. Esse reconhecimento jurídico se deu na mais importante 

lei do Brasil, no artigo 68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias da 

Constituição Federal de 1998. 

Art. 68. Aos remanescentes das comunidades dos quilombos 

que estejam ocupando suas terras é reconhecida a propriedade 

definitiva, devendo o Estado emitir-lhes os títulos respectivos. 

 

 



  

O reconhecimento de um direito na Constituição é carregado de significados 

jurídicos, políticos, históricos, raciais e sociais, já que os direitos humanos 

estabelecidos na Constituição não podem ser retirados de lá por uma lei, nem mesmo 

por uma mudança no texto da própria Constituição, dessa forma a regularização 

fundiária de terras quilombolas passam a compor o marco legal do Estado às políticas 

de ordenamento fundiário com base em um reconhecimento territorial.  

A inclusão deste preceito constitucional foi motivada pela premência de reparar 

uma injustiça histórica cometida pela sociedade escravocrata brasileira contra o povo 

negro. Uma reparação que se concretiza através do reconhecimento dos direitos das 

comunidades de descendentes dos antigos escravos possibilitando-lhes, finalmente, o 

acesso à propriedade de suas terras. 

As comunidades quilombolas tiveram também garantido o direito à manutenção 

de sua cultura própria através dos artigos 215 e 216 da Constituição. O primeiro 

dispositivo determina que o Estado proteja as manifestações culturais afro-brasileiras. Já 

o artigo 216 considera patrimônio cultural brasileiro, a ser promovido e protegido pelo 

Poder Público, os bens de natureza material e imaterial (nos quais incluem-se as formas 

de expressão, bem como os modos de criar, fazer e viver) dos diferentes grupos 

formadores da sociedade brasileira, entre os quais estão,sem dúvida as comunidades 

negras.  

O Decreto 4887, de 20 de novembro de 2003, veio para regulamentar o 

procedimento para identificação, delimitação, demarcação e titulação das terras de 

remanescentes das comunidades dos quilombos que trata o artigo 68 do ADCT. Com a 

edição desse Decreto, foram adotadas a autodefinição, para fins de declarar a condição 

de remanescentes de quilombos, o conceito de território, abrangendo a terra utilizada 

para a reprodução física, social, econômica e cultural da comunidade (ambos conforme 

já presente no texto da Convenção 169 da OIT) e a titulação coletiva da terra. 

O Decreto 4887/03, alinhado com a Convenção 169 da Organização 

Internacional do Trabalho, primou, dentre outros aspectos pela autodeterminação das 

comunidades quilombolas, na afirmação de sua identidade política e cultural e, portanto 

mais condizente com o pleito do movimento quilombola. As comunidades quilombolas 

têm direito à autoidentificação de sua identidade.  

O Estado brasileiro não tem o direito de negar a identidade quilombola assumida 

por uma comunidade, segundo a Convenção 169 da Organização Internacional do 



  

Trabalho, visto que a consciência da identidade quilombola é o critério fundamental 

para identificar se uma comunidade é quilombola. 

Além do art. 68 do ADCT da Constituição a Convenção 169 OIT também 

garante aos quilombolas o direito à terra. Entre os artigos 13 e 19 da Convenção 169 da 

OIT estão os importantes dispositivos que garantem acesso à terra. 

Desta forma, o direito dos quilombolas à terra está associado ao direito à 

preservação de sua cultura e organização social específica. Isso significa que, ao 

proceder à titulação, o Poder Público deverá fazê-lo respeitando as formas próprias que 

o grupo utiliza para ocupar a sua terra. Para que sejam protegidos e respeitados os 

modos de criar, fazer e viver das comunidades quilombolas é preciso garantir a 

propriedade de um imóvel cujo tamanho e características permitam a sua reprodução 

física e cultural. 

Através da Portaria nº 98 da Fundação Cultural Palmares (FCP) criou-se o 

Cadastro Geral de Remanescentes das Comunidades dos Quilombos. Esse cadastro é 

um mecanismo do Estado brasileiro em que se listam as comunidades que se 

autorreconhecem como quilombolas perante o poder público. A Fundação Cultural 

Palmares faz apenas o cadastro do autorreconhecimento, e não pode negar a uma 

comunidade com consciência de sua identidade quilombola a inclusão no Cadastro 

Geral das Comunidades dos Quilombos. Assim, certidão de autorreconhecimento da 

Fundação Cultural Palmares é o documento que atesta que determinada comunidade 

reconhece sua identidade quilombola perante o Estado. 

Atualmente as principais normas que regulamentam esse procedimento de 

titulação são o Decreto Federal 4887/03 e a Instrução Normativa nº 57 do INCRA (IN 

57). Essa instrução regulamenta o procedimento para identificação, reconhecimento, 

delimitação, demarcação, desintrusão, titulação e registro das terras ocupadas por 

remanescentes das comunidades dos quilombos de que tratam o Art.68 do Ato das 

Disposições Constitucionais Transitórias da Constituição Federal de 1988 e o Decreto 

4887/03. 

 

Conceito de Quilombo 

Na história do Brasil, os quilombos foram reconhecidos pela administração do 

período colonial por sua constituição a partir das formas de resistência dos africanos ao 

sistema escravocrata. Retirados de sua terra natal e trazidos à força para as terras 



  

brasileiras para o trabalho escravo em grandes fazendas, engenhos e garimpos, os 

africanos organizaram-se dos modos mais diversos, em rejeição ao sistema de 

escravidão a que foram submetidos. A expressão quilombo vem sendo sistematicamente 

usada desde o período colonial. Ney Lopes afirma que “quilombo é um conceito próprio 

dos africanos bantos que vem sendo modificado através dos séculos” (...) Quer dizer 

acampamento guerreiro na floresta, sendo entendido ainda em Angola como divisão 

administrativa” (Lopes, Siqueira e Nascimento 1987: 27-28). O Conselho Ultramarino 

Português de 1740 definiu quilombo como “toda habitação de negros fugidos que 

passem de cinco, em parte desprovida, ainda que não tenham ranchos levantados nem se 

achem pilões neles”. 

 Esta caracterização descritiva perpetuou-se como definição clássica do conceito 

em questão e influenciou uma geração de estudiosos da temática quilombola até meados 

dos anos 70, como Artur Ramos (1953) e Edson Carneiro (1957). O traço 

marcadamente comum entre esses autores é atribuir aos quilombos um tempo histórico 

passado, cristalizando sua existência no período em que vigorou a escravidão no Brasil, 

além de caracterizarem-nos exclusivamente como expressão da negação do sistema 

escravista, aparecendo como espaços de resistência e de isolamento da população negra. 

Embora o trabalho destes autores seja importante e legítimo, ele não abarca, 

porém, a diversidade das relações entre escravos e sociedade escravocrata e nem as 

diferentes formas pelas quais os grupos negros apropriaram-se da terra. 

 Essa noção, inscrita no senso comum por uma narrativa simplificadora, reduz a 

complexidade de um processo diversificado no qual atuaram outros motivos, atores e 

formas de relações sociais. É, portanto, imprescindível destacar que os processos de 

formação de quilombos, no Brasil, não foram apenas resultantes da resistência escrava e 

nem do afastamento deles dos domínios das grandes propriedades, como proposto pelo 

pensamento corrente.  

A necessidade de trabalhar o conceito de “quilombo” baseado no que ele é hoje e 

nas práticas de significação das comunidades quilombolas, que buscam a garantia do 

acesso à terra, leva à urgência do seu redimensionamento, ultrapassando o binômio 

fuga-resistência (Schmitt; Turatti; Carvalho, 2002) e abrangendo as mais variadas 

situações de ocupação territorial ensejadas por esses grupos. 

Almeida (2002), em Os Quilombos e as Novas Etnias, discutindo as formas de 

conceituação de “quilombo” e seus processos de constituição no Brasil, cita casos de 

formação de quilombos que estão relacionados à desapropriação de terras dos jesuítas, à 



  

doação de terras como recompensa por serviços prestados a grandes proprietários, ao 

período de declínio dos sistemas açucareiro e algodoeiro, entre outros exemplos. No 

caso específico do período de enfraquecimento e decadência das grandes propriedades 

de plantação de cana-de-açúcar e de algodão, o que começa a existir é uma autonomia 

interna dos escravos na fazenda, em virtude da ausência de coerção por parte dos 

proprietários. O autor destaca que “nesse quadro, o processo de acamponesamento ou 

de formação de uma camada de pequenos produtores familiares tende a se expandir e 

consolidar” (Almeida, 2002, p. 59). Assim, tem-se, inclusive, a formação de quilombos 

na própria área da Casa-grande, “é como se o quilombo tivesse sido trazido para dentro 

da Casa-grande ou mesmo aquilombado a Casa-grande” (Almeida, 2002, p. 59). Como 

exemplo, o autor cita o caso do quilombo Frechal, no Maranhão, localizado a 100 

metros da Casa-grande.  

Assim sendo, a noção de quilombo não se restringe aos casos de fuga em massa e 

refúgio de escravos, mas refere-se, sim, à formação de grupos familiares que, buscando 

uma produção autônoma e livre, baseada na cooperação, faziam frente ao sistema 

escravocrata. Little (2002, p. 5) destaca que muitos casos de formação de quilombos 

estão em relação com os “processos de acomodação, apropriação, consentimento, 

influência mútua e mistura entre todas as partes envolvidas”, que acabaram por 

constituir territórios autônomos no interior da Colônia. Percebem-se, assim, as diversas 

trajetórias seguidas na composição dos quilombos no Brasil, de acordo com suas 

particularidades regionais e seu contexto histórico.  

É visto que a identidade quilombola apresenta-se estreitamente vinculada às 

formas como esses grupos relacionam-se com seu território, assim como com sua 

ancestralidade, tradições e práticas culturais, numa relação em que território e 

identidade seriam indissociáveis. A presença de uma territorialidade específica desses 

grupos relaciona-se à ocupação da terra baseada no uso comum e vem sendo construída 

em face de trajetórias de afirmação étnica e política (Almeida, 2002).  

Os remanescentes das comunidades de quilombo representam coletivos de pessoas 

concretas que perpassaram a trajetória histórica do país. Trata-se, portanto, de grupos 

que se adaptaram e sobreviveram às variadas demandas sociais, resistindo até a 

atualidade por meio de uma dinâmica cultural viva. Assim o termo quilombo tem 

assumido novos significados na literatura especializada e também para grupos, 

indivíduos e organizações (O’Dawyer, 2002, p.18). 



  

Desta forma justifica-se a atualização do termo, que é explicitada no Decreto 

4887/03 cuja definição é: 

Art. 2º Consideram-se remanescentes das comunidades dos 

quilombos, para fins deste decreto, grupos étnico-raciais, 

segundo critério de auto-atribuição, com trajetória histórica 

própria, dotados de relações territoriais específicas, com 

presunção de ancestralidade negra relacionada com a 

resistência à opressão histórica sofrida. 

Houve, então, uma atualização referente ao conceito de quilombo a partir da 

definição do que vem a ser os seus remanescentes: definidos mais pela trajetória 

histórica associada à opressiva escravidão e às formas de resistência que persistem até 

os dias de hoje.  

A noção de “remanescentes”, pensada como uma categoria ao 

mesmo tempo etnológica e legal, surgiu como um marco 

fundamental nesse contexto em função de sua inegável 

referência à ‘temporalidade’ e ao jogo estabelecido entre 

continuidades e descontinuidades sociais2 (Arruti, 2006, p.28). 

Assim os sujeitos deste direito podem ser identificados na atualidade. O conceito 

do Decreto assegurou uma leitura antropológica que propõe nova avaliação semântica, 

de forma a atender os desígnios e objetivos evidentes da Constituição (Rocha, 

2005:97). 

No Congresso da Associação Brasileira de Antropologia de 1994 é manifestado: 

“Contemporaneamente, portanto, o termo quilombo não se 

refere a resíduos ou resquícios arqueológicos de ocupação 

temporal ou comprovação biológica. Não se trata de grupos 

isolados ou de uma população estritamente homogênea. Da 

mesma forma, nem sempre foram constituídos de movimentos 

insurrecionais rebelados, mas sobretudo consistem em grupos 

que desenvolvem práticas de resistência na manutenção e 

reprodução de seus modos de vida característicos num 

determinado lugar”. 

 

De forma geral pode-se dizer que os quilombos se formaram em quase todo o 

Brasil e não são comunidades formadas apenas por negros e negras fugidos da 

escravidão, não há uma uniformidade nas comunidades de quilombos, sendo que cada 

um deles tem uma formação específica. Também é importante destacar que nem todos 

                                                           
2 O autor se refere também em relação à sua experiência de campo 



  

os quilombos se localizam em lugares distantes e de difícil acesso, sem contato com o 

restante da sociedade. Há muitos quilombos nas proximidades de fazendas e mesmo dos 

centros urbanos. 

Os grupos que hoje são considerados remanescentes de comunidades de 

quilombos se constituíram a partir de uma grande diversidade de processos, que incluem 

as fugas com ocupação de terras livres e geralmente isoladas, mas também as heranças, 

doações, recebimento de terras como pagamento de serviços prestados ao Estado, a 

simples permanência nas terras que ocupavam e cultivavam no interior das grandes 

propriedades, bem como a compra de terras, tanto durante a vigência do sistema 

escravocrata quanto após a sua extinção. 

Dentro de uma visão ampliada, que considera as diversas origens e histórias 

destes grupos, uma denominação também possível para estes agrupamentos 

identificados como remanescentes de quilombo seria a de terras de preto, ou território 

negro, tal como é utilizada por vários autores, que enfatizam a sua condição de 

coletividades camponesa, definida pelo compartilhamento de um território e de uma 

identidade. 

A promulgação da constituição e a necessidade de regulamentação do Artigo 68 

provocaram discussões de cunho técnico e acadêmico que levaram a esta revisão dos 

conceitos clássicos que dominavam a historiografia sobre a escravidão, instaurando a 

relativização e adequação dos critérios para se conceituar quilombo, de modo que a 

maioria dos grupos que hoje, efetivamente, reivindicam a titulação de suas terras, 

pudesse ser contemplada por esta categoria, uma vez demonstrada, por meio de estudos 

científicos, a existência de uma identidade social e étnica por eles compartilhada, bem 

como a antiguidade da ocupação de suas terras e, ainda, suas práticas de resistência na 

manutenção e reprodução de seus modos de vida característicos num determinado lugar. 

Assim, em consonância com o moderno conceito antropológico aqui disposto, a 

condição de remanescente de quilombo é também definida de forma dilatada e enfatiza 

os elementos identidade e território. Com efeito, o termo em questão indica: 

 

“a situação presente dos segmentos negros em diferentes 

regiões e contextos e é utilizado para designar um legado, uma 

herança cultural e material que lhe confere uma referência 

presencial no sentimento de ser e pertencer a um lugar 

específico” (Andrade, 1997, p.47) 



  

 

           Segundo Arruti, “remanescentes” surge como um diferencial importante no uso 

do termo “quilombo”, no sentido de “resolver a difícil relação de continuidade e 

descontinuidade com o passado histórico, em que a descendência não parece ser um 

laço suficiente” (Arruti, 2008, p. 14). Assim, com o uso desse termo, o que estaria em 

jogo não seriam as reminiscências dos antigos quilombos, mas sim as atuais 

comunidades ocupando suas terras, juntamente com suas práticas de organização social 

e política. 

A partir do exposto, percebe-se a necessidade de romper com antigas 

conceituações de “quilombo” e adotar as novas dimensões do seu significado baseadas 

em situações sociais específicas (Almeida, 1996). Atualmente, o método efetivo nas 

formas de conceituação se faz presente nas próprias denominações que esses grupos 

sociais utilizam no seu reconhecimento. A partir de suas práticas e critérios político-

organizativos, esses grupos se representam e se autodefinem em face dos outros agentes 

sociais com os quais interagem, construindo assim sua identidade. É necessário 

compreender suas relações, estabelecidas em meio a situações de violência e repressão, 

assim como suas estratégias de sobrevivência, para, a partir daí, saber como se colocam 

e se autodefinem nas suas relações atuais. Desse modo, não há categorias fixas que 

excluam a existência de casos concretos, já que os procedimentos de denominação 

partem das próprias comunidades.  

É sabido que as diferentes denominações conferidas a “quilombo”, desde o 

período colonial até o marco atual da autodefinição dessas comunidades a partir de seus 

critérios político-organizativos, foram acompanhadas de instrumentos legais da política 

brasileira, que vieram a legitimar tais formas de conceituação e reafirmá-las em suas 

aplicações jurídicas. 

 

Territorialidade e Território 

 

O sentimento de pertença a um grupo e a uma terra é uma forma de expressão da 

identidade étnica e da territorialidade, construídas sempre em relação aos outros grupos 

com os quais os quilombolas se confrontam e se relacionam.  

Little define territorialidade como “o esforço coletivo de um grupo social para 

ocupar, usar, controlar e se identificar com uma parcela específica de seu ambiente 



  

biofísico, convertendo-a assim em seu “território” (Little, 2002, p. 3). Dessa forma o 

terrítório pode ser definido como um produto histórico de processos sociais e políticos 

 Nesse sentido, a territorialidade no Brasil, assume o caráter dos diversos grupos 

sociais formadores da identidade do país durante seu processo histórico e suas inter-

relações específicas com os ecossistemas que ocupam, além das relações sociais 

mantidas uns com os outros, transformando, assim, as parcelas do ambiente em seus 

territórios. O território, nesse sentido, decorre dos procedimentos de territorialidade de 

um grupo social, que envolvem, ao mesmo tempo, suas formas de dominação político-

econômica e suas apropriações mais subjetivas e/ou simbólico-culturais (Haesbaert, 

2004a). 

O conceito de territorialidade refere-se ao vínculo de significado criado e 

perpetuado culturalmente, Correlato ao sentido de territorialidade, lugar significa 

“experiência de uma localidade específica com algum grau de enraizamento, com 

conexão a vida diária, mesmo que sua identidade seja construída e nunca fixa” 

(Escobar, 2005, p.233). 

Não se deve pensar que essa relação de pertencimento, advinda da 

territorialidade e manifesta no cultivar cotidiano dos lugares, sobreviva apenas quando 

um determinado grupo ou comunidade permaneça isolado ao contato ou à interferência 

de fatores transformadores, derivados de ações internas ou externas. Ao contrário, as 

contradições e conflitos são decorrências comuns da vida em sociedade e fortalecem os 

vínculos sociais, na medida em que as instituições, mais ou menos complexas, passam a 

dar conta de definir e organizar os meios de solucionar os problemas, aprofundando, 

assim, as bases de afirmação de certa ordem de valores, de uma normatividade. 

A luta quilombola pelo direito ao território evidencia a necessidade de se 

assegurarem os lugares desse grupo e os processos de significação que fazem do 

território uma referência para a reprodução social e cultural da coletividade. Somente 

com a garantia do território, espaço apropriado sob as condições determinadas pelo 

grupo, pode-se resgatar o significado de cada lugar com a potencialidade necessária ao 

desenvolvimento das características que a identidade encerra, pressuposto para a luta 

contra as espoliações provocadas pela expansão dos modelos hegemônicos de 

apropriação territorial.  

De acordo com (Rocha, 2012) a territorialidade quilombola funciona, nesse 

sentido, como contra-hegemonia em torno da qual são elaboradas propostas de novos 



  

pactos sociais, baseados nas demandas políticas, econômicas e culturais dos 

quilombolas. 

Dessa forma, as comunidades quilombolas buscam consolidar a noção de 

território quilombola como espaço de memória, através da manutenção do grupo pelos 

descendentes dos fundadores das comunidades, a permanência das seguidas gerações 

nas terras ocupadas por cada família, a valorização dos lugares tradicionalmente 

significativos para a união do grupo. O reconhecimento do valor cultural de territórios 

tradicionais possibilita a regularização das terras como forma de valorizar a autonomia 

do grupo. Requer-se, portanto, retomar a cultura tradicional como um objeto de 

preservação que não está intacto à ação do tempo. Ao contrário, a identidade cultural é 

exatamente o elemento dinamizador que vinculará as decisões sobre a destinação, o uso 

e as transformações do território à deliberação do principal sujeito implicado, qual seja, 

a comunidade quilombola. 

 

Modernidade e Colonialidade 

 

O Pensamento Decolonial origina-se na década de 90, nos Estados Unidos com a 

“reimpressão do texto hoje clássico de Anibal Quijano ‘Colonialidad y mordernidad-

racionalidad’” (Ballestrin, 2013, p.94), quando um grupo de intelectuais latino-

americanos e americanistas residentes no EUA, e inspirados principalmente no Grupo 

Sul-Asiático dos Estudos Subalternos. 

Os teóricos começam a problematizar os estudos culturais, conceitos e 

significados, a ciência moderna, desenvolvendo assim inúmeros congressos e 

seminários como por exemplo, o Simpósio em Montreal (1998) intitulado “ Alternativas 

AL eurocentrismo y colonialismo en el pensamiento social latinoamericano 

contemporâneo, e vários outros produzindo muitas publicações, formando assim o 

Grupo Modernidade/Colonialidade. 

Os pesquisadores Castro-Gómez e Grosfoguel (2007) denominam como projeto 

de investigação Modernidade/Colonialidade, o grupo que vem desconstruindo o padrão 

poder/saber eurocêntrico enraizado nas análises e interpretações das problemáticas da 

37318 realidade latino-americana nos mais variados campos do saber, inclusive no 

campo da educação. 

De acordo com Dussel (1994), a Modernidade possui duas acepções, uma para 

os do centro e outra para os da periferia. A primeira perspecitva adotada pelos do 



  

centro, ou seja, os Europeus define a Modernidade como um fenômeno que aconteceu 

na Europa do século XVII; como fruto dos processos do Renascimento, da Reforma 

Protestante, da Ilustração ou Iluminismo, da Revolução Francesa, e posteriormente no 

século XVIII à Revolução Industrial, acontecimentos que inauguraram a era da 

racionalidade, a era da civilidade e do progresso humano, essa concepção ratifica que a 

Europa é moderna e civilizada (Dussel, 1994; 2005; 2007).  

Constrói-se assim um mito que a Europa por ser o centro do Sistema - Mundo 

era detentora da dificil missão de “civilizar” os povos não-europeus, pois eles não eram 

modernos, logo eram bárbaros. A Perspectiva intra-européia nega que a descoberta 

(invasão) da América em 1492, proporcionou a espoliação dos recursos naturais do 

“Novo Mundo” possibilitando para a Europa uma posição singular no cenário 

econômico e político, antes da invasão do novo mundo, os europeus eram mais uma 

periferia do mundo Turco – Mulçumano (Dussel, 2005; 2007). 

 O continente Europeu de periferia torna-se centro daí em diante subjugando 

todas as outras culturas e os outros povos como periferia, essa hegemonia e 

etnocentrismo denominamos de Eurocêntrismo (Dussel, 2005; Grosfoguel, 2010). 

A modernidade se institui como paradigma dominante para compreender a 

história, a ciência, a linguagem, a religião, a economia, a sexualidade e a educação entre 

outros aspectos da sociedade partindo do centro, isto é, da Europa.  

O colonialismo é compreendido como o regime administrativo político-militar 

que é instaurado nas colônias, o objetivo era explorar os recursos naturais do “novo 

mundo” transferir tudo que era considerado valioso para as metrópoles. 

Dessa forma, o Colonialismo teve um fim com as independências dos países 

colonizados, enquanto que a Colonialidade seria a lógica e o legado colonial, herdados 

do colonialismo, que penetrou nas estruturas e instituições e também nas mentalidades, 

imaginários, subjetividades e epistemologias, e até hoje dão forma e conteúdo às 

sociedades atuais. 

É importante destacar que a Modernidade e a Colonialidade são faces de uma 

mesma moeda, ou seja, a Colonialidade é constitutiva da Modernidade, e não derivada, 

a Colonialidade é a face obscura da Modernidade. 

Sendo faces da mesma moeda, a colonialidade global se constitui e se articula de 

três formas a colonialidade do poder, do saber e do ser (Ballestrin, 2013; Grosfoguel, 

2010; Quijano, 2007). A colonialidade do poder para Quijano (2005) é a dominação 

econômica e política sobre o não-europeu (índio, negro), partindo da ideia de raça para 



  

classificar, controlar e explorar o outro. “Na América, a ideia de raça foi uma maneira 

de outorgar legitimidade às relações de dominação impostas pela conquista” (Quijano, 

2005, p.107).  

Rejeição dos saberes locais dos indígenas (Guarani, Guajajara, Xavante, 

Ianomâmi, Pataxó, Potiguara etc.) e dos povos usurpados do continente africano 

(Bantos e Sudaneses etc.) o saber válido e verdadeiro é o vindo do berço da ilustração e 

da ciência positiva, isto é, o saber eurocêntrico esta relação epistemológica hierárquica 

denominamos de colonialidade do saber (Quijano, 2005; 2007). 

 Na América existia (e ainda existe) um pluralismo étnico, populações que aqui 

já habitavam com as suas organizações sociais, línguas, histórias, crenças, com as suas 

identidades, a chegada dos ibéricos possibilitou conhecer vários destes povos como: 

astecas, maias, chimus, aimarás, incas, chibchas, etc. Trezentos anos mais tarde todos 

eles reduziam-se a uma única identidade: índios. Esta nova identidade era racial, 

colonial e negativa. Assim também sucedeu com os povos trazidos forçadamente da 

futura África como escravos: achantes, iorubás, zulus, congos, bacongos, etc. No lapso 

de trezentos anos, todos eles não eram outra coisa além de negros(Quijano, 2005, 

p.116).  

Despojar os povos de suas histórias, línguas, crenças e saberes, é aniquilar as 

suas identidades, o seu estatuto de ser, de ser asteca ou ser iorubá, é destituí-los de sua 

humanidade, esta é a faceta cruel da colonialidade do ser (Ballestrin, 2013; Grosfoguel, 

2010).  

De acordo com Restrepo e Rojas (2010) para muitos estudiosos sejam eles do 

Hemisfério Norte ou do Hemisfério Sul, o colonialismo terminou, a relação metrópole – 

colônia findou, e vivemos em uma época pós-colonial. Entretanto para o grupo 

Modernidade/Colonialidade, o período colonial de fato (Metrópole-Colônia) acabou, 

mas a relação de dominação, ainda persiste e de maneira dolorosa, racista e desumana, o 

padrão de subalternização se mantêm, ou seja, colonialidade está mais viva do que 

nunca (Mignolo, 2007).  

Estes padrões de poder continuam a subalternizar os povos da América latina, a 

ferida não só continua aberta, como novas feridas estão se abrindo aqui no “terceiro 

mundo”.  

Nas últimas décadas esta é a missão do grupo colonialidade modernidade, a 

construção de um paradigma - outro, um projeto político-epistêmico para problematizar 



  

e compreender a realidade latina - americana e para decolonizar as epistemologias, o ser 

e os saberes latino-americanos. 

A expressão Epistemologias do Sul é uma metáfora da exclusão e do silenciamento 

de povos e culturas que foram dominados pelo capitalismo e colonialismo. O 

conhecimento, os domínios e valores dos povos quilombolas mantêm os vínculos com 

as raízes ancestrais e permitem ao território, à identidade, à memória uma pratica de 

resistências que liga o passado ao presente, é o esforço contínuo de existir na situação 

concreta de vida, é a teoria do conhecimento, o ramo filosófico que se ocupa de pensar 

os problemas que dizem respeito ao conhecimento.  

Santos e Meneses (2009) chamam de Epistemologia do Sul a recuperação dos 

saberes e práticas dos grupos sociais que, devido ao capitalismo e aos processos 

coloniais, foram histórica e sociologicamente colocados na posição apenas de objetos 

ou matéria-prima dos saberes dominantes. 

O elemento importante desta perspectiva teórica é questionar o lugar/corpo 

espistêmico, evidenciar a ego-geo-política e a corpo-política do conhecimento, 

descortinando o território, a cor, raça, etnia, identidade sexual e de gênero, do sujeito 

cognoscente. E mais do que isso, considerar as epistemologias outras, ou seja, as 

“perspectivas espistêmicas subalternas” como uma das formas de conhecimento que” 

“vindo de baixo” origina uma perspectiva critica do conhecimento hegemônico nas 

relações de poder envolvidas (Grosfoguel, 2010, p.459). As perspectivas teóricas que 

vêem os subalternizados apenas como objeto de estudo e não como territórios e sujeitos 

epistêmicos limitam e constrangem a radicalidade da crítica. 

Os estudos decoloniais estudam profundamente as raízes da opressão e da 

vulnerabilidade desses atores de comunidades, no marco do processo colonial-moderno, 

e identificam uma forte razão para esse fenômeno. Segundo Grosfoguel (2008), a 

perspectiva decolonial não pode basear-se em um universalismo abstrato, mas sim no 

diálogo entre diversos projetos críticos, políticos, éticos, epistêmicos, apontados para 

um mundo pluriversal. 

 

Movimento Quilombola e Decolonialidade 

 

O Pensamento Decolonial é um movimento de resistência- teórico, epistêmico, 

cultural, prático e político, à lógica da Modernidade/Colonialidade. É teórico e 

epistemológico porque ao estudar as heranças/feridas coloniais da América Latina em 



  

diálogo com a teoria do sistema-mundo-moderno de Wallerstein (Castro-Gómez; 

Grosfoguel, 2007, p. 10) denuncia e questiona a geopolítica do conhecimento e a 

Colonialidade do Poder oferecendo às ciências humanas e sociais uma inteligibilidade 

outra ao Projeto Moderno, desvelando sua outra face que é a Colonialidade (Quijano, 

2005, 2010). 

A genealogia decolonial de acordo com Mignolo e Castro - Gomez (2007) surge 

antes da década de 90, o pensamento contra a colonialidade está presente nos primeiros 

movimentos de resistência ao processo colonizador Ibérico. 

 Ainda segundo Mingnolo (2007) há raízes decoloniais nos movimentos sem 

terras no Brasil, nos Zapatistas no Chiapas, os Movimentos Afro-indígenas na Bolívia, 

Equador e Colômbia. Arroyo (2013) enfatiza que na atualidade brasileira o movimento 

camponês, ribeirinho, indígena, sem terra, afro-brasileiro, quilombolas, são 

organizações que lutam contra esse padrão de poder/saber, isto é, compreendemos esses 

movimentos como resistências e enfrentamentos decoloniais.  

Pelo paradigma decolonial os quilombos no Brasil foram (e são) movimentos de 

mobilização e resistência a dominação colonizadora. Como evidencia Salles (2005, 

p.237) “O processo tradicional da busca da liberdade consistiu invariavelmente na fuga 

para os matos, onde os negros se reuniam, solidários entre si, e formavam quilombos” 

A problematização das identidades colonizadas e subalternizadas, como a 

quilombola, a denúncia da permanência das relações de colonialidade e a demonstração 

das diferentes trajetórias nas sociedades pós-coloniais são válidas contribuições do pós-

colonialismo para a elaboração de uma teoria política mais pluriversal e mais atenta às 

questões das democracias pós-coloniais. 

As várias insurreições de escravos e as formas mais diversas de rejeição ao 

sistema escravista no período colonial fizeram da palavra “quilombo” um marco da luta 

contra a dominação colonial e de todas as lutas dos negros que se seguiram após a 

quebra desses laços institucionais, Bertagnolli (2015). 

No final do século XIX, com a quebra dos vínculos coloniais e as mudanças 

decorrentes dos projetos de industrialização no Brasil, o quilombo ampliou-se para 

outras parcelas da população, indo da voz dos abolicionistas para os movimentos sociais 

e tornando-se uma parte do projeto político de uma sociedade mais democrática e justa. 

O conceito de colonialidade foi construído para atualizar o colonialismo, 

lembrando que, mesmo em um mundo supostamente globalizado, as lógicas imperiais e 



  

coloniais operam das mais diferentes maneiras, sobretudo nas questões que envolvem as 

disputas políticas e econômicas entre o Norte e o Sul global. 

 

“O quilombo tem uma abrangência ampla de práticas, 

experiências e significados - sempre dos mais diversos modos 

de reação às formas de dominação instituídas pelo processo 

colonial escravista -, ampliando-se para um conjunto 

incalculável de situações dele decorrentes. Essas reações 

conferiram ao povo quilombola um significado trans-histórico, 

o destituindo dos marcos cronológicos e propiciando a relação 

de continuidade com os direitos pleiteados durante o recente 

período de redemocratização do país”.(Bertagnolli, 2015, p.7) 

 

Ainda de acordo com Bertagnolli (2015), existe uma identidade em que o território 

quilombola é tido como um elo entre os sujeitos e destes com seu território, os 

indivíduos constroem identidades que possuem uma forte conexão com a terra, havendo 

o fortalecimento das relações comunitárias pela convergência de interesses comuns 

propiciadas pela participação de lideranças. A população quilombola habita espaços 

vistos como segregados, regiões da periferia da cidade ou do campo, pois foram 

expulsos das regiões centrais da cidade, onde eram vistos como símbolo do não 

desenvolvimento.  

As comunidades de quilombos de qualquer lugar do Brasil são vistas como 

grupos minoritários que valorizam acentuadamente seus traços culturais diacríticos e 

suas relações coletivas, a fim de ajustar-se às pressões sofridas. 

O movimento nacional das comunidades negras rurais quilombolas é hoje um 

dos mais ativos agentes do movimento social negro no Brasil. Unidos pela força da 

identidade étnica, os quilombolas construíram e defendem um território que vive sob 

constante ameaça de invasão, realidade que revela como o racismo age no país: impede 

que negros e negras tenham o direito à propriedade, mesmo sendo eles os donos 

legítimos das terras herdadas dos seus antepassados: negros e negras que lutaram contra 

a escravidão e formaram territórios livres. Mas, ainda hoje, os descendentes diretos de 

Zumbi dos Palmares, símbolo máximo da luta do povo negro por liberdade, travam no 

dia-a-dia um embate pelo direito à terra. 

É uma história de resistência que garantiu a continuidade da existência de 

centenas de quilombos. Sem dúvida uma sobrevivência sofrida, mas com vitórias. 

Diante da resistência, tornou-se impossível para o governo brasileiro não responder às 



  

demandas desse movimento. Essa situação foi consolidada a partir da afirmação da ação 

coletiva expressa na realização do I Encontro Nacional de Comunidades Negras Rurais 

Quilombolas, realizado em novembro de 1995, em Brasília/DF. As comunidades negras 

rurais quilombolas alteraram a capacidade de mobilização regionalizada exercitada nas 

últimas décadas, colocando a problemática do negro do meio rural como questão 

nacional. Como mecanismo de organização, constituíram a Coordenação Nacional de 

Articulação de Quilombos (CONAQ). 

A CONAQ foi criada no dia 12 de maio de 1996, em Bom Jesus da Lapa/BA, 

após a realização da reunião de avaliação do I Encontro Nacional de Quilombos. Da 

referida reunião participaram representantes dos quilombos de Frechal/MA, 

Coordenação Estadual Provisória dos Quilombos Maranhenses (CEQ-MA), Rio das 

Rãs, Lages dos Negros e Rio de Contas/BA, Conceição das Crioulas e Castainho/PE, 

Mimbó/PI, Mocambu/SE, Campinho da Independência/RJ, Ivaporunduva/SP, Furnas do 

Dioniso e Furnas da Boa Sorte/MS, Kalungas/GO e as entidades CCN/MA, SMDH, 

Grupo de Trabalho e Estudos Zumbi (TEZ/MS), Comissão Pastoral da Terra (CPT/BA), 

Grupo Cultural Niger Okám-Organização Negra da Bahia, dos Agentes Pastoral Negros 

(APN’s/GO), Grupo Cultural Afro Coisa de Nego/PI, Movimento Negro Unificado-

MNU dos Estados da BA, GO, PE, RJ e DF. 

A CONAQ é uma organização de âmbito nacional que representa os 

quilombolas do Brasil. Dela participam representantes das comunidades quilombolas de 

22 estados da federação, com apoio das entidades do movimento negro e entidades 

ligadas à questão rural, que lutam em defesa dos territórios quilombolas. 

Durante o período de abril de 1995 a setembro de 2003, foram realizadas, pelas 

comunidades quilombolas e entidades do movimento negro brasileiro, várias reuniões 

nacionais de articulação e mobilização de quilombos em todos os Estados. Estas 

reuniões tinham como finalidade avaliar e planejar as ações desenvolvidas pela 

Comissão de Articulação de Quilombos e, também, fazer cobranças aos órgãos federais 

(Gabinete da Casa Civil, Fundação Cultural Palmares/Ministério da Cultura, INCRA 

Nacional e Ministério da Justiça). Foi interposta (junho de 2000), ainda, uma ação 

judicial junto ao Supremo Tribunal Federal (STF) e representação na Procuradoria 

Geral da República (6ª Câmara-Brasília/DF), no que se refere à titulação das terras de 

50 áreas e políticas públicas para as comunidades negras rurais quilombolas do Brasil. 

O fortalecimento deste movimento se deu, neste ano (20 de Novembro de 1995), 

através do I Encontro Nacional de Comunidades Rurais Quilombolas e com a Marcha 



  

Zumbi dos Palmares: Contra o Racismo, Pela Cidadania e a Vida, ambos os eventos 

realizados em Brasília/DF, quando o Movimento Negro brasileiro encaminhou uma 

série de reivindicações ao Governo Federal. Neste passo, várias políticas públicas 

voltadas à população negra começaram a ser implantadas, como a criação do Grupo de 

Trabalho Interministerial de desenvolvimento de políticas para valorização deste 

segmento populacional. 

A CONAQ tem como objetivos lutar pela garantia de propriedade de terra, pela 

implantação de projetos de desenvolvimento sustentável e pela implementação de 

políticas públicas levando em consideração a organização pré-existente das 

comunidades de quilombo, em vários estados brasileiros, tais como o uso comum da 

terra e dos recursos naturais, em harmonia com o meio ambiente, que são referências de 

vida. Desta maneira, a Coordenação Nacional de Articulação de Quilombos surge não 

só para reivindicar soluções para os problemas nacionais, mas como movimento político 

organizado para alterar as relações desiguais historicamente estabelecidas, em defesa 

dos direitos do povo negro no meio rural. 

O movimento quilombola luta contra a persistência da sociedade brasileira em 

classificá-los como sujeitos inexistentes, lutam pelo reconhecimento de seus territórios, 

por políticas públicas e garantia de direitos, combate ao racismo e luta pelo respeito à 

diversidade cultural. 

Lutam ainda, pela valorização do saberes ancestrais, considerando a sua 

ancestralidade possuidora de contemporaneidade, legitimação de suas identidades 

étnicas, reconhecimentos de suas histórias, posições que estão situados a partir do lugar 

inexistente, se afirmando como existentes como quilombolas (Arroyo, 2013, Walsh, 

2009). 

 

Considerações Finais 

 

As comunidades remanescentes de quilombos no Brasil, vivem um processo de 

construção identitária que ganhou forças com a promulgação da Constituição Federal de 

1988, além do decreto 4886/03. Elas possuem identidade étnica, uma ancestralidade que 

rege suas formas de organização social e política. 

A existência dos quilombos é um tributo à força da resistência africana e afro-

brasileira que não se rendeu à servidão colonial, “é até por isso que estes conceitos, 



  

quilombo e resistência, fundamentais para a compreensão da história do povo negro no 

Brasil, parecem fundir-se em um só” (Silva,2004 p. 30). 

A marginalização desses povos, o colonialismo e a demolição de conhecimento 

são conseqüências da adoção acrítica do modelo dominante de desenvolvimento, 

definindo um processo de reorientação da construção de sentidos para a realidade por 

intermédio de ação social. 

Os problemas acarretados pelas graves desigualdades sociais permitiram que 

fosse reanimada a sabedoria dos povos ancestrais e fez reaparecer práticas 

emancipatórias, destinadas ao reconhecimento dos interesses de grupos sociais 

historicamente excluídos da participação política e social.           

 Portanto, a colonialidade do ser é pensada como a negação de um estatuto de 

homem social para povos quilombolas, por exemplo, na história da modernidade 

colonial. Essa negação, segundo Walsh (2008), acarreta problemas sérios em torno da 

liberdade, do ser e da história do indivíduo subalternizado por uma violência 

epistêmica, devido a total desconsideração de seus saberes. 

Walsh (2008) assevera, tendo como referência os movimentos sociais, inclusive 

os quilombos, que a decolonialidade implica partir da desumanização e considerar as 

lutas dos povos historicamente subalternizados pela existência, para a construção de 

outros modos de viver, de poder e de saber. Sendo assim, pode-se afirmar que a 

colonialidade do poder construiu a subjetividade do subalternizado, sendo necessário, 

portanto, segundo Quijano (2005), pensar historicamente a noção de raça. Dessa forma, 

decolonialidade representa um método que vai além da transformação da 

descolonização, tendo como meta a reconstrução radical do ser, do poder e do saber, 

desses povos que estão a margem da sociedade e que lutam para terem seus valores e 

saberes reconhecidos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

Referências Bibliográficas 

 

ALMEIDA, Alfredo Wagner B. de. O trabalho como instrumento de escravidão. 

Humanidades. Ano V, n.17. Brasília, Editora UnB, 1988. 

_________, Quilombos: semantologia face a novas identidades. Frechal Terral de 

Preto: quilombo reconhecido como reserva extrativista. São Luís; SMDDH/CCN,1996 

__________, Nas Bordas da Política Étnica: Os quilombos e as políticas sociais. In: 

Territórios Quilombolas – Reconhecimento e Titulação das Terras. Santa Catarina: 

Boletim Informativo do NUER vol. 2 – nº2, 2005. 

BRASIL. Constituição,1988 

BRASIL. Decreto 4887, de 20 de novembro de 2003 

ARROYO, Miguel. Currículo, território em disputa. Petrópolis, RJ: Vozes, 2013. 

ARRUTI. José Mauricio. “Quilombos”. In: PINHO, Osmundo (org.). Raça: novas 

perspectivas antropológicas. 2. ed. Salvador: EDUFBA, 2008. 

BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de 

Ciência Política. n11. Brasília, Maio/Ago de 2013, PP. 89-117. 2013. 

BARTH, Fredrik. Grupos étnicos e suas fronteiras in Teorias da etnicidade/ Philippe 

Poutignat, Jocelyne Streiff-Fenart. São Paulo: Fundação Editora da UNESP, 1998. 

BERTAGNOLLI, GISELE LEAL (2015) “Da colonialidade à descolonialidade: 

diálogos de ciências a partir de uma “epistemologia do sul” - uma análise de 

comunidades quilombolas”, Revista Grifos - N. 38/39 - 2015 

CARNEIRO, Edson. Antologia do Negro Brasileiro. Ed. Tecnoprint. 

CASTRO-GÓMEZ, Santiago; GROSFOGUEL, Ramón. Prólogo. Giro decolonial, 

teoría crítica y pensamiento heterárquico. In: Santiago Castro-Gómez ; Ramón 

Grosfoguel (eds.). El girodecolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica 

más Alládel capitalismo global.Bogotá: Iesco-Pensar-Siglo del Hombre Editores, 

2007.  

DIAS, Eliotério Fachin. A Convenção 169 da OIT e a Declaração de Direitos dos Povos 

Indígenas. Revista Jus Navigandi, Teresina, ano 15,n. 2620, 3 set. 2010. Disponível 

em: <https://jus.com.br/artigos/17317>. Acesso em: 20 ago. 2016 

DUSSEL, Enrique. 1492 El encubrimientodel Outro Hacia El origendel “mito de La 

Modernidad” Conferências de Frankfurt, Octubre 1992. Colección Academia. Nº 1 

Plural editores – Faculdade de Humanidades y Ciencias de La Educación – UMSA: La 

Paz, 1994.  

https://jus.com.br/artigos/17317/a-convencao-169-da-oit-e-a-declaracao-de-direitos-dos-povos-indigenas
https://jus.com.br/artigos/17317/a-convencao-169-da-oit-e-a-declaracao-de-direitos-dos-povos-indigenas
https://jus.com.br/revista/edicoes/2010
https://jus.com.br/revista/edicoes/2010/9/3
https://jus.com.br/revista/edicoes/2010/9/3
https://jus.com.br/revista/edicoes/2010/9
https://jus.com.br/revista/edicoes/2010


  

DUSSEL, Enrique. Ética da Libertação na idade da globalização e da exclusão. 3. 

ed. – Petrópolis, RJ:Vozes, 2007.  

DUSSEL, Enrique. Europa, modernidade e eurocentrismo. In: LANDER, Edgardo 

(Org.). A Colonialidade do Saber: Eurocentrismo e Ciências Sociais perspectivas 

latino-americanas. ColecciónSur-Sur. CiudadAutonoma de Buenos Aires, Argentina: 

CLACSO, 2005.  

ESCOBAR, Arturo, “O lugar da natureza e a natureza do lugar: globalização ou 

pósdesenvolvimento?”, in Edgardo Lander (org.), A colonialidade do saber: 

eurocentrismo e as ciências sociais. Perspectivas latino-americanas. Ciudad Autónoma 

de Buenos Aires, Argentina: Colection Sur Sur, CLACSO, setembro 2005, 133-168. 

GONÇALVES, Hortência de Abreu. Manual de Metodologia da pesquisa científica. 

São Paulo: Avercamp, 2005.  

GROSFOGUEL. Ramon. Para descolonizar os estudos de economia política e os 

estudos pós-coloniais: transmordenidade, pensamento de fronteira e colonialidade 

global. In: SANTOS, Boaventura de Sousa ; MENESES, Maria Paula (Org.). 

Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2010. 

HAESBAERT, Rogério. Des-caminhos e perspectivas do território. In: ________. 

RIBAS, Alexandre Domingues; SPOSITO, Eliseu Savério; SAQUET, Marcos 

Aurélio. Território e desenvolvimento: diferentes abordagens. 2. ed. Francisco 

Beltrão; PR: Editora da UNIOESTE, 2004a, p. 7-25 

LITTLE, Paul Elliot. Territórios Sociais e Povos Tradicionais no Brasil: Por Uma 

Antropologia Da Territorialidade. Série Antropologia nº 322. Brasília: DAN/UnB, 

2002. 

MIGNOLO,Walter . El pensamientodecolonial: desprendimiento y apertura. 

Unmanifiesto. In: Santiago Castro-Gómez ; Ramón Grosfoguel (eds.). El 

girodecolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica más Alládel  

MOURA, Clóvis. O Negro: de Bom Escravo a Mau Cidadão? Rio de Janeiro: 

Conquista, 1977. 

NASCIMENTO, Abdias. O Brasil na mira do Pan-Africanismo. Salvador: 

EDUFBA/CEAO, 2002. capitalismo global. Bogotá: Iesco-Pensar-Siglodel Hombre 

Editores.2007. 

 



  

O’DAWYER, Eliane Cantarino. Os quilombos e a prática profissional dos 

antropólogos. & Os quilombos do Trombetas e do Erepecuru-Cuminá. In: 

Quilombos:identidade étnica e territorialidade. Rio de Janeiro: Ed. FGV, 2002  

OLIVEIRA, João Pacheco de. Uma etnologia dos “índios misturados”? Situação 

colonial, territorialização e fluxos culturais. Mana vol. 4. Rio de Janeiro, 1998 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidaddel poder y clasificación social. In: Santiago Castro-

Gómez ; Ramón Grosfoguel (eds.). El girodecolonial. Reflexiones para una 

diversidad epistémica más Alládel capitalismo global.Bogotá: Iesco-Pensar-Siglodel 

Hombre Editores, 2007.  

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 

LANDER, Edgardo (Org.). A Colonialidade do Saber: Eurocentrismo e Ciências 

Sociais perspectivas latino-americanas. ColecciónSur-Sur, CLACSO, Ciudad 

Autonoma de Buenos Aires, Argentina, setembro, 2005.  

RESTREPO, Eduardo ; ROJAS, Axel. Inflexióndecolonial: fuentes, conceptos y 

cuestionamientos. Colombia:Popayãn: Universidaddel Cuenca, 2010.  

ROCHA, Maria Elizabeth Guimarães Teixeira. O Decreto Nº 4887/2003 e a 

Regulamentação das Terras dos Remanescentes das Comunidades de Quilombos. 

In: Territórios Quilombolas – Reconhecimento e Titulação das Terras. Santa Catarina: 

Boletim Informativo do NUER vol. 2 – nº2, 2005. 

SALLES, Vicente. O Negro no Pará sob o regime da escravidão. 3.d.rev. ampl. - 

Belém: IAP. Programa raízes, 2005. 

SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, M. P. (Orgs.). Epistemologias do Sul. 

Coimbra: Almedina, 2009. 

SCHMITT, Alessandra; TURATTI, Maria Cecília Manzoli; CARVALHO, Maria 

Celina Pereira de. A atualização do conceito de quilombo: identidade e território 

nas definições teóricas. Ambiente e Sociedade, n. 10, Jan./Jun. 2002. Disponível em: . 

Acesso em: 17 julho 2016. 

WALSH, Catherine. Interculturalidade crítica e pedagogia Decolonial: in-surgir, re-

existir e re-viver. In: CANDAU, Vera (Org.). Educação Intercultural na América 

Latina: entre concepções, tensões e propostas. Rio de Janeiro: 07 Letras, 2009.  

WALSH, Catherine. La educación Intercultural em La Educación. Peru: Ministerio de 

Educación, 2001. 

 

 



  

I Jornada de Estudos Negros da Universidade de Brasília 

03 e 04 de novembro de 2016 - Instituto de Ciências Sociais da UnB 

 

 

 

RAÇA E TRABALHO: UMA FACE DO RACISMO BRASILEIRO3 
 

 

Marcello Cavalcanti Barra4 

 

 

Resumo: Qual o impacto da crise econômica que eclodiu nos EUA em 2007/2008 - e se 

globalizou - para as relações raciais ligadas ao trabalho no Brasil? A partir de revisão da 

literatura, concluiu-se que a situação piorou para a população negra. O que fazer? O 

artigo conclui que as políticas universalistas são insuficientes para combater o problema 

racial no mercado de trabalho e propõe a combinação de políticas particularistas com 

universalistas. Finalmente, acentua a importância democratizante e necessária do 

feminismo negro para a política. 

 

Palavras-chave: raça, trabalho, política, particularismo, feminismo negro. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
3 Uma versão posterior (Barra, 2016b) das pesquisas que resultaram neste artigo foi apresentada no III 

Encontro Teoria do Valor Trabalho e Ciências Sociais, ocorrido em 20 e 21 de outubro de 2016, no 

Instituto de Ciências Sociais (ICS) da Universidade de Brasília. Nesse caso, o tamanho do texto era cerca 

de 50% maior do que o limite do presente e houve um período mais longo para a entrega do artigo. 

Assim, pode-se coletar mais dados e atualizar informações. Os resultados basicamente diferem no quesito 

renda pelo acesso à base de dados de Retrato das desigualdades de gênero e raça (IPEA; SPM; ONU 

Mulheres, [2015?]), com números da Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios (PNAD), do IBGE.  

 
4 Doutorando pelo Programa de Pós-Graduação em Sociologia da Universidade de Brasília 

(PPGSOL/UnB). E-mail: marcello.barra@gmail.com. 

 



  

O trabalho é crucial para as pessoas negras no Brasil. Grande parte da renda que 

auferem advém do rendimento de salário, ou seja, da força ativa do trabalho delas (Paixão; 

Carvano; Rossetto, 2010, p. 1; Osorio, 2009, p. 234; Ipea; Seppir, 2014 apud Proni; Gomes, 

2015, p. 141). Na forma corrente de sociedade, os sujeitos se relacionam e estão em relação uns 

com os outros. Trata-se portanto de uma sociedade relacional, em que as pessoas estão sob 

comparação umas às outras e podem se encontrar em competição e luta ou cooperação entre si 

(Barra, 2009, p. 163-164). 

O que motivou este texto? Diante da crise, qual a situação da força de trabalho negra? A 

crise estrutural do capitalismo que eclodiu em 2007/2008 impôs uma nova realidade à classe 

trabalhadora (não sem resistência, como mais visualizada no período entre 2011 e 2013, com 

Revoluções em países ao Norte da África e na Islândia). Aumentou-se o tempo da jornada de 

trabalho, que foi também intensificada, caiu a renda do trabalho – executando-se como parte do 

ajuste feito para o capital –, adota-se política de e para cortes de direitos da classe trabalhadora 

(trabalhistas e previdenciários), como auxílios-doença, pensões, auxílio-funeral e aumento de 

tempo de trabalho para aposentadoria. Em termos de jornada de trabalho, a América Latina é o 

continente em que ela mais se expandiu (Barra, 2016). Na questão racial, o Brasil tem uma 

história em que 5/7 dela transcorreram sob o sistema escravocrata, e cuja população negra foi a 

principal vítima. O quantum de escravatura determinou a qualidade do racismo: a extensão 

histórica moldou o caráter do racismo brasileiro – é dentro desse quadro que o país foi o último 

a abolir a escravidão no continente. Dados do IBGE mostram há anos que as pessoas negras 

auferem renda de salário menor que as brancas. A desigualdade racial supera a de gênero, em 

outras palavras, a discriminação é mais crucial em cor/raça que em gênero. A pirâmide salarial 

continua assim posta: homens brancos, mulheres brancas, homens negros e mulheres negras. A 

crise não mudou tal quadro, e tende a piorá-la (Kon, 2013, p. 113). Essa preocupação também 

motivou outros autores (Proni; Gomes, id., p. 138; Paixão; Carvano; Rossetto, id., p. 2), quando 

veem a conjuntura se desenrolar de maneira desigual nas relações raciais/cor de pele. 

Este texto se divide em três partes, além desta introdução:  

1) faz uma revisão bibliográfica de dados e informações contemporâneas relativas às 

relações de cor ou raça e trabalho, 

2) discute os resultados encontrados e possíveis alternativas, e 

3) realiza considerações finais sobre formas de política de combate ao racismo. 

No que concerne ao método deste artigo, coletaram-se dados e informações secundárias 

e utilizaram-se textos para se tentar analisar e interpretar os dados. Adotou-se uma postura 

contra à ideologia da neutralidade científica, em uma abordagem crítica. O objeto do texto é a 

situação das pessoas de pele negra no período da crise, no que concerne à relação racial/cor de 

pele e trabalho. 

 



  

Situação social da população negra no Brasil sob o mercado de 

trabalho 

 

Este item busca verificar a situação das relações raciais ou sob a cor de pele em 

aspectos do mundo do trabalho, quais sejam, renda5, desemprego, previdência, acidente de 

trabalho, trabalho escravo, trabalho infantil e informalidade.  

A partir da Pesquisa Nacional por Amostragem (PNAD) de 1976, o IBGE realizou um 

estudo que acabou sendo censurado pela ditadura que governou o Brasil no período. Em 1983, 

com a redemocratização, o documento veio à tona. Hélio Santos (2001) utiliza esse trabalho, 

quando aponta a falácia da ideologia do mérito, que diz que no “mercado de trabalho todos 

recebem o mesmo” quando ocupam o mesmo cargo, posto ou posição. O autor mostra que tanto 

no trabalho não-manual (ibid., p. 91), quanto manual urbano (ibid., p. 92) e manual rural (ibid.), 

a força de trabalho negra é, via de regra, pior remunerada. Nessa última forma de trabalho, o 

sacrifício ainda é maior, contribuindo para explicar porque a população negra é destinada a ele. 

Mesmo nas ocupações trabalhistas melhor remuneradas, a força de trabalho negra representava 

apenas 26,6% do total, mas auferia um rendimento de tão-somente 13,4% do total. Portanto, um 

branco valia o preço de dois negros. 

O autor também reflete sobre o trabalho em algumas regiões metropolitanas e, ao 

comparar São Paulo, Porto Alegre e Salvador, demonstra que nesta última, onde a população 

negra é maior, os rendimentos são piores. Impera a lógica de mercado de salários rebaixados 

onde há maior oferta de força de trabalho discriminada, o que contribui para o metabolismo do 

sistema capitalista, ainda mais funcional no período de crise estrutural do capital, como a atual. 

Enquanto em Salvador um homem branco percebia a renda equivalente a quatro mulheres, “em 

São Paulo, os homens negros recebem cerca da metade do que valem os homens brancos e/ou 

amarelos” (ibid., p. 95). Apesar do padrão de racismo brasileiro ser distinto do “Apartheid” sul-

africano, aqui também vigora a lógica de exclusão territorial da população negra: de expulsão 

rumo às periferias invisíveis. 

O trabalho de Hélio Santos derruba a mistificação construída mesmo em tese 

acadêmica, como a de Rafael Osorio, que escreve que a população negra teria  

renda do trabalho menor (…) por estarem concentrados em ocupações e 

em setores de atividade econômica que remuneram menos. Também 

                                                           
5 A análise de dados quantitativos da PNAD (Barra, 2006b) permitiu uma interpretação diferente do que 

se observou na presente revisão de literatura. Concluiu-se que a política macroeconômica denominada de 

“anticíclica” teve um impacto positivo para as relações raciais no Brasil (Barra, 2006b, p. 809), com 

melhora da renda da população negra vis-à-vis a da população branca, diminuindo-se a desigualdade 

racial. Contudo, a desigualdade de renda ainda continua bastante elevada (Barra, 2006b, p. 809). 



  

pesa contra os negros sua maior presença nas regiões de menor 

desenvolvimento econômico do país (id., p. 250).  

O que ocorre é justamente o oposto: no mesmo nível de ocupação, as pessoas negras 

são pior remuneradas, sendo que elas ainda são excluídas territorialmente nos espaços urbanos. 

O racismo brasileiro torna-se cada vez mais claro quando se observa a ocorrência de diferencial 

salarial em todas as faixas salariais (Proni; Gomes, id., p. 141) e também ocupacionais (Santos, 

id., p. 91-92). 

À primeira pesquisa que relaciona renda e cor/raça com cobertura nacional, a PNAD de 

1976, Rafael Osorio atualizou até o ano de 2006, quando identificou a persistência da 

desigualdade de renda domiciliar per capita no Brasil em patamares relativamente constantes 

(id., p. 178) desde 1976. O autor revisa a produção bibliográfica do tema e escreve que  

em 1976, a renda domiciliar per capita média das famílias chefiadas por 

pessoas negras e por pessoas pardas era, respectivamente, 35% e 54% 

dessa renda média para as famílias chefiadas por pessoas brancas 

(Oliveira; Porcaro; Araújo, 1985, p. 68 apud Osorio, ibid., p. 134-135).  

Em outro trecho, completa: “A população se torna mais branca à medida” que sobem os níveis 

de renda (Henriques, 2001, 17-26 apud Osorio, ibid., p. 136). 

Nos momentos iniciais da crise no Brasil, Marcelo Paixão analisou o impacto dela e da 

política anticíclica do governo sobre a renda nas relações raciais:  

este movimento recente [de redução das desigualdades de cor ou raça] 

está longe de permitir prognósticos otimistas, posto que as 

desigualdades se mantiveram bastante pronunciadas. Deste modo, em 

janeiro de 2010, um trabalhador branco do sexo masculino obtinha 

remuneração 97,7% superior aos seus companheiros pretos & pardos e 

167% superior às suas companheiras pretas & pardas (Paixão; Carvano; 

Rossetto, id., p. 14).  

Esse era um retrato do começo da crise, diante do período anterior, quando entre 2001 e 2005, 

por exemplo, houve um pequeno aumento da participação de pessoas negras e pardas na 

população ocupada de 10 anos ou mais de idade (Silva, 2007, p. 59). 

 

Já no princípio da crise, em 2008, ¼ da população estava submetida a trabalhos que 

pagavam um ou menos de um salário mínimo, o que denota altos índices de exploração. Assim 

escreveram Proni e Gomes:  

em torno de 7% da PEA [População Economicamente Ativa] com 16 

anos ou mais de idade estavam ocupados sem receber remuneração e 

17% trabalhavam informalmente com remuneração inferior ao salário 

mínimo (id., p. 141). 



  

A PNAD de 2013 apontou um total de 6,7 milhões de desempregados no Brasil, sendo 

que as pessoas negras correspondiam a 60,6% das desempregadas, para uma população 

equivalente a 53% (Crespo; Vilela, 2014). Em abril de 2014, o desemprego da PEA branca era 

de 4,3% e negra, de 5,5% (LAESER, 2014 apud Brasil Debate, 2015). Na cobertura 

previdenciária de 2008 no Brasil, a população negra (pretos e pardos) também está em 

desvantagem na comparação com a branca: 59,1% da primeira está coberta pela previdência, 

para 69% da segunda (Paixão et al., ibid., p. 173). 

O mundo atual convive com o problema da escravidão. Não se trata da mesma forma de 

economia e sociedade de territórios, tal qual o Brasil com o sistema escravocrata. No entanto, 

compõe uma parte do contingente da força de trabalho hoje do país, com relações abjetas 

próprias da escravidão - excluídas do contexto específico do sistema escravocrata, o que remete 

a outras complexas questões. 

Em pesquisa de pós-doutorado, o Professor Aldo Antônio de Azevedo (2016) estuda a 

escravidão contemporânea no Brasil e, para tanto, analisa o caso concreto do estado do Pará. 

Dos 283 casos ocorridos, 46% é de pessoas pardas e 13,4% de negras, em números absolutos, 

respectivamente, 130 e 38 pessoas. Os resultados iniciais da pesquisa dele mostram ainda que 

pessoas pardas e negras representam a maior parte do total de escravas. Como pode haver uma 

certa remuneração na escravidão contemporânea, constatou ainda que os maiores salários – 

mesmo que baixíssimos para que se perpetue a condição de escravas – são para as pessoas 

brancas. Finalmente, o professor interpreta que a base escravocrata de séculos ofereceu as 

condições históricas para o fenômeno hoje, pois essas pessoas não se veem como escravas 

(2016). 

O principal documento oficial do Estado brasileiro sobre acidentes de trabalho, o 

Anuário Estatístico de Acidentes do Trabalho, do Ministério do Trabalho e Previdência, não 

inclui o item cor ou raça na publicação. Isso deixa uma lacuna nessa chaga que atinge mais de 

701 mil pessoas por ano no Brasil, em dados de 2010 (Guimarães; Organização Internacional do 

Trabalho, 2012, p. 273), com 2.712 mortes e incapacidade permanente de 14.097 (ibid., p. 278). 

Registre-se, contudo, que a Política Nacional de Promoção da Igualdade Racial – PNPIR, da 

antiga Secretaria Especial de Política de Promoção da Igualdade Racial (SEPPIR), propôs a 

inclusão do item cor/raça nos formulários referentes a acidentes de trabalho e doenças 

ocupacionais, assim como nos formulários públicos de mortalidade e morbidade do trabalho 

(Organização Internacional do Trabalho, 2010, p. 132). 

Recorreram-se, então, a microdados da PNAD no Suplemento intitulado Acesso e 

utilização de serviços de saúde. No entanto, esses dados são produzidos pelo IBGE de modo 

agregado, com soma de acidente ou lesão, problema odontológico e reabilitação (Paixão et al., 

2010, p. 48), o que não apenas distorce, mas confunde pela heterogeneidade das informações e 

impede uma visão real dos fatos concretos. Mesmo assim, os homens negros ostentam o mais 



  

alto patamar nesse índice e, quando se combina com o total de pessoas acidentadas no trabalho, 

o peso do número de homens negros determina a mesma taxa do total de homens, o que indica 

para o fato de que o homem negro é de fato quem lidera o número de acidentes de trabalho no 

Brasil. No entanto, a falta de dados concretos aponta também para a negligência do Estado 

brasileiro quanto às pessoas negras em algo caríssimo a elas, a manutenção da própria vida, 

conectada à maior fonte de subsistência para elas, o trabalho, caracterizando uma marca do 

racismo institucionalizado no aparelho do Estado. A sociedade organizada, no entanto, forma 

sua própria convicção. Gilza Marques (2015), que mantém o blog Pensamentos Mulheristas, 

publicou em diferentes postagens que os homens negros são as maiores vítimas de acidentes de 

trabalho no Brasil. Tendo-se em vista as ocupações exercidas pelos homens negros, a 

desvalorização diante do homem branco e o racismo, é factível e provável que sejam realmente 

os negros os campeões nesse ranking do horror. 

Traço da precarização crescente das condições da força de trabalho sob as relações com 

o capital, a informalidade no regime de trabalho tem cor e, mais uma vez sacrificada, é a negra. 

A mulher negra é, outra vez, a mais submetida à tal condição. Enquanto as pessoas brancas 

superam as negras no mercado formal,  

o informal é mais negro (pretos e pardos), e as maiores concentrações 

de negros estão entre os homens assalariados sem carteira e entre 

trabalhadores domésticos (Araújo; Lombardi, 2013, p. 474).  

A informalidade também tem idade: quanto mais velha é a pessoa, a tendência é de ser 

mais precária a condição dela nas relações laborais, "seja porque foram expulsos do emprego 

formal, seja porque não podem se aposentar ou porque a aposentadoria que recebem os impele a 

permanecer no mercado de trabalho" (ibid., p. 474). 

Além de mais presentes no trabalho informal, são às negras destinados os menores 

ganhos: enquanto as brancas auferem os mesmos R$ 12,50/hora no mercado formal ou 

informal, as mulheres negras recebem R$10,43/hora e R$ 8,49/hora, respectivamente (Araújo; 

Lombardi, ibid., p. 471). Independente das “credenciais de escolaridade ou o segmento do 

mercado de trabalho”, as mulheres negras recebem menos e, ainda quanto maior o grau de 

escolaridade, maior a discriminação nos rendimentos (ibid., p. 471). 

A informalidade afeta mormente os setores mais vulneráveis da sociedade, o que 

demonstra a necessidade de ser enfrentada pelo Poder Público, tendo em vista que as condições 

em que vivem os empurram para a forma de trabalho que lhes é acessível e possível. Isso se 

observa mais para crianças, adolescentes e mulheres. Depois do vil da escravidão, a forma mais 

desvalorizada de trabalho é a sem remuneração, e que, como escreve Marx, aparenta ser paga 



  

(1996, p. 102)6. Ângela Araújo e Bruno Lombardi sintetizam a situação atual do principal alvo 

do setor informal no Brasil: 

 

A primeira é a concentração de crianças, adolescentes e jovens adultos 

do sexo masculino trabalhando sem remuneração: 77% têm entre 10 e 

24 anos, dos quais 23% são crianças (de 10 a 14 anos) e 37%, 

adolescentes (de 15 a 19 anos). Essa configuração, provavelmente, se 

explica pela precoce requisição dos meninos para trabalhos diversos, 

em auxílio a outros membros da família. A segunda mostra a 

concentração de mulheres adultas entre os não remunerados: 74,5% 

têm mais de 25 anos, 25,5% das quais, mais de 50 anos (id., p. 466-

467). 

 

Apesar de serem coletados os dados sobre cor da pele ou raça do trabalho infantil no 

Brasil, é dada pouca ênfase a eles pelas estruturas do Estado. A própria Organização 

Internacional do Trabalho - OIT, em relatório sobre trabalho decente, faz constar apenas em um 

instante a questão racial como parte do problema do trabalho decente: na discrepância entre as 

crianças afetadas pelo trabalho infantil, no caso do estado do Piauí, que tem uma significativa 

diferença no trabalho infantil negro e branco, respectivamente 23,4% e 16,5%. (Guimarães; 

Organização Internacional do Trabalho, id., p. 169). 

No entanto, os dados de trabalho infantil para a população negra são alarmantes, isso 

para sequer se falar do diferencial com a população branca. A partir de números mais recentes 

divulgados do IBGE, o FNPETI - Fórum Nacional de Prevenção e Erradicação do Trabalho 

Infantil (Dias; Fórum Nacional de Prevenção e Erradicação do Trabalho Infantil, 2015, p. 23) 

mostrou que eram 1.992.186 os casos de trabalho de crianças e adolescentes negros entre 5 e 17 

anos em 2013 no Brasil, Macrorregiões e Unidades da Federação. Os não-negros totalizaram 

1.195.652. Portanto, o trabalho infantil no Brasil se dá na espúria proporção de 62,5% de negras 

e negros para 37,5% de brancas e brancos. Enquanto a OIT chama a atenção para o estado do 

Piauí, os dados do levantamento da FNPETI também revelam o caso de Roraima, onde 4.260 

crianças e adolescentes negras trabalham e 356 brancas, as primeiras representando 92,3% do 

total. 

Tanto em números absolutos como relativos do trabalho infantil, as cifras apresentadas 

pelo Fórum são graves pela falta de qualquer suposto equilíbrio – como insinua o relatório da 

OIT –, em um problema que mostra, de fato, o desequilíbrio em si da forma atual de sociedade. 

                                                           
6 Esse autor reporta ainda que a jornada de trabalho daqueles segmentos chegava legalmente até a 16 

horas diárias (ibid., p. 408). 



  

Mesmo se tratando de material preparado pela sociedade organizada, é baixo o relevo atribuído 

ao grave dado de como o futuro negro está sendo comprometido – dado que a sociedade atual é 

relacional, a população negra é colocada continuamente em desvantagem em relação à branca, 

tornando o discurso do mérito cada vez mais puramente uma ideologia. Como chaga social que 

é o trabalho infantil, deve-se saudar a significativa redução que houve na totalidade entre 2003 e 

2010 (Tinoco, 2012, p. 9), tal qual a redução verificada entre 2012 e 2013 (Dias; Fórum 

Nacional de Prevenção e Erradicação do Trabalho Infantil, id., p. 23), e se reforçar a crítica pela 

não erradicação dessa forma de trabalho. Quanto aos trabalhos escravo e infantil, a supracitada 

PNPIR (2013) propôs: 

(i) ampliar as ações de combate ao trabalho escravo em todo o território 

nacional, expropriando as terras de quem pratica esse crime; 

(ii) intensificar o programa de erradicação do trabalho infantil e 

implementar o plano nacional de prevenção e erradicação do trabalho 

infantil; e estimular a Fundacentro a apresentar ao MTE projeto de 

prevenção a acidentes e doenças de trabalho para negros, negras, índios 

e índias (apud Organização Internacional do Trabalho, id., p. 134). 

A baixa relevância dada ao trabalho infantil negro pela OIT tende a mostrar que ela 

ainda se pauta pelas políticas universalistas, sobrepassando as particularidades. Por mais que se 

reconheça que a enorme desigualdade existente no Brasil imponha a necessidade de políticas 

universalistas, as políticas setoriais e específicas devem ter igualmente destaque, e não é o que 

se revela de pleno. A invisibilidade do problema do trabalho infantil negro pelo Estado tem uma 

contraparte no próprio movimento social de erradicação dele, vista na ausência de ênfase maior 

à questão. Portanto, percebe-se que essa é uma causa que deve ser empunhada com força pelo 

movimento negro. 

É no setor informal que ocorre a maior proporção de trabalho infantil, pois “25% dos 

ocupados e 21% das ocupadas informais tinham entre 10 e 24 anos”, para a taxa de “19 e 17%, 

respectivamente, dos e das formais” (Araújo; Lombardi, id., p. 465-466). O trabalho doméstico 

de crianças e adolescentes consiste em um dos maiores drenos do tempo e futuro deles e delas. 

Foi assim que o FNPETI expressou os dados:  

 

Quanto à cor/raça, o trabalho infantil doméstico no Brasil é 

praticamente composto de negros, que em 2013 representava 73,4% das 

crianças e adolescentes ocupados nessa atividade, somando 156.793 

ante 56.820 de não negros (…). Entre 2012 e 2013 a redução no 

quantitativo de crianças e adolescentes negros trabalhando nos serviços 

domésticos foi menor que entre os não negros, 11,7% e 30,5%, 



  

respectivamente (Dias; Fórum Nacional de Prevenção e Erradicação do 

Trabalho Infantil, id., p. 54).  

Portanto, verifica-se uma redução três vezes maior no trabalho infantil branco, 

mostrando que a melhora do índice geral não corresponde à situação das crianças e adolescentes 

negras. 

 

Saídas para a discriminação no trabalho à população negra  

 

O que se constatou nesta pesquisa foram as piores condições generalizadas das pessoas 

negras em todas as sete características do mundo do trabalho observadas, quando foram usados 

dados oficias do Estado no levantamento. Isso significa que há o conhecimento da situação, no 

entanto, o não atuar prontamente pelo Estado é a política adotada, o que revela uma face do 

Estado racista, sob o racismo institucional. 

Mais do que desigualdade racial, o que o conjunto dos resultados do levantamento 

apresentado acima denota é a existência de discriminação por cor ou raça no mercado de 

trabalho no Brasil, que se configura como mais uma face do racismo brasileiro. Enquanto se 

verifica a existência de desigualdade de gênero no país, no caso das relações raciais/cor de pele, 

trata-se de discriminação propriamente dita. Dessa maneira se expressam Proni e Gomes desde 

o começo do texto deles (id., p. 137). O que se tem no Brasil é desigualdade de gênero e 

discriminação racial. Portanto, problemas de diferentes graus e que têm que ser enfrentados com 

diferentes instrumentos, ou seja, políticas menos ou mais fortes. 

O racismo caracteriza e marca mais a sociedade brasileira que a desigualdade de 

gênero. Ele é mais definidor de o que faz Brasil, Brasil. Portanto, discutir e entender a anatomia 

do país passa pela questão da cor da pele ou raça, mais do que pela desigualdade de gênero. No 

entanto, a combinação das duas discriminações ativas resulta em uma tertium excluída: a 

mulher negra. 

Não será o mercado de trabalho que resolverá o problema do racismo e nem da 

população negra. No entanto, algumas políticas deveriam ser implementadas para contribuir de 

alguma forma para a promoção da igualdade racial, tais como: presença negra nas TVs, escolas, 

universidades e serviço público equivalente à proporção da população através de cotas, 

aumentos progressivos (maiores que a inflação) do salário mínimo, ampliação de direitos 

trabalhistas (6 horas semanais), mais tempo para lazer e estudos, em que se combinem políticas 

particularistas e universalistas. 

Os EUA são o centro do capitalismo mundial – o que faz com tenham uma política 

conservadora de manutenção da posição ocupada mundialmente pelo país – e adotam políticas 

de ação afirmativa, que devem representar um parâmetro mínimo para os demais países com 



  

desigualdade racial. Neste curto texto tratou-se exclusivamente do problema em torno do 

trabalho. Contudo, o extermínio, o encarceramento e a violência contra a população negra 

mereceu por parte de aparelho do Estado brasileiro, o Senado Federal, a expressão oficial de que 

há uma guerra civil não declarada no Brasil (Farias, 2016, p. 112, 145-146). Avolumam-se, 

assim, as provas documentais oficiais da existência de racismo no país, com indicações de uma 

forma brasileira de “apartheid”, sob o manto perverso da dissimulação. 

Para a desigualdade de gênero, a ciência econômica apresenta como possibilidade a 

criação de restrições legais para se ter a contratação mínima de grupos sociais excluídos, com 

aplicação de políticas públicas para o combate à discriminação (Kon, id., p. 137). De modo 

simétrico, isso é minimamente o que se deve almejar para uma política contra o racismo. No 

entanto, como já visualizado, o problema racial é mais grave que o de gênero, e por isso precisa 

de remédios mais fortes. 

Quais são as políticas necessárias para se enfrentar o problema do racismo no Brasil? 

Há uma parte da literatura que é reducionista do problema, quando parece insinuar que a 

educação poderia resolver o problema do racismo no Brasil: a educação faria melhorar a renda 

(Osorio, id., p. 5) e o aumento da renda levaria à mobilidade positiva na sociedade de classes. 

Professa-se uma espécie de teoria da escadinha – ou seja, um passo de cada vez, a resolução de 

um problema depois do outro, como numa sequência sábia e divinamente vislumbrada por 

algum ente superior (na época atual, a tecnoburocracia). Essa pseudoteoria corresponde à 

ideologia do etapismo: para se chegar a um fim superior desejado, precisam-se cumprir 

determinadas fases sequenciais. Na filosofia da ciência, trata-se da lógica formal, o que 

correspondente ao Funcionalismo da sociologia, que apresenta diagnósticos equivocados em um 

mundo complexo. 

Em primeiro lugar, a educação é um produto social, portanto, a sociedade tem um 

sistema educacional que mantém as marcas de discriminação e racismo dela (Jaccoud; 

Theodoro, 2003, p. 110). Assim, a educação está relacionada à reprodução da sociedade; essa é 

a cara lição dada por Bourdieu e Passeron (1979). Em segundo lugar, pesquisas diversas em 

diferentes épocas demostram que, com graus de formações idênticas, as pessoas negras têm 

rendas menores que as brancas (Santos, id., p. 91-92; Proni; Gomes, id., p. 141; Araújo; 

Lombardi, id., p. 471), ou seja, permanecem nas relações de trabalho características outras que 

não as determinadas pela educação. Terceiro, em relação à enganosa relação educação/renda, 

assim escrevem Jaccoud e Theodoro: 

 

mais uma vez, pode-se observar a impropriedade da tese segundo a 

qual as desigualdades raciais no Brasil seriam provenientes de um 

círculo perverso existente entre a renda baixa e o menor nível 

educacional das famílias existentes. Ao contrário, os dados e estudos 



  

recentes sobre estes temas mostram que nem a baixa renda dos negros 

explica os expressivos índices de desigualdade educacional observados 

entre negros e brancos, nem as desigualdades educacionais permitem 

explicar as gritantes disparidades de renda entre os dois grupos (2003, 

p. 110). 

 

Portanto, acreditar que apenas com a educação se superaria o problema do racismo no 

Brasil é um grande reducionismo. Outro equívoco existente é acreditar que a lei pode resolver o 

problema da discriminação racial no Brasil. Isso também é falso. A literatura também assim o 

demonstra: quase 200 anos de legislação antidiscriminação não mudaram a situação de 

discriminação à população negra (Silva Jr., 2002, p. 379-380; Jaccoud; Theodoro, id., p. 116). A 

mudança pela via da norma legal, ao contrário, está relacionada ao fenômeno da “mudança que 

não muda” (Barra, 2009, p. 101-102, 194) e, por esse caminho, o movimento social já tem 

descrédito e ceticismo. 

Na sociedade relacional, há um setor que está, no quesito força de trabalho (por conta 

dor racismo), à frente de outro: as pessoas brancas são melhor posicionadas hierarquicamente 

que as negras. Portanto, estar pior significa outro que está melhor. Percebe-se mais um sentido 

para a provocação de Maria Aparecida Silva Bento (2002) de que se investigue o papel das 

pessoas brancas para a realidade da população negra. Em suma, nesta sociedade, a posição do 

superior só se mantém graças à existência da posição subalterna, que é ocupada pelas pessoas 

negras. E isso pode ser comprovado no interior da própria classe trabalhadora: com a 

supremacia branca, o/a próprio/a trabalhador/a branco/a forja e cria a diferença, distinção, 

preconceito e discriminação a/ao trabalhador/a negro/a. Roediger (1991) estudou historicamente 

a classe trabalhadora norte-americana e identificou a formação do racismo de classe (pela força 

de trabalho branca) nos EUA, que inclui não apenas condições econômicas-materiais, mas 

psicológicas e ideológicas. Isso é um elemento que mostra a limitação de a política antirracista 

ter como centro as instituições forjadas a partir do mundo do trabalho, pois essas parecem estar 

comprometidas, como racistas; há então necessidade de instituições próprias que lidem com a 

opressão racial. 

 

Considerações finais: que política? 

 

A política das diferenças combina esforços na parte e no todo. Para a questão racial, o 

particularismo ou universalismo, aplicado sozinho, é limitado. Portanto, ambos precisam ser 

tornados política de modo complementar. Tanto sob o capitalismo, ou sob um outro extremo, a 

revolução socialista, a questão da luta racial permanece. Mesmo sob revolução, seria necessário 



  

ter uma política racial específica, particular. A política universal atinge o todo, mas sob a 

tendência republicana, igualitária (porém abstrata formalmente) de tratar as partes como iguais. 

No entanto, a  sociedade capitalista tornou as partes não apenas desiguais, como extremamente 

desiguais, caso da sociedade racista. Vide a crítica de Djamila Ribeiro: 

 

o discurso universal é excludente; excludente porque as opressões 

atingem as mulheres de modos diferentes, seria necessário discutir 

gênero com recorte de classe e raça, levar em conta as especificidades 

das mulheres. Por exemplo, trabalhar fora sem a autorização do marido, 

jamais foi uma reivindicação das mulheres negras/pobres, assim como 

a universalização da categoria mulheres tendo em vista a representação 

política, foi feita tendo como base a mulher branca, de classe média 

(2014). 

 

O feminismo negro, por resgatar o setor mais oprimido socialmente, configura-se como 

condição para a confecção das políticas, tanto as públicas, quanto as políticas dos movimentos 

sociais e dos partidos. Diferentemente da política branca e falocêntrica, de um líder para as 

outras pessoas, esse outro feminismo parte das múltiplas vozes, para que cada mulher negra se 

torne protagonista não apenas da história da vida dela, mas da história das lutas em geral. As 

reivindicações com múltiplos sujeitos não são redutíveis a algumas porta-vozes, mas requerem 

uma pletora de vozes, por que se trata de algo muito caro a elas, a própria vida. Assim expressa 

Cynthia Sarti: “enquanto mulheres brancas lutavam pelo direito ao voto e ao estudo, as 

mulheres negras batalhavam para poderem existir” (apud Ribeiro; Vieira, s/d). 

 

Bibliografia 

ARAÚJO, Angela Maria Carneiro; LOMBARDI, Maria Rosa. Trabalho informal, gênero e raça 

no Brasil do início do século XXI. Cadernos de Pesquisa. v.43, n.149, p. 452-477, maio/agosto, 

2013. Disponível em:  

<http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0100-

15742013000200005&script=sci_abstract&tlng=pt>. Acesso em: 24 jul. 2016.  

AZEVEDO, Aldo Antônio de. Trabalho escravo hoje. 1o jun. 2016. Palestra. X Semana de 

Sociologia da UnB. Programa de Pós-Graduação em Sociologia da Universidade de Brasília. 

BARRA, Marcello Cavalcanti. O Leviatã eletrônico: a trama política que colocou o Estado na 

internet. Bauru: Edusc, 2009. 

http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0100-15742013000200005&script=sci_abstract&tlng=pt
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0100-15742013000200005&script=sci_abstract&tlng=pt


  

_______. “Crise no capital”: trabalho e identidades socioculturais. A propósito de uma 

discussão entre marxistas e “pós-marxistas”. In: II Seminário Nacional de Teoria Marxista: o 

capitalismo e suas crises, 2., 2016, Uberlândia. Texto mimeografado Anais não publicados, 

2016. Universidade Federal de Uberlândia, 10 a 12 de maio de 2016a.  

_______. “Raça na crise”: impactos sobre o trabalho. In: III Encontro Teoria do Valor Trabalho e 

Ciências Sociais, 3., 2016, Brasília. Anais..., Brasília, Grupo de Estudos e Pesquisas sobre o 

Trabalho, Instituto de Ciências Sociais (ICS) da Universidade de Brasília, 20 e 21 de outubro de 

2016b. P. 804-831. 

BENTO, Maria Aparecida Silva. “Branqueamento e branquitude no Brasil”. In: CARONE, Iray; 

_______ (Orgs.). Psicologia social do racismo – estudos sobre branquitude e branqueamento no 

Brasil. Petrópolis: Vozes, 2002. 

BOURDIEU, Pierre; PASSERON, Jean-Claude. La reproducción. Elementos para una teoría 

del sistema de enseñanza. 2. ed. Cidade do México: Fontamara, 1979. 

BRASIL DEBATE. Desigualdades raciais e mercado de trabalho no Brasil. Dados LAESER-

UFRJ. 03 de março de 2015. Disponível em: < http://brasildebate.com.br/desigualdades-raciais-

e-mercado-de-trabalho-no-brasil/>. Acesso em: 26 jul. 2016. 

DIAS, Júnior César; FÓRUM NACIONAL DE PREVENÇÃO E ERRADICAÇÃO DO 

TRABALHO INFANTIL - FNPETI. Trabalho Infantil e Trabalho Infantil Doméstico no Brasil. 

Avaliação a partir dos microdados da Pnad/IBGE (2012-2013). Brasília: Fórum Nacional de 

Prevenção e Erradicação do Trabalho Infantil - FNPETI, 2015. Disponível em: 

<http://www.fnpeti.org.br/biblioteca/ver/615-trabalho-infantil-e-trabalho-infantil-domestico-no-

brasil.html>. Acesso em: 24 jul. 2016. 

CRESPO, Sílvio Guedes; VILELA,  Taís. Maioria dos desempregados é de pretos ou pardos e 

mulheres. São Paulo: UOL, 18 set. 2014. Disponível em: 

<http://economia.uol.com.br/noticias/redacao/2014/09/18/maioria-dos-desempregados-e-

de-mulheres-jovens-e-pretos-ou-pardos.htm>. Acesso em: 28 jul. 2016.FARIAS, Lindbergh. 

Relatório final da CPI do assassinato de jovens. Brasília: Senado Federal, 2016. 

FILC, Dani; RAM, Uri. “Marxism after postmodernism: rethinking the emancipatory political 

subject”. Current Sociology, Los Angeles, v.62, n. 3, p. 295-313, maio/junho, 2014. 

GUIMARÃES, José Ribeiro Soares; ORGANIZAÇÃO INTERNACIONAL DO TRABALHO. 

Perfil do Trabalho Decente no Brasil: um olhar sobre as Unidades da Federação durante a 

segunda metade da década de 2000. Brasília: OIT, 2012. 



  

IPEA; SEPPIR. Situação social da população negra por estado. Brasília: Instituto de Pesquisa 

Econômica Aplicada; Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade Racial, 2014. 

_______; SPM; ONU Mulheres. Indicadores. Brasília: Brasília: Instituto de Pesquisa 

Econômica Aplicada; Secretaria Especial de Políticas para as Mulheres – Ministério da Justiça e 

Cidadania; ONU Mulheres, [2015?]. 

JACCOUD, Luciana; THEODORO, Mário. “Raça e educação: os limites das políticas 

universalistas”. In: SANTOS, Sales Augusto dos (Org.). Ações afirmativas e combate ao 

racismo nas Américas. Brasília: MEC/SEAC, v.5, 2005. 

KON, Anita. Assimetrias entre Gêneros no Mercado de Trabalho Brasileiro: Crise e Políticas 

Públicas. Revista Ciências do Trabalho 1, no. 1 (2013): 113-140. Disponível em: 

<http://rct.dieese.org.br/rct/index.php/rct/article/viewFile/23/pdf>. Acesso em: 24 jul. 2016. 

MARQUES, Gilza. Reencontrando Carolina Maria de Jesus no ônibus. Pensamentos 

Mulheristas (site), 10 de dezembro de 2015. Disponível em: 

<https://pensamentosmulheristas.wordpress.com/2015/12/10/reencontrando-carolina-maria-de-

jesus-no-onibus/>. Acesso em: 24 jul. 2016. 

MARX, Karl. O capital: crítica da economia política. Vol. I. Livro Primeiro: O processo de 

produção do capital. Tomo 1 (Prefácios e Capítulos I a XII). São Paulo: Nova Cultural, 1996. 

ORGANIZAÇÃO INTERNACIONAL DO TRABALHO. Igualdade de gênero e raça no 

trabalho: avanços e desafios. Brasília: OIT, 2010. Disponível em: 

<http://www.oitbrasil.org.br/sites/default/files/topic/gender/pub/igualdade_genero_262.pdf>. 

Acesso em: 24 jul. 2016. 

OSORIO, Rafael Guerreiro. A desigualdade racial de renda no Brasil: 1976-2006. 2009. 362 f. 

Tese (Doutorado em Sociologia)-Universidade de Brasília, Brasília, 2009. Disponível em: 

<http://repositorio.unb.br/handle/10482/4274>. Acesso em: 24 jul. 2016. 

PAIXÃO, Marcelo; CARVANO, Luiz M.; ROSSETTO, Irene. “Desigualdade racial e crise: 

indicadores de acesso ao mercado de trabalho metropolitano desagregados por cor ou raça em 

2009”. Versus: Revista de Ciências Sociais Aplicadas do CCJE/UFRJ, v.2, n.4, p. 72-84, 2010.  

_______; ROSSETTO, Irene; MONTOVANELI, Fabiana; CARVANO, Luiz M.  (orgs.). 

Relatório Anual das Desigualdades Raciais no Brasil; 2009-2010 - Constituição Cidadã, 

seguridade social e seus efeitos sobre as assimetrias de cor ou raça. Rio de Janeiro: Editora 

Garamond, 2010. Disponível em: <http://www.palmares.gov.br/wp-

content/uploads/2011/09/desigualdades_raciais_2009-2010.pdf>. Acesso em: 24 jul. 2016. 

http://rct.dieese.org.br/rct/index.php/rct/article/viewFile/23/pdf
https://pensamentosmulheristas.wordpress.com/2015/12/10/reencontrando-carolina-maria-de-jesus-no-onibus/
https://pensamentosmulheristas.wordpress.com/2015/12/10/reencontrando-carolina-maria-de-jesus-no-onibus/


  

PRONI, Marcelo Weishaupt; GOMES, Darcilene Claudio. “Precariedade ocupacional: uma 

questão de gênero e raça”. Estudos Avançados, São Paulo, v.29, n.85, p. 137-151, 

setembro/dezembro, 2015. Disponível em: 

<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-40142015000300010>. Acesso 

em: 24 jul. 2016. 

RIBEIRO, Djamila. As diversas ondas do feminismo acadêmico. Os diferentes momentos dos 

estudos acadêmicos voltados às questões da mulher e um desafio do momento atual. 

CartaCapital - Escritório Feminista. 25/11/2014. Disponível em: 

<http://www.cartacapital.com.br/blogs/escritorio-feminista/feminismo-academico-9622.html>. 

Acesso em: 24 jul. 2016. 

_______; VIEIRA, Kauê. O feminismo negro no Brasil: um papo com Djamila Ribeiro. São 

Paulo?: Afreaka, s/d. Disponível em: <http://www.afreaka.com.br/notas/o-feminismo-negro-

brasil-um-papo-com-djamila-ribeiro/>. Acesso em: 24 jul. 2016. 

ROEDIGER, David R. The wages of whitness: race and the making of the American working 

class. Londres: Verson, 1991. 

SANTOS, Hélio. “Discriminação racial no Brasil”. In: SABOIA, Gilberto Vergne; 

GUIMARÃES, Samuel Pinheiro (orgs.). Seminários Regionais Preparatórios Para Conferência 

Mundial Contra o Racismo, Discriminação Racial, Xenofobia e Intolerância Correlata. Anais... 

Brasília, Secretaria de Estado dos Direitos Humanos, Ministério da Justiça, 2001. 

SILVA, Ewerson Carlos da. Desigualdades Salariais no Mercado de Trabalho do Brasil: 

enfoque nos gêneros e nas raças. 2007. TCC (Graduação em Economia)-Universidade Federal 

de Santa Catarina.  Florianópolis, 2007. Disponível em: 

<https://repositorio.ufsc.br/handle/123456789/122213?show=full>. Acesso em: 24 jul. 2016. 

SILVA JR., Hédio da. “Do racismo legal ao princípio da ação afirmativa”: a lei como obstáculo 

e como instrumento dos direitos e interesses do povo negro. In: GUIMARÃES, Antonio Sérgio 

Alfredo; HUNTLEY, Lynn (Orgs.). Tirando a máscara: ensaios sobre o racismo no Brasil. São 

Paulo: Paz e terra, 2002. 

TINOCO, Elizabeth. “Apresentação”. In: GUIMARÃES, José Ribeiro Soares; 

ORGANIZAÇÃO INTERNACIONAL DO TRABALHO. Perfil do Trabalho Decente no 

Brasil: um olhar sobre as Unidades da Federação durante a segunda metade da década de 2000. 

Brasília: OIT, 2012. 

 

https://repositorio.ufsc.br/handle/123456789/122213?show=full


  

I Jornada de Estudos Negros da Universidade de Brasília 

03 e 04 de novembro de 2016 - Instituto de Ciências Sociais da UnB 

 

 

 

AS MULHERES DO FIM DO MUNDO: 

UM BREVE PANORAMA DA SAÚDE DA MULHER NEGRA NO BRASIL 

 

 

Maíra de Deus Brito7 

 

 

Resumo: A população negra brasileira vem sendo vítima de violências sistemáticas por 

parte do Estado. As agressões começam no nascimento, quando as crianças logo se 

deparam com precárias condições de saúde e de habitação, ocasionando uma menor 

expectativa de vida ao nascer. As desigualdades persistem nas taxas de escolaridade, de 

emprego, de homicídios e de encarceramento, entre outras áreas. Entretanto, o foco do 

artigo está nas consequências do racismo e da discriminação racial na saúde das 

mulheres negras. Essas mulheres têm menos assistência no pré-natal e morrem mais em 

complicações no parto e no puerpério (período pós-parto) em relação às brancas. Elas 

também lideram as estatísticas de mortes e de complicações decorrentes de aborto 

ilegais; e de cirurgias de retirada de miomas que, muitas vezes, apresentam-se como 

procedimentos desnecessários. A partir de livros, de artigos e de dados divulgados pelo 

governo, o artigo chama atenção para a importância em assumir e combater o machismo 

e o racismo que as mulheres negras estão expostas e para a necessidade de políticas 

públicas específicas para essa parcela da população. 

 

 

Palavras-chave: Mulheres negras; Saúde; Raça; Racismo; Violência. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

Introdução 

 

O passado colonial e escravista do Brasil deixou como herança práticas racistas 

na saúde, na educação e na segurança, entre outras áreas. Os 128 anos da abolição não 

foram suficientes para reverter o cenário deixado após quase quatro séculos de 

escravidão. A população negra continua sendo vítima de violências sistemáticas no país 

classificado como a nona economia do mundo (REVISTA EXAME, 2016). 

Os primeiros números que comprovam a disparidade entre brancos e negros 

(soma da população preta e parda) são aqueles relativos à mortalidade infantil. De 

acordo com o Relatório Anual das Desigualdades Raciais no Brasil; 2009-2010, 

crianças pretas e pardas têm, respectivamente, 25,7% e 25,8% mais chance de morrer do 

que uma criança branca. Não por acaso, a esperança de vida ao nascer dos brancos era 

3,2 anos superior à dos pretos e pardos (ROSSETO et al, 2010). 

Em 2014, o Retrato das Desigualdades de Gênero e Raça afirmou que 71,67% 

dos analfabetos (com 15 anos ou mais) no país eram negros, o que representava 

9.362.960 homens e mulheres que não sabem escrever o próprio nome. No mesmo ano, 

o relatório verificou que a população negra acima de 15 anos tinha 7,3 anos como média 

de estudo. A população branca registrava média de 8,9 anos (IPEA, 2014). 

A baixa escolaridade reflete no mercado de trabalho e nos índices de 

criminalidade, homicídios e encarceramento. Há dois anos, existiam 4.275.684 de pretos 

e pardos (com mais 16 anos) classificados como desocupados. O número representa o 

60% das pessoas que estavam sem trabalho, mas que, em um determinado período de 

referência, estavam dispostas a trabalhar (consultando pessoas, jornais, etc.) (IBGE, 

2014).  

Talvez umas das facetas mais cruéis do racismo à brasileira, que tem o 

empregado da casa como alguém da família – desde que ele saiba o lugar dele –, esteja 

na taxa de homicídios. Entre 2002 e 2011, o número de vítimas brancas caiu de 18.867 

para 13.895 em 2011 (queda de 26,4%), enquanto o número de vítimas negras cresceu 

de 26.952 para 35.297 (aumento de 30,6%). Ou seja, no período citado, a participação 

branca no total de homicídios do país caiu de 41% para 28,2% e a participação negra, 

que já era elevada, cresceu de 58,6% para 71,4% (WAISELFISZ, 2013).  

                                                                                                                                                                          
7 Mestranda no Programa de Pós-Graduação em Direitos Humanos e Cidadania na Universidade de 

Brasília (UnB). E-mail: jornalistabrito@gmail.com. 



  

Pretos e pardos sempre morreram mais do que brancos e com o passar dos anos 

a diferença entre as duas etnias só aumenta. Em 2002, morriam, proporcionalmente, 

42,9% de negros a mais do que brancos e essa vitimização saltou para 153,4% em 2011. 

Entretanto, esse genocídio – pois não há outro termo a ser utilizado diante do extermínio 

de um grupo étnico – tem taxas ainda mais assustadoras se utilizarmos o recorte de 

determinada faixa etária. A quantidade de jovens entre 15 e 24 anos negros que 

morreram em 2011 eram 237,4% maior do que brancos na mesma faixa (Idem).  

Dados do Atlas da Violência 2016 trazem outras taxas de homicídio, mas que 

também comprovam que negros estão morrendo mais. De acordo com a publicação, 

entre 2004 e 2014 houve um aumento na taxa de homicídio de afrodescendentes 

(+18,2%) e diminuição na vitimização de indivíduos não-negros (-14,6%). Ou seja, em 

2014, para cada não negro que sofreu homicídio, 2,4 indivíduos negros foram mortos. 

De acordo com a socióloga Vilma Reis (2015), uma porcentagem expressiva dos 

assassinatos violentos de jovens-homens-negros é produzida por policiais e por 

paramilitaeres, contudo, são assinalados pelo Estado como “‘auto de resistência ou 

resistência seguida de morte’, tendo como principal marca conceder um salvo conduto 

para que se continue fazendo a ‘limpeza étnica’”. 

 

[...] a chamada “guerra às drogas”, que se desenhou nos anos 1990 e 

virou política de Estado no século XXI, no Brasil, sustenta o que eu 

vou denominar de Sistema Colonial Atualizado de Vingança Contra 

Negros e Negras, que o estado brasileiro se arvora a chamar de 

Sistema Prisional e Sistema de Justiça Criminal. De fato, esses 

artefatos funcionam como álibis institucionalizados para matar e 

prender em massa, exatamente nesta ordem, nos levando à hipótese a 

priori que, quem não está preso, já foi morto. (REIS, 2015, p.5) 

 

Dono da quarta posição no ranking mundial de população prisional, o Brasil 

salta para o primeiro lugar quando consideramos apenas os países da América do Sul. 

Das 607.731 pessoas que estavam presas em 2014, 56% eram jovens (entre 18 e 29 

anos) e 67% eram negras (INFOPEN, 2014).  

É importante ressaltar que os dados sobre o sistema carcerário publicados pelo 

governo divergem. O Mapa do Encarceramento: os jovens do Brasil (2015), por 

exemplo, afirma que, em 2012, 515.482 pessoas estavam presas. Desse número, 54,8% 

eram jovens (18 a 29 anos) e 60,8% eram negras. Se compararmos os dados 

proporcionalmente, será possível perceber uma ligeira diferença de porcentagem. Uma 



  

pequena imprecisão que sempre culminará no mesmo resultado: o número de negros 

encarcerados aumenta a cada ano. 

Segundo o Mapa, em 2005, havia 92.052 negros presos (58,4%) e 62.569 

brancos. Sete anos depois, havia 292.242 negros presos e 175.536 brancos, ou seja, 

60,8% da população prisional era negra. Desta maneira, observa-se que quanto mais 

cresce a população prisional no país, aumenta também o número de negros 

encarcerados. “O crescimento do encarceramento é mais impulsionado pela prisão de 

pessoas negras do que brancas”, constata a equipe responsável pela publicação. 

E a previsão para os próximos anos não é animadora. De acordo com o Instituto 

Avante Brasil (2011), a população prisional brasileira vai ultrapassar a norte-americana 

em 2034. Se o país der continuidade ao aumento percebido entre os anos de 1990 e 

2010 – que foi de 450% –, em 2034, haverá 2.415.905 detentos. No mesmo período, os 

EUA, hoje o país com mais presos no mundo, teve sua população carcerária aumentada 

em 77%, tendo como previsão 2.289.401 presos em 2034. 

Se incluirmos o recorte de raça, a previsão de presos negros (pretos e pardos) 

ultrapassará os 80% da população prisional brasileira. 

Todos os números, porcentagens e dados apresentados foram para comprovar as 

desigualdades persistentes na trajetória da população negra. Contudo, daqui em diante, 

o presente artigo mostrará como o racismo e a discriminação racial afetam a saúde das 

mulheres negras.  

Além da hipertensão (pressão alta), do glaucoma (doença crônica relacionada à 

alta pressão intraocular) e da anemia falciforme (deformação na membrana dos glóbulos 

vermelhos do sangue, que causa uma série de sintomas, como úlceras na pele e icterícia) 

– comprovadamente, mais recorrentes em negros do que em brancos –, as mulheres 

negras têm menos assistência no pré-natal e morrem mais em complicações no parto e 

no puerpério (período pós-parto) em relação às brancas. Elas também lideram as 

estatísticas de mortes e de complicações decorrentes de aborto ilegais; e de cirurgias de 

retirada de miomas que, muitas vezes, apresentam procedimentos desnecessários, como 

a retirada do útero (histerectomia).  

 

Gravidez e a mulher negra 

 



  

O racismo e as práticas discriminatórias no sistema público de saúde brasileiro 

são tão nítidos que chegaram a ser tema de campanha do Ministério de Saúde em 

novembro de 2014. Na ocasião, o ministério lançou o “SUS sem Racismo”, visando 

alertar o racismo institucional presente na saúde pública. Apesar da reação negativa do 

Conselho Federal de Medicina e de parte da população, a campanha auxiliou os debates 

sobre discriminação no setor (EBC, 2014). 

O primeiro indicador que demonstra os abismos da saúde entre mulheres negras 

e brancas são as consultas de pré-natal. O Ministério da Saúde aconselha que sejam 

feitas seis consultas de pré-natal. De acordo com o Portal Saúde, proporção de mulheres 

que declararam ter feito seis ou mais consultas foi maior na população branca (85,8%), 

seguida da amarela (80,7%), parda (71,8%), preta (71,2%) e indígena (39,7%) em 2012 

(MINISTÉRIO DA SAÚDE, 2016). 

A quantidade de consultas mostra-se fundamental quando são analisadas a 

proporção de nascidos vivos com seis ou mais atendimentos pré-natal segundo cor/raça 

da mãe. As brancas apresentam maior proporção: 85,8. Quase 15 pontos percentuais a 

mais do que as pardas (71,8) e as pretas (71,2) (Idem). 

Hipertensão, infecção puerperal, aborto e hemorragia são as principais causas da 

mortalidade materna, que teve um total de 1.583 mortes em 2012. Sessenta por cento 

desses óbitos foram de mulheres negras (pretas e pardas). Apesar do Sistema de 

Informações sobre Mortalidade (SIM) afirmar que houve uma queda de morte maternas 

(a partir das causas já citadas), esses números não correspondem à realidade das 

mulheres negras. Entre 2000 e 2012, houve redução apenas nos óbitos causados por 

hemorragia. No período citado, as mortes decorrentes de hipertensão, infecção 

puerperal, aborto e doença cardiovascular (DCV) aumentaram em números absolutos – 

enquanto, no caso de mulheres brancas, diminuíram de forma mais expressiva em todas 

as causas, exceto em DVC (Ibidem). 

Entre 2000 e 2012, o percentual de mães adolescentes de 15 a 19 anos diminuiu 

em todas as cores/raças – exceto a indígena, que manteve a proporção. Mas, neste 

período, o percentual de partos em adolescentes pardas e pretas ainda foi superior. A 

título de ilustração: em 2012, a proporção de nascidos vivos de mães adolescentes 

brancas entre 15 e 19 anos foi de 14,2, enquanto de pardas foi 21,4 e de pretas, 17,9. 

 

Abortos 



  

 

Após inúmeros e incansáveis debates, nota-se uma concordância de que abortos 

matam mais mulheres pretas e pardas do que brancas. As mulheres negras têm baixa 

escolaridade e rendimento menor e, por falta de condições financeiras, buscam clínica 

clandestinas para realizar os abortos. Os locais, na maioria das vezes, apresentam 

péssima condições de higiene e profissionais sem o conhecimento para fazer o 

procedimento (UNIVERSIDADE LIVRE FEMINISTA, 2009).   

Segundo o SIM, em 2012, a taxa de mortalidade materna registra 15 mulheres 

brancas mortas em decorrência de complicações do aborto. No mesmo ano, foram 

registrados óbitos de 51 mulheres negras. Há uma diferença expressiva entre os dois 

números, porém, chama mais atenção o baixo número de mortes se comparados aos 

dados da Organização Mundial da Saúde (OMS). De acordo com a OMS, a cada dois 

dias, uma brasileira morre por aborto inseguro (A PÚBLICA, 2013). 

A diferença impressionante entre os números do SIM e da OMS pode ser 

justificada pelas subnotificações. No Brasil, aborto é crime punido com até 10 anos de 

reclusão, dependendo do caso (BRASIL. Decreto-Lei nº 2.848). 

Em entrevista à Agência Pública, o ginecologista e obstetra representante do 

Grupo de Estudos do Aborto (GEA), Jefferson Drezet, afirmou que, por ano, acontecem 

em torno de um milhão de abortos provocados e 250 mil internações para tratamento de 

complicações pós abortamento em todo mundo. 

 

É o segundo procedimento mais comum da ginecologia em 

internações. Por isso eu digo: o aborto pode ser discutido sob outras 

óticas? Deve. Não existe consenso sobre este tema e nunca existirá 

porque há um feto. Mas não há como negar que temos aí um problema 

grave de saúde pública e que a lei proibitiva não tem impedido que as 

mulheres abortem mas tem se mostrado muito eficaz para matar essas 

mulheres. (A PÚBLICA, 2013) 

 

O surto de microcefalia no Brasil, em 2015, inflamou ainda mais o debate sobre 

o aborto. A médica Fátima Oliveira (2016), na sua coluna do jornal “O Tempo”, 

lembrou que a ilegalidade do aborto nunca impediu a realização do procedimento. A 

médica negra também chamou atenção para o fato que a maior parte dos bebês com 

microcefalia eram de mães pobres. “Quem pode pagar R$ 5.000 pratica desobediência 

civil e aborta entre o pecado e o crime”, escreveu. 

 



  

Numa epidemia que não sabemos quanto vai durar, empurrar milhares 

de mulheres para o aborto clandestino e inseguro é inominável! É o 

que a República está fazendo: reforçando o caráter de classe na 

criminalização do aborto, pois só penaliza as pobres, em geral negras, 

que sem dinheiro recorrem aos piores lugares, colocando em risco a 

saúde e até a vida. (OLIVEIRA, 2016) 

 

Para Fátima, além de apoiar aquelas mulheres que não desejam levar a gravidez 

adiante, o Estado deve cuidar das crianças com microcefalia e dar suporte a “gestantes e 

mães resilientes diante da microcefalia” (Idem). 

Diante de tantas mortes e de tantos debates sobre a importância da mulher ter 

autonomia sobre o próprio corpo, não resta dúvidas acerca da necessidade de 

descriminalização do aborto no Brasil. Contudo, é preciso não deixar cair no 

esquecimento um episódio relativamente recente na história do país.  

Em 1991, o Senado Federal deu início à Comissão Parlamentar Inquérito (CPI) 

da Esterilização. O Brasil estava diante de números preocupantes. A esterilização era 

utilizada como método contraceptivo por 44% das mulheres em idade fértil. A pílula 

anticoncepcional representava 41%. O documento da CPI comparou a realidade 

brasileira com outros países, como Reino Unido, Bélgica e Itália, que tinham apenas 

8%, 5% e 1%, respectivamente, como porcentagem de esterilização (BRASIL. Relatório 

final da Comissão Mista de Inquérito. Relatório nº 2, de 1993).  

O relatório da CPI também constatou que o maior percentual de esterilizadas 

estavam nas regiões mais pobres; que a maioria das mulheres não tinham informações 

corretas e completas sobre o procedimento (causando, muitas vezes, arrependimento) e 

que a maioria das mulheres submetidas à prática eram negras, “o que revela o caráter 

racista da esterilização” (Idem).  

Ao final da CPI, em 1993, chegou-se à conclusão de que as mulheres tinham 

sido submetidas a esterilização em massa e que as esterilizações eram feitas durante as 

cesárias, o que também aumentava o número de partos com esse procedimento.  

Em 12 de janeiro de 1996, entrou em vigor a lei nº 9.263, que admite o 

planejamento familiar como direito de todo cidadão e proíbe a utilização das ações para 

qualquer tipo de controle demográfico (BRASIL. Lei nº 9.263, de 12 de janeiro de 

1996). 

Esse episódio nos deixa diante de uma questão relevante: o debate sobre o 

aborto e a escolha por passar ou não pelo procedimento têm pesos e medidas diferentes 

para mulheres brancas e negras, ricas e pobres. A triste experiência de esterilização em 



  

massa das mulheres brasileiras (como já visto, em sua maioria, negras e pobres) 

comprovou, mais uma vez, que as decisões acerca do corpo feminino não podem estar 

nas mãos do Estado.   

[...] na experiência das mulheres que estão em condições de opressão 

por sua raça ou sua classe social, as políticas voltadas para o controle 

reprodutivo podem ter significado algo muito diferente da ideia de 

escolha e controle sobre o próprio corpo. Em suas vinculações 

históricas, com o racismo e o controle populacional, as políticas de 

esterilização levadas a cabo em várias partes do mundo em meados do 

século XX são um caso representativo, em que mulheres pobres 

foram, ao mesmo tempo, o alvo de esterilizações involuntárias e 

tiveram negado o acesso a esterilização voluntária, aborto seguro e 

anticontraceptivos de maneira desproporcional em relação às mulheres 

brancas. Quando predominou a visão neomalthusiana de prevenção à 

proliferação das camadas mais pobres da população, “o que era 

demandado como um ‘direto’ para as privilegiadas acabou sendo 

interpretado como um ‘dever’ para as mais pobres”. (BIROLI, 2014) 

 

Na realidade, como foi afirmado por Fátima Oliveira, o papel do Estado é dar 

suporte à mulher, qualquer que seja a decisão tomada por ela. Também é papel dele 

criar políticas públicas transversais, que possibilitem uma vida plena a negras, brancas, 

indígenas, urbanas e rurais, respeitando as demandas e as particularidades de cada 

grupo. 

 

Miomas e histerectomia 

 

Apesar de alguns autores dizerem que não é possível afirmar o caráter étnico da 

incidência de miomas, há uma vasta literatura que coloca como “inegável” a maior 

frequência da doença em mulheres negras do que em mulheres brancas. 

Mesmo tendo sido realizada na década de 1990, a pesquisa de Vera Cristina de 

Souza (1995) é relevante porque a autora é uma das pioneiras na discussão sobre 

mulheres negras e miomas. Ao estudar a doença no estado de São Paulo, ela percebeu 

prevalência e reincidência dos miomas em mulheres negras (41,6% contra 22,9%, e 

21,9% contra 6%, respectivamente). A pesquisa também apontou o alto número de 

mulheres que tinham passado pelo processo de histerectomia (retirada do útero) (15,8% 

contra 3,6%) e a relação delas com outros membros da família. Sessenta e dois por 

cento das negras tinham filhas ou irmãs com o diagnóstico comprovado da doença. 

Anos depois, em João Pessoa (PB), José A. Novaes Silva (2001) encontrou um 

cenário semelhante em um hospital público da capital paraibana. Na pesquisa de Silva, a 



  

diferença percentual de mulheres negras e brancas na população era muito pequeno 

(apenas 0,3%), porém, 47,8% das mulheres diagnosticadas com miomas eram negras e 

35,8%, brancas. 

Mioma é um tumor benigno que se desenvolve no útero, podendo ter ou não 

sintomas. Nossa preocupação está nesses sintomas (sangramento vaginal em excesso, 

cólicas menstruais, dores durante a relação sexual, etc.) e no tratamento da doença. A 

maioria das mulheres negras (pretas e pardas) são pobres e, por isso, nem sempre têm as 

informações necessárias para questionar os médicos no momento do diagnóstico e sobre 

o tratamento. É muito cruel que pacientes vivam anos com sintomas desse porte – por 

falta de diagnóstico adequado –, porém é ainda pior quando a histerectomia surge única 

opção de tratamento (SITE DRAUZIO VARELLA). 

O tratamento de miomas pode ser por meio de acompanhamento (em situações 

em que o tumor ou os tumores não afetam a saúde e qualidade de vida da paciente); por 

meio da miomectomia (retirada de miomas com preservação do útero) ou por meio da 

histerectomia (retirada do útero).  

Chama atenção o fato de que o tratamento irreversível é o mais utilizado em 

mulheres negras. Vera Souza (1995) afirma que a proporção de histerectomias em 

negras foi quase cinco vezes superior que em brancas. Na sua investigação em João 

Pessoa, Silva (2001) constatou que a doença se manifesta mais precocemente nas 

mulheres negras (entre 20 e 29 anos) e que o número de histerectomias é quatro vezes 

maior entre as mulheres negras na faixa etária entre 30 a 39 anos de idade. O professor 

norte-americano Darien J. Davis (2000) também chegou à mesma conclusão. Em uma 

investigação lançada em 2000, ele afirmou que, no Brasil, o procedimento que causa 

infertilidade é de 15,9% em negras, contra 3,6% em brancas. No mesmo ano, Cláudio 

Bacal (2000) constatou os perigos das histerectomias no país:  “são feitas cerca de 300 

mil cirurgias radicais por ano no país. Um exagero que poderia ser evitado. Como 

resultado dessa violência ao corpo, a mulher enfrenta osteoporose, depressão e flacidez 

dos seios”. 

 

Sofrimento psíquico grave 

 

Este breve percurso sobre a série de violências sistemáticas que as mulheres 

negras estão expostas tem fim no sofrimento psíquico grave. “O racismo quando não 



  

mata, enlouquece”. A frase atribuída ao militante negro Hamilton Cardoso resume a 

trajetória de muitos negros e negras no nosso país. A contínua exposição a agressões 

físicas e emocionais deixam marcas visíveis e invisíveis, sempre dolorosas. 

 

Nesse sentido, o inconsciente coletivo marcado pelo racismo e 

sexismo, manifestado através dos preconceitos, estereótipo e 

discriminação, é gerador de situações de violência física e simbólica, 

que produzem marcas psíquicas, ocasionam dificuldades e distorcem 

sentimentos e percepções de si mesmo. 

As atitudes racistas são incorporadas às estruturas sociais, incluindo 

instituições políticas, educacionais, de saúde e diferentes 

equipamentos do Estado, causando acesso e tratamentos desiguais, 

que, na maioria das vezes, são imperceptíveis ao conjunto da 

sociedade, mas são, quase sempre, considerados pelos negros como 

ato persecutório. (SILVA, M.L., 2004, p. 2) 

 

Psicóloga e ativista do Movimento Negro e do Movimento de Mulheres, Maria 

Lúcia da Silva (2004) também enumera os transtornos físicos e psíquicos causados às 

vítimas de racismo (ansiedade, ataques de pânico, depressão, hipertensão arterial, úlcera 

gástrica e alcoolismo, entre outros) e mostra as consequências da relação de negros com 

o “mundo branco”: 

Numa sociedade multicultural e racista, o contato constante com o 

“mundo branco” poderá criar-lhe transtornos emocionais devido às 

repetidas frustrações e falta de oportunidade e perspectiva para o 

futuro. O racismo atua negativamente na esfera intrapsíquica, afetando 

o eu e comprometendo sua identidade. Essa ocorrência se deve às 

repetidas experiências de desvalorização da autoimagem, difundidas 

tanto pelas instituições como pelas relações interpessoais, e à 

interiorização do eu ideal europeu, branco. (SILVA, M.L., 2004, p.3 ) 

 

Do outro lado, há uma psicologia e uma psicanálise com dificuldades em 

compreender a realidade do negro e da negra. Escrito em 1952, “Pele Negra, Máscaras 

Brancas”, o clássico de Franz Fanon se mostra, de certa maneira, atual – além de 

denunciar o caráter estático dos estudos sobre a psique humana. 

 

Cada vez que lemos uma obra de psicanálise, discutimos com nossos 

professores ou conversamos com doentes europeus, ficamos 

impressionados com a inadequação dos esquemas correspondentes 

diante da realidade que oferece o preto. Progressivamente concluímos 

que há substituição de dialética quando se passa da psicologia do 

branco para a do negro. (FANON, 1952, p. 134) 

 

Vítimas do machismo, do racismo e do preconceito de classe, as mulheres 

negras acumulam episódios de preconceito e discriminação. Em 2013, 14,1% de 



  

mulheres adultas brancas foram diagnosticadas com depressão. No mesmo período, o 

percentual de mulheres adultas negras diagnosticadas foi de 21,8% (GÓES, 2014). 

 

Conclusão 

 A cantora Elza Soares, em algumas entrevistas, afirmou o que o nome do seu 

disco mais recente, “A Mulher do Fim do Mundo”, era inspirado na trajetória dela e 

dedicado às mulheres negras, porque nós somos as mulheres do fim do mundo, por tudo 

que vivemos em trajetórias de exclusão e de sobrevivência (UNIVERSO FNAC, 2016). 

Por isso, o nome do trabalho de Elza é referência para este artigo que, a partir de 

livros, de artigos e de dados divulgados pelo governo, fez um breve percurso sobre 

algumas das violências contínuas impostas às mulheres negras.  

Essa parcela da população foi escolhida por representar a base da pirâmide 

social e por ser vítima não apenas do machismo, mas também do racismo e das 

discriminações de classe – já que a maior parte das mulheres negras são pobres (IPEA, 

2014). 

A menor quantidade de consultas de pré-natal e a maior taxa de mortalidade de 

bebês nascidos vivos de mães negras é só a ponta do iceberg de um problema que 

envolve outros fatores quando se trata de violência obstetrícia. Partos sem anestesia, 

sem acompanhantes e com procedimentos nem sempre feitos da maneira correta (como 

a episiotomia, corte cirúrgico feito na região entre a vagina e o ânus, em caso de parto 

normal), entre outros cenários fazem parte um assunto que merece estudos mais amplos 

e detalhados. 

A questão do aborto também deve ter debates mais elaborados, principalmente 

se for levado em conta os retrocessos contemporâneos sobre o tema, com leis que 

criminalizam e matam mulheres que não tem dinheiro para abortar, ou seja, as negras. 

As poucas pesquisas e os diagnósticos e tratamentos controversos de miomas, 

assim como o descuido e o despreparo diante pacientes vítimas de práticas 

discriminatórias apontam para a necessidade urgente de políticas públicas voltadas para 

às mulheres negras, que também vivem a tripla jornada, a chefia em lares da periferia e 

o celibato definitivo, entre outros fatos que merecem atenção por parte do Estado. O 

governo brasileiro não pode continuar omisso frente às demandas fundamentais para a 

saúde e a vida das mulheres negras. 



  

No atual cenário brasileiro, não só mulheres negras, mas toda população negra 

vive uma realidade genocida que, por diversos mecanismos, tem sido eliminada da 

sociedade. 

O camaronês Achille Mbembe (2003) nomeia essa realidade como necropolítica. 

Inspirado no biopoder de Michel Foucault, o conceito fala sobre espaços e sujeitos 

como alvos preferenciais na distribuição da morte. 

 

É a noção de biopoder suficiente para explicar as maneiras 

contemporâneas pelas quais o político, sob a égide da guerra, da 

resistência, ou da luta contra o terror, transforma a morte do inimigo 

no seu objetivo primário e absoluto? [...] Imaginando a política como 

uma forma de guerra, devemos nos perguntar: qual o lugar da vida, da 

morte e do corpo humano (particularmente do corpo mutilado)? Como 

tais categorias são inscritas na ordem do poder? (MBEMBE, 2003, 

p.12).   

 

Além da implementação de políticas públicas transversais, também se espera 

que o tempo da necropolítica, que controla e que mata corpos negros, esteja chegando 

ao fim. Desta maneira, negros e negras poderão, enfim, exercer suas vidas em plenitude. 

 

Bibliografia 
 

A PÚBLICA. Clandestinas. Disponível em:<http://apublica.org/2013/09/um-milhao-de-

mulheres/>. Acesso em 14 ago. 2016. 

 

ATLAS DA VIOLÊNCIA 2016. Brasília: Ipea, 2016 

 

BACAL, Cláudio. Por que tantas mulheres perdem o útero. Disponível em: 

<www.brasil2.salutia.com/salutia.php?id0=inicio&id1=home&id2=nota&id3=346>. 

 

BIROLI, Flávia; MIGUEL, Luis Felipe. Feminismo e Política: uma introdução. São 

Paulo: Boitempo, 2014. 

 

BRASIL. Decreto-Lei nº 2.848, de 7 de dezembro de 1940. Dos crimes contra a pessoa. 

Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-lei/Del2848.htm>. 

Acesso em 14 ago. 2016. 

 

BRASIL. Lei nº 9.263, de 12 de janeiro de 1996. Regula o § 7º do art. 226 da 

Constituição Federal, que trata do planejamento familiar, estabelece penalidades e dá 

outras providências. Disponível em: 

<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/L9263.htm>. Acesso em 13 ago. 2016. 

 

BRASIL. Relatório final da Comissão Mista de Inquérito. Relatório nº 2, de 1993 - 

Congresso Nacional. Disponível em: 



  

<http://www.senado.gov.br/atividade/materia/getPDF.asp?t=78880>. Acesso em 14 

ago. 2016. 

 

DAVIS, Darien, J. Afro-brasileiros hoje. São Paulo: Selo Negro, 2000. 

 

EBC. CFM repudia campanha do governo contra o racismo no SUS. Disponível em: 

<http://www.ebc.com.br/noticias/brasil/2014/11/cfm-repudia-campanha-do-governo-

que-e-contra-o-racismo>. Acesso em 13 ago. 2016. 

 

FANON, Frantz.  Pele Negra, Máscaras Brancas. Salvador: Ed. UFBA, 2008. 

 

GÓES, Emmanuele. Humanizar a dor, mulheres negras e a saúde mental. Disponível 

em: <http://www.libertas.com.br/#!Humanizar-a-dor-mulheres-negras-e-a-

sa%C3%BAde-mental/cdji/5774021e0cf2bcae6e4322fd>. Acesso em 19 ago. 2016. 

 

INSTITUTO AVANTE BRASIL. População Prisional: Brasil vai passar os EUA em 

2034. Disponível em: <institutoavantebrasil.com.br/populacao-prisional-brasil-vai-

passar-os-eua-em-2034/>. Acesso em 16 ago. 2016. 

 

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Pesquisa mensal de 

emprego. Disponível em: 

<http://www.ibge.gov.br/home/estatistica/indicadores/trabalhoerendimento/pme/pmeme

t2.shtm>. Acesso em 17 ago. 2016. 

 

INSTITUTO DE PESQUISA ECONÔMICA APLICADA. Retrato das desigualdades. 

Disponível em: <http://www.ipea.gov.br/retrato/indicadores_educacao.html>. Acesso 

em 17 ago. 2016. 

 

MINISTÉRIO DA JUSTIÇA. Levantamento Nacional de Informações Penitenciárias -  

INFOPEN - Junho de 2014. Disponível em: <https://www.justica.gov.br/noticias/mj-

divulgara-novo-relatorio-do-infopen-nesta-terca-feira/relatorio-depen-versao-web.pdf>. 

Acesso em 20 dez. 2016. 

 

MINISTÉRIO DA SAÚDE. Painel de Indicadores do SUS - Temático Saúde da 

População Negra. Disponível 

em:<http://portalsaude.saude.gov.br/images/pdf/2016/maio/04/miolo-painel-10-

22032016.pdf>. Acesso em: 15 ago. 2016. Brasília: Ministério da Saúde, 2016. 

 

MBEMBE, Achille. Necropolitics. Public Culture, Duke, 15(1), 2003, p. 11-40. 

 

OLIVEIRA, Fátima. Saúde da população negra: Brasil ano 2001. Brasília: 

Organização Pan-Americana da Saúde, 2003. 

 

OLIVEIRA, Fátima. Microcefalia e o direito ao aborto. Disponível em: 

<http://jornalggn.com.br/noticia/microcefalia-e-o-direito-ao-aborto-por-fatima-

oliveira>. Acesso em 15 ago. 2016. 

 

REIS, Vilma. “Juristas Negros e Negras: por vidas e liberdade no Brasil”. In: 

FLAUZINA, Ana; FREITAS, Felipe; VIEIRA, Hector; PIRES, Thula. Discursos 

negros: legislação penal, política criminal e racismo. Brasília: Brado Negro, 2015. 



  

 

REVISTA EXAME. Brasil cai para a posição de 9ª economia do mundo. Disponível 

em: <http://exame.abril.com.br/economia/noticias/pib-em-dolar-cai-25-e-brasil-cai-

para-a-posicao-de-9a-economia-do-mundo>. Acesso em 13 ago. 2016. 

 

ROSSETO, Irene; MONTOVANELE, Fabiana; CARVANO, Luiz M.; PAIXÃO, 

Marcelo (Org.). Relatório Anual das Desigualdades Raciais no Brasil; 2009-2010 - 

Constituição Cidadã, seguridade social e seus efeitos sobre as assimetrias de cor ou 

raça. Disponível em: <http://www.palmares.gov.br/wp-

content/uploads/2011/09/desigualdades_raciais_2009-2010.pdf>. Acesso em 19 ago. 

2016.  

 

SECRETARIA-GERAL DA PRESIDÊNCIA DA REPÚBLICA. Mapa do 

Encarceramento: os jovens do Brasil. Brasília: Presidência da República, 2015. 

 

SILVA, José A. Novaes da. Miomatose em João Pessoa: um recorte étnico. 2001. 

mimeo 

 

SILVA, Maria Lúcia da. Racismo e os efeitos na saúde mental. Disponível 

em:<http://www.mulheresnegras.org/doc/livro%20ledu/129-132MariaLucia.pdf>. 

Acesso em 19 ago. 2016. 

 

SITE DRAUZIO VARELLA. Entrevista – Miomas. Disponível em: 

<http://drauziovarella.com.br/mulher-2/miomas-2/>. Acesso em 19 ago. 2016. 

 

SOUZA, Vera Cristina de. Mulher Negra e Miomas: uma incursão na área da saúde, 

raça/etnia. São Paulo: PUC, 1995. 

 

SOUZA, Vera Cristina de. Sob o Peso dos Temores: mulheres negras, miomas uterinos 

e histerectomia. Tese de Doutorado, Pontifícia Universidade Católica, São Paulo, 2002. 

 

UNIVERSIDADE LIVRE FEMINISTA. Estudo indica que nº de mortes por aborto é 

maior entre mulheres negras. Disponível em: <http://feminismo.org.br/estudo-indica-

que-no-de-mortes-por-aborto-e-maior-entre-mulheres-negras/>. Acesso em 14 ago. 

2016. 

 

UNIVERSO FNAC. ‘Eu sou a mulher do fim do mundo’. Disponível em: 

<http://www.universofnac.com.br/entrevistas/eu-sou-a-mulher-do-fim-do-mundo/>. 

Acesso em 19 ago. 2016. 

 

WAISELFISZ, Julio Jacobo. Homicídios e Juventude no Brasil - Mapa da Violência 

2013. Disponível em: 

<http://www.mapadaviolencia.org.br/pdf2013/mapa2013_homicidios_juventude.pdf>. 

Acesso em 16 ago. 2016. Brasília: Secretaria-Geral da Presidência da República, 2013. 

 

 

 

 

 

 



  

I Jornada de Estudos Negros da Universidade de Brasília 

03 e 04 de novembro de 2016 - Instituto de Ciências Sociais da UnB 
 

 

 

ENEGRECENDO A EDUCAÇÃO 

PERSPECTIVAS DECOLONIAIS E PRÁTICAS TRANSGRESSORAS 

 

Éllen Daiane Cintra8 

 

Resumo: Este artigo discute possibilidades para a efetivação de uma educação 

significativa a partir das perspectivas trazidas pelas leis nº 10.639/2003 e 11.645/2008, 

sob uma perspectiva decolonial associada a uma prática “transgressora” e o olhar sobre 

os alunos em uma condição de outsiders-within. Para tanto, são retomados aspectos 

centrais na educação do negro brasileiro, tomando por base alguns apontamentos 

críticos sobre a organização do currículo escolar e as práticas pedagógicas, que, sob 

nossa perspectiva, contribuem para que esta população continue marginalizada 

epistemológica, cultural e economicamente. A partir da problematização da articulação 

entre raça e educação, esboçamos reflexões sobre como a descolonização dos currículos 

a partir de uma proposta de pensamento decolonial aliada a uma prática educativa 

transgressora e libertadora podem contribuir para uma educação significativa da 

população negra.  

 

Palavras-chave: decolonialidade; educação decolonial; currículo; lei nº 10.639/2003; 

educação transgressora. 

                                                           
8 Mestranda em Educação pela Faculdade de Educação da Universidade de Brasília na linha de pesquisa 

Estudos Comparados e especialista em Língua Inglesa. Professora da educação básica da Secretaria de 

Educação do Governo do Distrito Federal. Email: ellencintra.teacher@gmail.com 

 



  

Introdução 

 

Este artigo busca problematizar a articulação entre raça e educação e, a partir daí, 

esboçar reflexões sobre como a descolonização dos currículos a partir de uma proposta 

de pensamento decolonial (BERNARDINO-COSTA, GROSFOGUEL, 2016; 

MALDONADO-TORRES, 2016) aliada a uma prática educativa transgressora e 

libertadora (HOOKS, 2013) podem contribuir para uma educação significativa da 

população negra.  

Nesse sentido, este trabalho se articula ao redor da hipótese de que são insipientes 

não apenas o trato ainda dado à organização curricular, compartimentalizada nas 

disciplinas clássicas e desagregada de amarras que tornem o conteúdo significativo 

(GOMES, 2003, 2012; SILVA, 2013), mas também as práticas escolares que 

marginalizam saberes, especialmente dos negros que compõem o corpo estudantil, ao 

invés de garantir-lhes espaço para atuarem também como produtores de conhecimento e 

sujeitos do processo educacional. O objetivo, portanto, é analisar a relação entre a 

marginalização dos estudantes negros e as práticas educacionais. 

Para melhor cumprir com o objetivo, este artigo está organizado em quatro seções. 

Primeiramente, trazemos apontamentos acerca da educação e da marginalização da 

população escolar negra no Brasil (CARNEIRO, 2005, PINTO, 1987; GOMES, 2012), 

bem como sobre a atuação dos movimentos sociais, especialmente do Movimento 

Negro, nas lutas em prol da educação e visibilização da população negra e valorização 

de seus saberes. Após, tecemos algumas ponderações sobre as leis nº 10.639/2003 e 

11.645/2008 e as contribuições trazidas por ambas no âmbito de sua aplicação 

(GOMES, 2013). Em seguida, discutimos a noção de epistemicídio e da colonização dos 

currículos escolares, partindo de perspectivas trazidas pelo pensamento decolonial 

(BERNARDINO-COSTA, GROSFOGUEL, 2016; MALDONADO-TORRES, 2016) e 

a necessidade de um novo paradigma epistemológico (GOMES, 2012). Posteriormente, 

buscamos uma articulação entre a condição do alunado negro em sua posição de 

“outsiders-within” (COLLINS, 2000) no processo educativo e a sua potencialidade para 

uma atuação transgressora e libertadora (HOOKS, 2013). Por fim, as conclusões 

esboçam uma primeira reflexão sobre a necessidade de uma organização curricular 

articulada com a renovação das práticas pedagógicas visando à descolonização dos 

currículos e a inserção do sujeito negro no processo educacional. 



  

 

 

Breve olhar sobre a educação do negro no Brasil: Considerações 

acerca da educação da população negra no Brasil  

 

Entre as ferramentas mais eficazes na luta contra o racismo e toda e qualquer 

forma de discriminação, tem-se a educação como a mais poderosa delas, por seu caráter 

emancipatório e por seu amplo raio de profusão, especialmente em um contexto como o 

brasileiro em que a educação é direito constitucional a toda a população. Todavia, 

percebe-se que sua centralidade nos processos de produção de conhecimento sobre o 

próprio indivíduo e sobre os que o cercam, sua contribuição para formação de quadros 

intelectuais e políticos e sua importância para o mercado de trabalho têm sido 

perversamente usadas a serviço da produção e reprodução de um quadro de 

desigualdades raciais e sociais. 

Levando em consideração que o Brasil abriga um contingente significativo de 

descendentes de africanos dispersos na diáspora, se constituindo em uma das maiores 

sociedades multirraciais do mundo (GOMES, 2011), preocupa que a educação da 

população brasileira não seja significativa no sentido de oferecer uma educação que 

privilegie a diversidade e trabalhe visando promover a horizontalização e a harmonia 

nas relações étnico-raciais. 

Estudiosos das questões raciais e da trajetória do negro brasileiro contam uma 

história de resistências e enfrentamento de empecilhos arquitetados para manutenção de 

um projeto colonizador. Percebe-se que, nessa longa caminhada na luta por direitos, as 

batalhas em prol do acesso à educação colhem hoje os primeiros frutos de séculos de 

enfrentamentos. Sem pretender aprofundar nestas discussões, observa-se uma mudança 

na compreensão das relações raciais, vistas em determinados momentos apenas a partir 

de uma relação de desagregação do sistema escravista e da constituição de uma 

sociedade de classes. Nota-se, que a população negra não se beneficiou da educação por 

sérias questões resultantes da e aliadas à discriminação racial, como a anomia e a 

“desorganização familiar”, um estado de pauperização, que obrigava o trabalho precoce, 

e a herança cultural negativa, que impedia ou dificultava a percepção da importância da 

educação pelos grupos racializados (PINTO, 1987). 



  

Vencida a luta pela possibilidade de acesso à educação vemos, contudo, que os 

processos de subalternização, violência e exploração serão reproduzidos também dentro 

do espaço escolar. Revelam, assim, uma série de enfrentamentos que serão travados 

ainda por muito tempo dada a constituição de um currículo fortemente marcado pela 

herança colonial e que, por isso, privilegia a história e a cultura europeias e silencia a 

história e a cultura da África, dos afro-brasileiros e dos povos indígenas (PINTO, 1987), 

mais no passado, mas ainda hoje também.  

 

As contribuições do Movimento Negro para a educação  

 

Antes de se discutir as perspectivas que tratam da colonialidade dos currículos 

escolares, destaca-se a centralidade das lutas dos movimentos sociais e do Movimento 

Negro, especialmente a partir do final da década de 70. Entre outros, estes buscavam 

uma educação que atendesse às necessidades da população negra e que, em 

reconhecimento aos seus direitos à cidadania e à valorização dos seus saberes e cultura, 

oferecesse uma educação que privilegiasse as relações étnico-raciais.  

Com a abertura política e a redemocratização da sociedade, percebe-se uma nova 

atuação política da população negra em movimentos de caráter identitário e essa 

problematização e reflexão sobre novas formas de reivindicação política levou a uma 

atuação mais forte do Movimento Negro. Após uma série de tensões, críticas e 

reflexões, o Movimento Negro passa a focar na denúncia da postura de neutralidade do 

Estado ante a desigualdade racial, exigindo do governo que este adote políticas para a 

integração da população negra na sociedade e promova mudanças no interior do próprio 

Estado, através da inserção de ativistas e intelectuais do Movimento. Destaca-se que 

ainda que o grupo tenha tido uma atuação marcante tanto na Constituinte quanto na 

elaboração da nova Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (Lei nº 9.394/96), 

nenhuma das duas realizações incluiu de fato as reivindicações do Movimento Negro 

(GOMES, 2011). 

Ainda neste contexto, percebe-se a inserção paulatina de um grupo de intelectuais 

negros nas universidades públicas que passam a produzir conhecimento sobre as 

relações étnico-raciais, fato possibilitado pela consolidação dos cursos de pós-

graduação em educação desencadeada a partir dos anos 1970. Nesse momento, temas 

que abarcam a relação entre o negro e a educação ganham espaço junto à produção de 



  

pesquisas, congressos e encontros: discute-se a discriminação do negro nos livros 

didáticos, a necessidade de inserção da temática racial e da História da África nos 

currículos escolares, a articulação do silêncio como ritual a favor da discriminação 

racial na escola, as lutas e a resistência negras, a escola como instituição reprodutora do 

racismo, entre outros assuntos (GOMES, 2011). Essa movimentação desencadeia uma 

série de pressões que rebatem no Ministério da Educação e ricocheteiam nos gestores 

dos sistemas de ensino e nas escolas públicas e estes se veem obrigados a reavaliar seu 

papel e assumir uma postura ativa na superação do racismo na escola e na sociedade. 

Nesse contexto, as ações afirmativas vêm como uma exigência, visando combater 

as políticas de caráter universal que não atendiam à população negra, nem se 

comprometiam com a superação do racismo. O Movimento Negro passa, então, a 

afirmar de forma mais categórica “o lugar da educação básica e da superior como um 

direito social e, nesse sentido, como direito à diversidade étnico-racial” (GOMES, 2011, 

p.113). Desdobram-se desse esforço a criação do Grupo de Trabalho Interministerial 

para Valorização da População Negra em 1996 e a introdução nos Parâmetros 

Curriculares Nacionais (PCNs), em 1995 e 1996, do tema transversal Pluralidade 

Cultural, que, por seu caráter universalista, não apresenta em sua proposta um 

posicionamento explícito de superação do racismo e da desigualdade racial na 

educação.  

Nesse cenário de lutas e pressões, tem-se como um marco da luta pelo direito à 

educação como um componente da construção da igualdade social a 3ª Conferência 

Mundial contra o Racismo, a Discriminação Racial, a Xenofobia e Formas Correlatas 

de Intolerância, promovida pela Organização das Nações Unidas (ONU), em 2001, na 

cidade de Durban, na África do Sul. Além disso, a conferência representa ainda a 

construção de um consenso entre as entidades do Movimento Negro sobre a necessidade 

de se implantar ações afirmativas no Brasil, a fim de privilegiar a educação básica e a 

superior e, ainda, o mercado de trabalho em suas ações mais pontuais (GOMES, 2011). 

Destacam-se entre as ações na política educacional a sanção da Lei nº 10.639, em 

janeiro de 2003, mais tarde ampliada pela Lei nº 11.645/2008, alterando a lei nº 

9.394/96 – Lei de Diretrizes e Bases da Educação, o que configura uma política 

educacional de Estado tornando obrigatório o ensino de História e Cultura afro-

brasileira e indígena na educação básica no Brasil. Cabe compreender que o seu teor e 

sua regulamentação têm abrangência nacional, o que faz urgir sua implementação por 

todas as escolas públicas e privadas brasileiras, assim como pelos conselhos e 



  

secretarias de educação e pelas universidades (GOMES, 2011). Em 2004, o Parecer 

CNE/CP 03/2004 e a Resolução CNE/CP 01/2004 são aprovados pelo Conselho 

Nacional de Educação, regulamentando e instituindo as Diretrizes Curriculares 

Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o ensino de História e 

Cultura Afro-Brasileira e Africana. Além destes avanços, o Movimento Negro e outras 

articulações sociais contribuíram ainda, nos últimos 13 anos, para a: 

 

 instituição do Sistema Especial de Reserva de Vagas, baseado no 

Projeto de Lei (PL) 3.627/2004 que instituiu o Sistema Especial 

de Reserva de Vagas para estudantes egressos de Escola Pública, 

em especial negros e indígenas, nas Instituições Públicas Federais 

de Educação Superior. Através do Decreto nº 7.824/2012, ficou 

estabelecido que até 2016, 50% das vagas das Universidades 

Públicas serão destinadas aos estudantes negros, indígenas, 

pardos ou empobrecidos;  

 inclusão do quesito cor/raça no censo escolar, em vigor desde 

2005, baseado no PL 2.827/2003 que instituiu a obrigatoriedade 

de incluir o quesito cor/raça nas fichas de matrícula e nos dados 

cadastrais das instituições de educação básica e superior, públicas 

ou privadas, em suas diversas modalidades de ensino, com a 

finalidade de obter dados para a definição de políticas públicas 

específicas;  

 definição de recomendações estabelecidas nas Resoluções da II 

Conferência Nacional para Promoção da Igualdade Racial 

(CONAPIR);  

 instituição do Eixo Justiça Social, Educação e Trabalho: 

Inclusão, Diversidade e Igualdade, na Conferência Nacional de 

Educação (CONAE/2010), que garantiu espaço para discussão da 

questão étnico-racial e sua contribuição para a reformulação do 

Plano Nacional de Educação. (FERREIRA, 2011, p. 10 apud 

SILVA, 2010) 

 

Todos estes avanços são resultados de lutas árduas travadas em várias instâncias 

sociais, especialmente impulsionadas pelas ações do Movimento Negro no Brasil. Cabe 

refletir, baseando-se neste quadro sintético de alguns pontos centrais nos percursos da 

educação da população negra, sobre como a relação legislação–currículo–prática escolar 

está sendo organizada de forma a corresponder às expectativas colocadas. Assim, 

questiona-se a própria natureza do currículo, considerando a intrínseca articulação 

apregoada entre a divulgação de conteúdos e os ideais da educação e dos postulados que 

permeiam o processo educativo e os interesses econômicos e sociais que permeiam tais 

processos. Cabe também refletir se o trabalho por disciplinas predefinidas e isoladas 

entre si possibilita que a diversidade de saberes seja efetivamente reconhecida. 



  

Ademais, as reflexões que seguem olham também para horizontes que favoreçam uma 

educação com possibilidades ampliadas.  

 

Currículos e saberes: diálogos possíveis 

Currículos e saberes: de onde vêm e a que se propõem 

 

Entre as principais discussões trazidas pelo Movimento Negro e outros grupos e 

movimentos que se postam na luta por uma educação que privilegie a história e os 

saberes dos povos Africanos e dos afro-brasileiros há uma séria discussão sobre a 

necessidade da reestruturação dos currículos para que saberes subalternos tenham 

finalmente seu lugar de fala e possam, assim, trazer uma nova perspectiva para as 

relações sociais (BERNARDINO-COSTA; GROSFOGUEL, 2016). Entre estas 

discussões estão os apontamentos trazidos pela perspectiva decolonial, que organiza 

seus questionamentos e reflexões a partir da assunção da colonialidade dos povos 

colonizados. 

Ao tratar da estrutura epistêmica do mundo moderno, Grosfoguel (2016) explica 

que os saberes que privilegiamos em nossas instituições de ensino e nas diversas 

relações sociais são resultado de quatro grandes genocídios/epistemicídios durante o 

período que ele nomeia “longo século XVI” (1450-1650), momento em que os povos 

europeus consolidavam seu poder e desenvolvimento durante a expansão marítima e 

conquista de povos nas Américas e África.  

A partir destes acontecimentos, Grosfoguel (2016) explica que os homens 

ocidentais consolidaram seus privilégios epistêmicos ao usar de mecanismos como a 

inferiorização dos conhecimentos dos homens e mulheres colonizados, privilegiando 

projetos imperiais/coloniais/patriarcais no mundo. O resultado deste processo é a 

desqualificação de outros conhecimentos e outras vozes críticas e a geração de 

estruturas e instituições que produzem o racismo/sexismo acadêmico, que é também 

aplicado nas diversas etapas do ensino. O autor enxerga quatro processos como centrais 

para a consolidação desta perspectiva, sendo eles: i) a conquista das Américas, ii) a 

conquisata de Al-Andalus, iii) a escravização de africanos nas Américas e iv) o 

assassinato de milhões de mulheres queimadas vivas na Europa, acusadas de feitiçaria.  

A ideia do “epistemicídio”, trazida à luz por Boaventura de Souza Santos na obra 

Epistemologias del Sur, de 2010, reflete “a destruição de conhecimentos ligada à 



  

destruição de seres humanos”, conforme explicado e utilizado por Grosfoguel (2016, p. 

2). O autor apresenta, em detalhes que não cabem no escopo deste trabalho, as tentativas 

brutais de apagamento dos conhecimentos destes grupos através da queima de 

bibliotecas e do genocídio das populações citadas durante os processos de colonização 

de diferentes nações. É neste contexto, e baseando-se também em pressuposições 

salvacionistas ou de avanço moral das populações colonizadas – os subalternos, cuja 

“elevação” era trazida através da “civilização” e do “desenvolvimento” aos moldes 

europeizados, que se deram as construções então empreendidas para a criação de novos 

imaginários e de uma nova hierarquia racial (GROSFOGUEL, 2016), reproduzidas 

através de ferramentas como os currículos.  

Com base nestes preceitos, tateamos uma ligação entre a ideia trazida pela 

definição de epistemicídio e a construção dos currículos que norteiam nossa educação, 

que por longos séculos funciona(ra)m a serviço de uma perspectiva colonizadora. 

Percebemos como também no Brasil, os currículos se construíram refletindo a 

colonialidade presente em nossa constituição histórica. Nesse sentido, as pesadas 

marcas de nossa herança colonial podem ser percebidas através da constituição e 

presença de currículos monoculturais, que sustentam a herança colonial ao 

privilegiarem e valorizarem apenas uma forma de ser, de saber e de viver – a 

eurocêntrica (FERREIRA, 2013). Tal proposição pode ser percebida na forma como a 

educação é concebida, nos conteúdos e discursos presentes nos livros didáticos ou em 

nossa literatura e na nossa relação com o mundo.  

 

Descolonizando os currículos: percepções sobre o outro 

 

É neste contexto de reprodução de uma epistemologia eurocêntrica, que traz 

valores centrais oriundos da cultura chamada erudita, que são embalados os primeiros 

passos da população negra na educação formal. Dentre outros apontamentos que tratam 

da reprodução de estereótipos negativos, da invisibilidade dos corpos negros ou de sua 

objetificação e exclusão nos espaços escolares, chamamos a atenção para o trato dado 

aos saberes da cultura negra.  

Mesmo depois da sanção das leis nº 10.639/2003 e nº 11.645/2008, percebe-se a 

folclorização dos saberes das culturas subalternizadas, em especial a negra e a indígena, 

revelando uma postura acrítica para o papel destes povos quanto a seu peso na 



  

construção da história do país e sua participação e relevância na vida social e cultural 

dos brasileiros (GOMES, 2012). Ainda que simbolicamente não silenciada, seu caráter 

marginalizado fica evidente diante de sua alocação em, por exemplo, em eventos como 

a semana do folclore, comumente construídos sem a reflexão sobre a historicidade e 

peso de diferentes povos e culturas no cenário nacional. Como explica Ferreira acerca 

destes eventos (2013, p.6), “é-lhe imposta a condição subalterna, por isso nem é cultura 

e nem arte, mas folclore e artesanato”, revelando apenas que os conhecimentos trazidos 

pelos povos africanos e afro-brasileiros são vistos ainda de forma discriminada e 

preconceituosa, ainda que de forma disfarçada de reconhecimento. Estes são os 

contextos que revelam a força com que o projeto colonial engendrou suas epistemes na 

construção do pensamento educacional brasileiro, justificando e evidenciando a 

necessidade de discussões e ações pontuais que visem descontruir as marcas da 

colonialidade. 

Esta reflexão nos leva a ponderar sobre como os indivíduos são percebidos em sua 

dimensão como “o outro”, cabendo aqui pensar se são percebidos como “diferentes” ou 

“diversos”. Isto levanta questionamentos sobre se são compreendidos como distantes e 

não pertences ao mesmo espaço e lógica de humanização e respeito ou se são 

percebidos dentro do mesmo escopo de relações e validados como sujeito, percepções 

que se referem respectivamente aos conceitos destacados.  

Dentre as concepções analisadas por Melo (2011, p. 69), a autora reflete em suas 

colocações sobre “diferença” que “percebemos que reduzir à diferença sistemas que 

classificam, homogeneízam e modelam é uma tentativa de tornar consensual o que é 

conflituoso, de fixar como certo o que é incerto, de negar histórias de grupos peculiares 

por histórias idealizadas”. A autora lembra ainda que a concepção de diferença faz 

referência ao que é “desarmônico, contingente, conflituoso e híbrido” (MELO, 2011, p. 

70) e essas contribuições refletem a necessidade de se questionar os conceitos 

homogêneos, fixos ou estáveis que excluem o que deles diferem para que reconheçamos 

de fato a diferença, conforme observado por Ferreira (2013). Esse reconhecimento 

pressupõe que certezas socialmente construídas, como o próprio mito da democracia 

racial, sejam questionadas, sendo necessário para isto, diversificar nossas visões do 

mundo através de olhares e percepções plurais, diversas, fluidas e ressignificadas dos 

sujeitos, de seus saberes e das relações.  

Ao pensarmos sobre a noção da “diversidade”, termo que está expresso nos 

dispositivos legais (LDBEN, DCN), tratamos das identidades culturais, que mesmo 



  

sendo múltiplas, são entendidas como “homogêneas, pré-determinadas e justapostas” 

(MELO, 2011, p. 69). A diversidade representa a naturalização das diferenças, não 

apresentando, como para a noção de diferença, uma construção sócio histórica que é 

permeada de relações de poder. Usando as reflexões trazidas por Caldeira e Costa 

(2005), Melo cita ainda que a diversidade tem por característica a expressão de 

pertencimentos vários e se constitui na forma de manifestação da diferença.  

As reflexões trazidas sobre a noção da diversidade cultural são bem definidas por 

Homi Bhabha que entende que 

 

A diversidade cultural é um objeto epistemológico – a cultura como 

objeto de conhecimento empírico – enquanto a diferença cultural é o 

processo de enunciação da cultura como conhecível, legítimo, 

adequado à construção de sistemas de identificação cultural. Se a 

diversidade é uma categoria da ética, estética ou etnologia 

comparativas, a diferença cultural é um processo de significação 

através do qual afirmações da cultura ou sobre a cultura diferenciam, 

discriminam e autorizam a produção de campos de força, referência, 

aplicabilidade e capacidade (BHABHA, 1998, p.63) 

 

Nesse contexto, é importante entender a necessidade de se articular um currículo e 

práticas pedagógicas que compreendam os saberes subalternos como sob uma 

perspectiva de diversidade cultural, sob a qual se entende a cultura como um objeto do 

conhecimento baseado na experiência, reconhecendo-se, assim, conteúdos e costumes 

culturais pré-existentes. Essa percepção rompe com o paradigma da colonialidade e traz 

para o palco do aprendizado saberes subalternos ao perceber a cultura como um 

contínuo de saberes.  

Vemos nesse contexto que é necessária a luta pela criação de mecanismos que 

ponderem sobre e incluam outros indivíduos e grupos como produtores de 

conhecimento. Entende-se também que a noção de diferença cultural pode ser nociva 

quando funciona para a perpetuação de apenas um grupo como referência ao invés de 

contribuir com o avanço dos povos ao apontar as diferenças entre os indivíduos, grupos 

e sociedades humanas. É, assim, necessária a percepção de um olhar mais amplo para as 

relações buscando o equilíbrio entre o ideal de diversidade cultural enriquecido pelas 

contribuições trazidas pelas percepções das diferenças culturais. 

Interessa, nesse recorte, olhar de forma atenta para como os objetivos a que se 

propõe o rearranjo curricular, conforme trazido pelas leis nº 10.639/2003 e nº 

11.645/2008, se articulam com uma perspectiva decolonial. 



  

Leis 10.639/2003 e 11.645/2008: interpretações decoloniais do currículo 

 

Pensar os processos de discriminação e as formas de combatê-la passa, 

necessariamente, pela problematização e questionamento das relações de poder, que 

hierarquizam os grupos culturais e criam assimetrias no desenho social. Nesse sentido e 

reconhecendo que nosso país ainda vive sob o jugo do mito da democracia racial é que 

temos os principais objetivos das leis nº 10.639 e nº 11.645/2008 indo ao encontro a 

uma perspectiva decolonial.  

Ao tratar dos objetivos da lei nº 10.639/2003, Ferreira (2013, p.14) lista as reflexões 

trazidas por Gomes (2008) afirmando que a lei pode contribuir para: 

 

- superar a visão de que a ação da população negra no Brasil se 

resume a meras contribuições; 

- Superar os mitos sobre indolência do africano escravizado ou da sua 

visão como selvagem e incivilizado;  

- problematizar as relações de poder, de dominação e dos contextos de 

desigualdade e de colonização;  

- promover mudanças em outros grupos étnico-raciais presentes na 

escola, como o próprio segmento branco;  

- descentrar os impactos do racismo na construção da identidade e da 

subjetividade dos negros e incluir como esse fenômeno afeta essas 

mesmas dimensões dos outros grupos étnico-raciais;  

- redefinir o papel do Estado que ao atender as demandas sociais 

torna-se propulsor de transformações sociais, assumindo sua 

responsabilidade em intervir para erradicar as disparidades entre 

brancos e negros no Brasil;  

- mudar a postura ante a história, extrapolando a história factual e 

incluindo a dimensão social e cultural;  

- democratizar o saber mediante uma distribuição igualitária da 

organização dos conteúdos que inclua o continente africano nas 

informações sobre a história, geografia, a política e as culturas dos 

continentes existentes; 

- construir projetos pedagógicos interdisciplinares nas escolas;  

- contribuir com a construção do diálogo e da articulação entre escola, 

Movimento Negro, Núcleos de Estudos Afro-Brasileiros e 

Universidades.  

 

A agenda de objetivos é claramente marcada por amarrações que sinalizam a luta 

por avanços nas relações raciais dentro do contexto escolar. Esse é um dos sentidos em 

que entendemos que a proposição trazida pela lei nº 10.639 se alinha com princípios 

como as práticas de oposição e intervenção, presentes nas propostas do pensamento 

decolonial (BERNARDINO-COSTA, GROSFOGUEL, 2016).  



  

Bernardino-Costa e Grosfoguel (2016, p.17) postulam que a decolonialidade, 

apesar de ser uma discussão recente, “surgiu no momento em que o primeiro sujeito 

colonial do sistema mundo moderno/colonial reagiu contra os desígnios imperiais que 

se iniciou em 1492”. A proposta trazida pela lei funciona, nesse contexto, com um 

questionamento e tentativa de realinhamento dos saberes: ao trazer a história das 

culturas e conhecimentos sobre o conhecimento africano e afro-brasileiro nota-se o 

esforço e a necessidade de se contar outras histórias silenciadas, invisibilizadas e 

esquecidas pelas dinâmicas da modernidade. Essas histórias fazem parte desse projeto 

eurocêntrico da modernidade, mas são contadas a partir da perspectiva do subalterno, o 

que muda o ângulo de visão sobre o processo e possibilita novas interpretações e 

reflexões sobre as relações humanas e o sistema de valoração imposto, por exemplo. 

O autor explica ainda que os sujeitos coloniais, estes subalternizados nos 

processos de colonização, encontram-se nas fronteiras, físicas ou imaginárias, da 

modernidade e é exatamente essa posição fronteiriça que possibilita um diálogo com a 

modernidade e uma nova visão sobre as relações travadas pelos indivíduos e seus 

lugares. Bernardino-Costa e Grosfoguel (2016, p. 19) explicam também que “na 

perspectiva do projeto decolonial, as fronteiras não são somente este espaço onde as 

diferenças são reinventadas, mas são também loci enunciativos de onde são formulados 

conhecimentos a partir das perspectivas, cosmovisões ou experiências dos sujeitos 

subalternos”. Nesse sentido, e sabendo que as proposições da lei são trazidas pelo 

Movimento Negro e por estudiosos que percebem as relações por um outro lugar que 

não o da colonialidade, percebe-se a potencialidade dessa ferramenta, que reflete um 

olhar diferenciado sobre os currículos que anteriormente estavam postos.  

Outro ponto que pode ser destacado nessa relação é a lógica circunscrita nos 

lugares ocupados pelos sujeitos que fazem parte do processo educativo – leiam-se: 

alunos, professores, corpo pedagógico e administrativo e toda a comunidade escolar. Os 

objetivos da lei refletem a necessária reflexão sobre os lugares ocupados pelos saberes e 

pelos sujeitos, entendendo-se que é preciso que estes sujeitos pensem a partir de lugares 

de onde não pensavam antes. Bernardino-Costa e Grosfoguel (2016, p.19) entendem 

que “o êxito do sistema-mundo moderno/colonial reside em levar os sujeitos 

socialmente situados no lado oprimido da diferença colonial a pensarem 

epistemicamente como aqueles que se encontram em posições dominantes”, 

entendendo-se, então, que a lógica dominante perfaz o caminho dos subalternos, mesmo 

que estes não queiram ou não a percebam. A conclusão, como pontuado por Grosfoguel 



  

(2009), é de que é um compromisso ético-político elaborar um conhecimento contra-

hegemônico para que os conhecimentos sejam elaborados a partir de uma perspectiva 

subalterna.  

Assim, a proposta de horizontalizar as relações raciais e os saberes, bem como as 

diversas formas de estar e atuar no mundo, se mostra como uma proposta viável e bem 

articulada no escopo da legislação atual. Questiona-se, no entanto, como conciliar e 

trabalhar em prol de tal proposta em um contexto como o do Brasil, onde os currículos 

nasceram em um contexto de branqueamento da população e da negação do racismo, 

bem como da subjugação e controle dos corpos negros, em relações de servilismo e 

inferiorização que pouco mudaram nos últimos séculos. Sabendo que os avanços 

alcançados não se deram sob a forma de agrados vindos do Estado, mas sim como 

resultado de lutas majoritariamente inglórias, devemos esperar que aqueles que seguem 

no poder apenas se dediquem a um projeto epistêmico que visa esvaziar seu projeto 

ideológico secular, que segue colhendo ricos frutos desde sua constituição? De quais 

ferramentas se utilizarão estes sujeitos que não conhecem um lugar outro de fala para 

refletir sobre seu papel e as benesses da posição que ocupam? 

Interessa saber que ao tratar da aplicabilidade da lei nº 10.639 e dos ruídos que a 

acompanham, Gomes (2001) relata a dificuldade encontrada pelos secretários de 

Educação para implantar uma gestão que estivesse voltada para a diversidade de 

maneira geral e mais especificamente para a diversidade étnico-racial. Como a própria 

autora reflete, a dificuldade não figurava na novidade do assunto, mas resultava da 

existência e persistência de um imaginário que é conservador tanto em relação à 

diversidade quanto à questão racial. Em outras palavras, a, então, nova proposta exigia 

uma perspectiva outra, que não compreendia, inclusive, a confortável visão 

colonializada e hierarquizada. Era necessária uma percepção ampliada e valorizadora 

dos seres e de seus lugares. 

É nesse cenário que entendemos que uma mudança das relações étnico-raciais 

através da educação apenas será possível se a dinâmica na relação dos saberes não for 

intermediada apenas por indivíduos que comumente não se encontram no lugar de fala 

dos subalternos. No caso, a mudança do paradigma da colonialidade apenas se tornará 

efetiva se os subalternos puderem falar. Isto prevê, portanto, uma reflexão sobre os 

papeis e a atuação dos alunos e dos professores nesse processo.  

 

 



  

Decolonialidade, outsiders-within e uma pedagogia libertadora 

 

Observamos nas construções aqui esboçadas que há diferentes lugares em que 

estão alocados sujeitos e seus saberes. Ao pensarmos em propostas como as trazida pela 

Lei nº 10.639/2003 e na decolonialidade, evidenciamos que os sujeitos ou os entes 

subalternos que não eram antes privilegiados por uma educação, perspectivas ou ações 

que validassem sua história e existência estão, na verdade, numa condição de 

“espectadores” ou “estrangeiros” do processo educacional. Isso é entendido a partir da 

associação entre privilegiar conhecimentos que sejam bem-vindos ao processo 

educacional e não privilegiar conhecimentos que não são bem-vindos, porque 

simplesmente não interessam. Esta lógica, que é estruturante da colonialidade, 

desmascara também parte do mecanismo da exclusão escolar e do sofrimento discente.  

Nesse ambiente são comuns os relatos e investigações que detalham a experiência 

negativa da população negra nos bancos escolares (CAVALLEIRO, 2000; CARNEIRO, 

2005). Sueli Carneiro, ao analisar as trajetórias de negros e observar os processos de 

redução deste grupo à sua condição ontológica, reflete como a escola funciona como 

“um espaço de negação do sujeito” e onde são engendrados e naturalizados “processos 

permanentes que constituem as formas de produção social da inferioridade intelectual 

dos negros, uma das dimensões do epistemicídios” (CARNEIRO, 2005, p. 283).  

Essa relação com os (não-) lugares de produção de fala e conhecimento e o estado 

de “estrangeiro” no processo educativo nos remete à noção de outsider-within (algo 

como “estrangeira de dentro”), trazida por Patrícia Hill Collins (2000). A autora usa este 

conceito no contexto das trabalhadoras domésticas ao pensar nos diferentes níveis que 

estruturam as relações destas com seus patrões. Sabendo as trabalhadoras que, pela 

dinâmica da exploração econômica elas jamais seriam realmente percebidas como 

“pertencentes” ou “iguais” por mais próximas que suas relações pudessem parecer, elas 

acabam colocadas em uma curiosa posição de outsider-within no local social. Esta 

situação atribui uma marginalidade peculiar que estimulou uma perspectiva única 

dessas trabalhadoras negras sobre uma variedade de temas (COLLINS, 2000, p. 11). 

É exatamente este lugar que é ocupado pelo alunado negro nas salas de aula – eles 

são outsiders-within nos processos de escolarização. A desapropriação, silenciamento e 

invisibilização de seus saberes, a obrigatoriedade de se apropriar de perspectivas 

hegemônicas que os colocam como inferiores, a manutenção de relações verticalizadas 



  

entre os diversos indivíduos e a comum exclusão durante suas trajetórias escolares dão a 

esses sujeitos a posição marginal necessária para a execução de um projeto decolonial, 

como já trazido por Bernardino-Costa e Grosfoguel (2016). 

É deste ângulo que surge a amarração entre a construção de propostas que exijam 

a abordagem de currículos que poder ser tanto de interesse quanto confortáveis para 

esses sujeitos outros e a participação destes mesmos sujeitos na vocalização dos 

significados imanentes destes conteúdos, bem como de suas experiências e visão de 

mundo. Ainda que levemos em consideração que muitos alunos têm o seu lugar como 

subalterno já internalizado e, por isso, se entendem fora da produção de conhecimento, 

a obrigatoriedade das discussões sobre a história africana e as contribuições destes 

povos e da população afro-brasileira permite uma ressignificação das relações e dos 

lugares que os sujeitos ocupam no mundo. Ainda que nem todos queiram ou se sintam 

no direito de participar e ajudar na reflexão sobre saberes que os visibilizem, aqueles 

que o fizerem poderão, ao externar novas reflexões e questionamentos, ajudar na 

construção do outro como ser. 

Sob este olhar, as experiências negativas que projetaram estes indivíduos fora do 

discurso de validade tornam-se, então, as mesmas que darão a estes indivíduos o 

instrumental necessário para ressignificar saberes e lugares. É, nesse contexto, que 

enxergamos a importância de uma outra lógica que norteie as práticas escolares. Para 

que o projeto decolonial tenha espaço dentro dos currículos escolares em todo o seu 

potencial e os fortaleça para que sirvam realmente para uma renovação de perspectivas, 

é preciso que os docentes, em especial, estejam e sejam preparados para uma prática 

escolar que dê voz e centralidade ao alunos.  

Entendemos aqui que a mudança da prática docente, há muito discutida como 

essencial para uma educação significativa, é um dos pilares para o sucesso da 

descolonização dos currículos a partir de uma perspectiva decolonial. Para tanto, é 

necessário que o professor esteja aberto a uma nova dinâmica e perceba não só a 

importância dessa mudança de paradigma como também a importância do seu papel no 

processo.  

Nesse sentido, bell hooks (2013), baseando-se na proposta de educação 

libertadora e transgressora de Paulo Freire, afirma que dos mestres é exigida a 

percepção que é preciso mudar não só seus próprios paradigmas, mas também a forma 

como estes pensam, falam e escrevem para lecionar em comunidades diversas e manter 

uma postura que não pode ser nem fixa, nem absoluta. O professor neste contexto é 



  

responsável por criar condições para que o aprendizado aconteça de forma mais íntima e 

profunda, o que passa, por exemplo, por fomentar, assegurar e manter um ambiente 

seguro para que seus alunos transitem nas relações consigo e com o conhecimento. Na 

intenção de dar voz aos “informantes nativos” (HOOKS, p. 62), é preciso que seja feito 

“da sala de aula um contexto democrático onde todos sintam a responsabilidade de 

contribuir” (HOOKS, 2013, p. 56), que é o objetivo central da pedagogia 

transformadora. 

Esta ideia pede uma reflexão sobre os lugares ocupados pelo professor e pelo 

aluno e as relações de poder estabelecidas nos ambientes em que se dá o aprendizado, 

como, por exemplo, as salas de aula. Hooks (2013, p.55) afirma que o corpo docente 

precisa “desaprender o racismo para aprender sobre a colonização e a descolonização e 

compreender plenamente a necessidade de criar uma experiência democrática de 

aprendizado das artes liberais”. Ela reconhece que este processo pode ser desgastante, 

mas ela lembra que ele é fortalecedor para ambos, professor e aluno, mas que para que 

ele funcione, é imprescindível abertura e diálogo. 

Por fim, ao narrar suas experiências como educadora, hooks (2013) reflete sobre 

como uma experiência educativa que leve realmente o aluno à reflexão e 

questionamento do seu lugar e atitudes reflete em mudanças nas relações destes alunos 

fora da escola, nos diversos círculos por onde estes transitam. Ao refletir sobre como 

todos os participantes do processo educativo experimentam novos “modos de conhecer” 

e “hábitos de ser”, trazidos por esta integração da teoria com a práxis, ela afirma que 

“praticamos não só o questionamento das ideias como também o dos hábitos de ser. Por 

meio desse processo, construímos uma comunidade” (HOOKS, 2013, p.61). 

Este é o lugar que entendemos ser o ideal no diálogo com as propostas trazidas 

pela lei nº 10.639/2003 e uma prática docente que contribua para o potencial 

transformador dos alunos enquanto outsider-within no processo educativo. Enxergamos 

que este lugar pressupõe uma abertura, de alunos e professores, para a conversa e 

reflexão sobre seus lugares e, para além, a compreensão de sua centralidade na 

renovação dos conhecimentos e das relações como hora se apresentam.  

 

 

 

 



  

À guisa de uma reflexão quase-final 

 

Este artigo traçou uma reflexão sobre as trajetórias que permitiram a construção 

de uma proposta curricular que privilegia a inclusão de novos saberes e sujeitos no 

processo educativo e de construção do conhecimento, que entendemos se fazer presente 

na promulgação das leis nº 10.639/2003 e 11.645/2008. 

Ademais, buscamos refletir sobre o papel dos currículos escolares na mudança da 

percepção dos padrões hegemônicos, padrões estes refletidos nas relações constituídas 

dentro de um contexto em que a colonialidade gera e valida discursos, conhecimentos e 

indivíduos. Para tanto, observamos a construção destes currículos dentro de uma lógica 

colonial e excludente e assim questionamos sua validade. 

Com base nestas concepções, discutimos o potencial de transformação das 

relações étnico-raciais nas escolas a partir da abertura trazida nos objetivos estipulados 

pela lei nº 10.639/2003 em sua intrínseca amarração com o papel dos sujeitos 

subalternos, marginalizados nos processos educativos. Sob esta ótica, relacionamos a 

posição em que se encontram os alunos negros, enquanto oustiders-within, com a lógica 

do projeto decolonial e discutimos como estes podem ser articulados visando o sucesso 

de um currículo que eduque para as relações étnico-raciais, conforme potencializado 

pelas legislações mencionadas. 

Na esperança de contribuir com novas reflexões sobre a necessidade de uma 

educação que seja usada a serviço do combate à toda forma de discriminação e se dê de 

forma transgressora e libertadora e por acreditar que esta outra educação seja possível, 

pontuamos que é preciso que os mestres revejam e ressignifiquem seu papel e sua 

prática docente através da construção de uma prática norteada pelo diálogo e pela escuta 

sensível de vozes outras que permeiam o processo educacional, e por consequência, a 

vida.  

 



  

BIBLIOGRAFIA 

 

ABRAMOWICZ, Anete; GOMES, Nilma L. (Orgs.) Educação e Raça: perspectivas 

políticas, pedagógicas estéticas. Belo Horizonte: Autêntica, 2010. 

 

BHABHA, Homi. O Local da Cultura. Belo Horizonte: UFMG, 1998.  

 

BERNARDINO-COSTA, Joaze; GROSFOGUEL, Ramón. “Decolonialidade e 

perspectiva negra”. Revista Sociedade e Estado, v. 31, n. 1, p. 15-24, jan./abr. 2016. 

 

CANDAU, V. M. F.; RUSSO, K. “Interculturalidade e Educação na América Latina: 

Uma Construção Plural, Original e Complexa”. Revista Diálogo Educacional, Pontifícia 

Universidade Católica do Paraná, Curitiba. Vol. 10, n. 29, p. 151-169, janeiro-abril, 

2010. 

 

CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do ser.  340 

f. Tese (Doutorado) – Programa de Pós-Graduação em Educação, Universidade de São 

Paulo, 2005. 

 

CARONE, Iray; BENTO, Maria Ap. S. (Orgs.) Psicologia Social do Racismo: estudos 

sobre branquitude e branqueamento no Brasil. 6. ed. Petrópolis – RJ: Vozes, 2014. 

 

CAVALLEIRO, Eliane. Do Silêncio do Lar ao Silêncio Escolar – racismo, preconceito 

e discriminação na educação infantil. São Paulo, Contexto, 2000. 

 

COLLINS, Patrícia. Black Feminist Thought. 2. ed. New York: Routledge, 2000.  

 

DUSSEL, Enrique. “Transmodernidade e interculturalidade: interpretação a partir da 

filosofia da libertação”. Revista Sociedade e Estado, v. 31, n. 1, jan./abr. 2016. 

 

FERREIRA, Michele G; SILVA, Janssen F. “Educação das relações étnico-raciais e as 

possibilidades de decolonização dos currículos escolares: 10 anos da lei  nº 

10.639/2003”. Interfaces de saberes, Faculdade de Filosofia, Ciências e Letras de 

Caruaru, v. 13, n. 1, 2013. 

 

FREIRE, P. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática educativa. 22. ed. 

São Paulo: Paz e Terra, 2002. 

 

FREIRE, P. Pedagogia do Oprimido. 49 reimpressão. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

2005. 

 

GOMES, N. L. “A questão racial na escola: desafios colocados pela implementação da 

Lei 10.639/03”. In: MOREIRA, A. F.; CANDAU, V. M. (Org.). Multiculturalismo: 

diferenças culturais e práticas pedagógicas. 2. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2008, pp. 67-

89. 

 

______. “Diversidade étnico-racial, inclusão e equidade na educação brasileira: 

desafios, políticas e práticas”. Revista Brasileira de Política e Administração da 

Educação, v. 27, n. 1, p. 109-121, jan./abr. 2011. 

 



  

______. “Relações étnico-raciais, educação e descolonização dos currículos”. Currículo 

sem fronteiras, v. 12, n. 1, p.98-109, jan./abr. 2012.  

 

GROSFOGUEL, Ramón. “A estrutura do conhecimento nas universidades 

ocidentalizadas: racismo/sexismo epistêmico e os quatro genocídios/epistemicídios do 

longo século XVI”. Revista Sociedade e Estado, v. 31, n. 1, jan./abr. 2016. 

 

HASENBALG, Carlos A; GONZALEZ, Lelia. Lugar de Negro. Rio de Janeiro: Marco 

Zero, 1982. 

 

HASENBALG, Carlos A; SILVA, Nelson do V. “Raça e oportunidades educacionais no 

Brasil”. Cadernos de Pesquisa, São Paulo, n. 73, p. 5-12, mai. 1990. 

 

HOOKS, bell. Ensinando a Transgredir: a educação como prática de liberdade. São 

Paulo: WMF Martins Fontes, 2013. 

 

MALDONADO-TORRES, Nelson. “Transdisciplinaridade e decolonialidade”. Revista 

Sociedade e Estado, v. 31, n. 1, jan./abr. 2016. 

 

MELO, S. F. A Diferença Cultural nas Diretrizes Curriculares Nacionais e nos 

Projetos Curriculares dos Cursos de Pedagogia da UFPE. 2011. Dissertação (Mestrado 

em Educação) – Centro de Educação, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 

2011. 

 

PINTO, Regina P. “A educação do negro: uma revisão da bibliografia”. Cadernos de 

Pesquisa, São Paulo, n. 62, p.3-34, ago. 1987. 

 

______. “Raça e educação: uma articulação incipiente”. Cadernos de Pesquisa, São 

Paulo, n. 80, p.41-50, fev. 1992. 

 

SILVA, Petronilha G. “Lei nº 10.639/2003 – 10 anos”. Interfaces de saberes, Faculdade 

de Filosofia, Ciências e Letras de Caruaru, v. 13, n. 1, 2013. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

I Jornada de Estudos Negros da Universidade de Brasília 

03 e 04 de novembro de 2016 - Instituto de Ciências Sociais da UnB 

 

 

DUPLA CONSCIÊNCIA E MODERNIDADE NEGRA EM ABDIAS 

NASCIMENTO E PAUL GILROY 

 

Bruno Gontyjo do Couto9 

 

Resumo: O presente artigo tem como objetivo analisar o modo como os estudos sobre a 

história da diáspora negra e as respectivas teorias sobre a “modernidade negra”  

desenvolvidas por Abdias Nascimento e Paul Gilroy repercutem na constituição de uma  

perspectiva teórico-analítica específica para as Ciências Sociais, que aqui optou-se por 

denominar como “sociologia diaspórica”. Dessa forma, o propósito é comparar os 

principais trabalhos desses autores de modo a encontrar aproximações e alinhamentos 

presentes em suas investidas sobre a diáspora africana e a “modernidade negra” que 

apontem para a construção de uma perspectiva analítica comum. Nessa apresentação 

específica, demonstra-se principalmente como ambos constroem um quadro da diáspora 

negra como um processo de interpenetração cultural e formação de subjetividades. Em 

seguida, procura se apreender como os dois autores teorizam a experiência moderna 

negra como um contra-discurso filosófico e uma contracultura da modernidade e do 

Ocidente, extraindo uma série de consequências epistemológicas e teórico-

metodológicas a partir dessa visão. Finalmente, pontua-se como o exercício de analisar 

e reconstituir a diáspora é por eles visto como um ato profundamente político. 

 

Palavras-chave: Diáspora; Modernidade negra; Cultura negra; Paul Gilroy; Abdias  

Nascimento. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

Introdução 

 

Toda vez que um artigo se propõe ao esforço analítico de comparar textos, 

teorias e perspectivas de dois autores específicos, necessariamente tem de enfrentar todo 

um conjunto de dificuldades que, se não forem contornadas, podem colocar o 

empreendimento em questão. Por exemplo, quando as obras dos autores são muito 

extensas, depara-se com um sem número de assertivas que dificilmente apresentam uma 

coerência contínua. Por outro lado, muito provavelmente as trajetórias individuais e os 

processos de formação intelectual dos autores analisados serão distintos. Para não falar 

no constrangimento maior quando os objetivos de tais autores são diferentes e até 

mesmo contraditórios.  Um dos caminhos possíveis para contornar tantos obstáculos é 

realizar o percurso entre obras e autores com um objetivo específico em mente, uma 

espécie de “régua” imaginária que permitiria efetuar uma série de “medições”, 

comparações. Ou seja, o objetivo serve como um terceiro termo, o termo de 

equivalência entre obras e autores distintos.  

Posto isso, o presente artigo tem como objetivo analisar o modo como os estudos 

sobre a história da diáspora negra e as respectivas teorias sobre a “modernidade negra” 

desenvolvidas por Abdias Nascimento e Paul Gilroy repercutem na constituição de uma 

perspectiva teórico-analítica específica para as Ciências Humanas e Sociais, que aqui 

optou-se por denominar como “sociologia diaspórica”. Dessa forma, o propósito do 

texto é comparar os principais trabalhos desses autores de modo a encontrar 

aproximações e alinhamentos presentes em suas investidas sobre a história e memória 

da diáspora africana, bem como sobre a teoria da “modernidade negra”, que apontem 

para a construção de uma nova perspectiva analítica (que emergiria a partir das obras de 

ambos e que muito teria a contribuir com a evolução do campo sociológico).  

A hipótese que move este esforço é a crença de que os dois autores 

compartilham uma série de elementos significativos no modo como descrevem e 

explicam a diáspora africana e a forma de consciência que dela emerge, principalmente 

no que tange a construção de um quadro analítico com marcas específicas que orienta 

todo o seu trabalho descritivo-explicativo.  

                                                                                                                                                                          
9 Professor voluntário do Departamento de Sociologia da UnB (SOL-UnB) e doutorando no Programa de 

Pós-Graduação do mesmo departamento. Membro do grupo de pesquisa Cultura, Memória e 

Desenvolvimento. E-mail: brunogcouto@gmail.com 



  

Com esse objetivo e hipótese em mente, a análise desenvolvida no presente 

artigo se desdobrará em três planos distintos de aproximação entre os autores e suas 

obras:  

 

i) o primeiro diz respeito à compreensão comum da história da diáspora africana 

como um processo de dispersão e difusão de formas culturais e tipos de 

subjetividade ao longo dos territórios que estiveram de alguma forma 

envolvidos com o tráfico transoceânico de escravos. Seja no conceito de 

“Atlântico Negro” de Gilroy, seja na perspectiva “Pan-Africanista” de 

Nascimento, a diáspora aparece como um longo movimento – não-linear e 

assimétrico - de interpenetração cultural e civilizatória entre inúmeros 

grupos étnicos e sociais;  

 

ii) o segundo diz respeito à teorização da “modernidade negra”, entendida pelos 

dois autores tanto como forma cultural quanto como discurso filosófico que 

estaria além e muitas vezes em franca contradição com a “modernidade” 

europeia. Em ambos, a apreensão da condição de “dupla consciência” como 

plataforma situacional comum dos povos negros da diáspora se desdobra em 

uma série de assertivas, problematizações e críticas de cunho 

epistemológico, metodológico e político que levam à proposição de uma 

outra modernidade “diversa” da modernidade europeia, a modernidade 

negra;  

 

iii) o terceiro e último plano abrange a postura comum a ambos os autores de tomar 

o olhar e a narrativa a respeito da história e das culturas da diáspora 

enquanto um ato profundamente político. Em praticamente todos os textos 

de Nascimento e Gilroy, o exercício de voltar-se para o passado e o presente 

da diáspora – seja através da Sociologia, seja através da História ou da Arte - 

é sempre um ato político, tomado enquanto um instrumento de memória e de 

conhecimento que pretende transformar algo no mundo: no caso, combater e 

suprimir as condições de desigualdade racial que assolam a vida dos povos 

negros ao redor do mundo, bem como reparar e restaurar o lugar da história, 

da cultura e do pensamento dos povos negros que foram por tanto tempo 

esquecidos ou ignorados. 



  

 

 

 

Desse modo, ao fim do artigo, a expectativa é de que o percurso desenvolvido seja 

capaz de reconstituir sistematicamente como as perspectivas propostas por Abdias 

Nascimento e Paul Gilroy ao longo de suas extensas obras desembocam na formação de 

um avançado quadro analítico recheado de novas opções de abordagem teórico-

metodológica para as Ciências Sociais. Indo nessa direção, o presente trabalho se 

justificaria na medida em que procura afirmar o legado comum de possibilidades 

analíticas e metodológicas desenvolvidas por Nascimento e Gilroy, aqui designado 

como “sociologia diaspórica”, justo no momento em que as teorias e epistemologias 

pós-coloniais e decoloniais adentram uma fase de “rotinização” e consolidação de 

protocolos de pesquisa, trazendo a premente necessidade de formação de novos 

modelos metodológicos à altura dos desafios que serão encontrados.    

 

1. História da diáspora como processo de interpenetração cultural e disseminação 

de formações subjetivas 

 

 Ao longo das últimas três décadas, Paul Gilroy tem defendido sistematicamente 

a importância e necessidade de adotar a perspectiva histórica e analítica da “diáspora” 

para dar conta das expressões culturais negras modernas em toda a sua complexidade e 

pluralidade.  

Ainda no ano de 1987, no livro “There Ain’t no Black in The Union Jack: the 

cultural politics of race and nation”, Gilroy desenvolveu uma ferrenha crítica às 

concepções cristalizadas de nação, cultura e etnia que embasavam os estudos 

acadêmicos e estratégias políticas ligadas à cultura negra britânica, denunciando a sua 

perigosa proximidade com os mecanismos raciais de identidade que vinham excluindo e 

discriminando os próprios grupos negros na Inglaterra. Assim, com o intuito de 

desmontar essa perspectiva “essencialista”, Gilroy se propõe a pensar a cultura negra 

britânica como um conjunto de práticas e padrões de comunicação mutáveis, adaptáveis 

e dispersivos que vinha sendo ativa e criativamente construído a partir de “materiais” e 

elementos vindos dos mais diversos cantos da diáspora africana. Na sua visão, a cultura 

negra na Inglaterra estava sendo constantemente forjada a partir do sincretismo cultural 

de elementos locais-nacionais com elementos tradicionais não-europeus e produções 



  

político-culturais de outros povos negros. Nesse sentido, era preciso pensar aquela 

cultura específica como parte de uma rede complexa de conexões culturais e políticas 

que estariam ligando e religando o povo negro inglês aos demais povos da diáspora.  

Alguns anos mais tarde, através dos livros “Atlântico negro: modernidade e 

dupla consciência” (2001) e “Small acts: thoughts on the politics of black cultures” 

(1993), Gilroy amplia o escopo de seu argumento para as demais culturas negras do 

Atlântico anglófono. Volta a defender a tese de que a cultura e a raça negra não eram 

propriedades finais, mas sim elementos historicamente construídos a partir de processos 

sincréticos e sintéticos ligados à geografia material e “imaginativa” da diáspora. 

Segundo o autor, existia um processo contínuo de remodelamento das culturas negras 

do Atlântico por meio da reinvenção das tradições africanas ou daquelas forjadas a 

partir da escravidão nos seus confrontos com a experiência moderna.  

 

“Contemporary black culture in Britain is not a finished artefact waiting to be 

simply unlocked from inside the earlier and rather different experiences of 

‘racial’ kin in Africa, America and the Caribbean. It is a unique process, 

nurtured where discontinuous histories of powerlessness and empire have fed 

into distinctively English experiences to produce new patterns of struggle, 

negotiation and intimacy. Giving priority to the immediate and local content of 

black experience is not a betrayal of its other dimensions but rather a tacit 

acknowledgment that the form of racial politics constantly changes. D-Max is 

invinting the viewer to see the effects of these local “black English” experiences 

in the wider cultural and political context. This is supplied by a valuable and 

powerful ‘raw material’ produced by non-European populations elsewhere. You 

are being asked to consider where these different histories combine and mediate 

each other and how blackness is produced by their association” (GILROY, 

1993, p.117)  

 

 Apesar de quase não utilizar a noção específica de “diáspora”, ao longo da sua 

vasta obra desenvolvida por mais de cinco décadas, Abdias Nascimento desenvolveu 

perspectivas sobre a cultura negra que eram muito próximas à proposta por Paul Gilroy.  

No aclamado livro “O genocídio do negro brasileiro”, de 1978, Nascimento aponta para 

a existência de processos históricos de “adaptação” das formas culturais tradicionais 

africanas ao “ambiente brasileiro”. Segundo o autor, os elementos africanos teriam sido 

preservados enquanto parte da vida e história cultural do Brasil através do “sincretismo 



  

católico-africano”, entendido tanto como técnica de resistência cultural afro-brasileira 

quanto como um processo opressivo e assimétrico de “engolfamento” cultural. Nesse 

sentido, pode-se dizer que a cultura afro-brasileira é tomada como uma forma adaptada 

da cultura negra africana em um novo ambiente histórico e social.  

Alguns anos mais tarde, no texto “O quilombismo” de 1980, Nascimento vai 

criticar severamente as visões eurocêntricas que disseminam imagens petrificadas da 

África e de suas culturas. O autor, então, propõe o desenvolvimento de uma perspectiva 

que leve em conta a capacidade de desenvolvimento autônomo, de progresso e 

atualização das instituições sociais e culturais africanas que teriam sido trazidas e 

praticadas pelos africanos e seus descendentes no Brasil. Segundo Nascimento, tratam-

se de formas socioculturais marcadas, sobretudo, pela flexibilidade e criatividade, o que 

teria viabilizado uma ampla gama de interações com outras formações culturais.  

 

“Cioso da importância de seu papel histórico no Brasil, mas, nem por isso, 

abrindo mão de uma história de milênios, um passado cultural próprio que 

nenhuma assimilação ou aculturação deve coagir até ao desaparecimento. O 

jogo das inter-influências culturais deve constituir-se de uma reciprocidade 

digna entre todas as diferentes expressões culturais, sem supremacias nem 

inferioridades” (NASCIMENTO, 1968, p.98)  

 

 Partindo dessa perspectiva flexível e variante da cultura negra, Paul Gilroy 

adverte que o quadro analítico das “unidades nacionais” nega a possibilidade de 

existência de práticas e motivações comuns dentro da história e da geografia da diáspora 

africana. Segundo o autor, não é possível utilizar esse tipo de “frame” para apreender 

formas culturais e modalidades de consciência que se constituíram simultaneamente 

dentro, fora e contra as fronteiras nacionais (GILROY, 1987, p.186). Como alternativa, 

Gilroy propõe-nos uma interessante imagem das culturas e identidades negras da 

diáspora como “comunidades imaginadas” transnacionais, forjadas por meio de práticas 

e performances político-culturais que vão do discurso escrito até possibilidades mais 

amplas de metacomunicação e afinidade emocional como os cantos de júbilo e que 

manejam tanto elementos ligados à sua própria experiência situacional quanto 

elementos vindos de outras culturas negras muitas vezes bastante distantes no tempo e 

no espaço (GILROY, 2001, p. 180).  

 



  

“Esta política enfatiza o surgimento de desejos, relações sociais e modos de 

associação qualitativamente novos no âmbito da comunidade racial de 

interpretação e resistência e também entre esse grupo e seus opressores no 

passado. Ela aponta especificamente para a formação de uma comunidade de 

necessidades e solidariedade, que é magicamente tornada audível na música em 

si e palpável em relações sociais de sua utilidade e reprodução culturais” 

(GILROY, 2001, p.96)  

 

Paul Gilroy então sugere que existiriam estruturas “socioculturais” mais 

profundas ligando as diversas expressões negras da diáspora africana, estruturas 

políticas e estéticas “ocultas” que dariam sentido às diferentes performances culturais 

diaspóricas (GILROY, 1993, p.106). E eis que assim surge a grande construção 

analítica desenvolvida por Paul Gilroy ao longo de sua obra, a vertiginosa imagem do 

Atlântico negro. Na visão do autor, o Atlântico negro deve ser entendido justamente 

como estas “estruturas de sentimento, produção, comunicação e memória” que 

informam os povos negros da diáspora e suas formas culturais “estereofônicas, 

bilíngues ou bifocais” (GILROY, 2001, p. 35). Trata-se, em última medida, de um 

complexo sistema intercultural e político, com padrões fractais de troca e transformação 

cultural e política, no qual as diferentes etnias e culturas diaspóricas dos povos do 

Caribe, Europa, África e América se entrecruzam e se renovam de diversas maneiras. 

Uma rede entrelaçada na qual as práticas e performances político-culturais negras 

deslizam entre o local, o nacional e o global (GILROY, 2001, p.82).   

 

“Em oposição às abordagens nacionalistas ou etnicamente absolutas, quero 

desenvolver a sugestão de que os historiadores culturais poderiam assumir o 

Atlântico como uma unidade de análise única e complexa em suas discussões 

do mundo moderno e utilizá-la para produzir uma perspectiva explicitamente 

transnacional e intercultural. Além do confronto com a historiografia e a 

história literária inglesa, isso acarreta um desafio aos modos como as históricas 

culturais e políticas dos negros americanos têm sido até agora concebidas” 

(GILROY, 2001, p.57)  

 

 Muito próximas à imagem do “Atlântico negro” de Gilroy estão as noções de 

“cultura pan-africana” e de “quilombismo” propostas por Abdias Nascimento. No 

documento 2 de “O quilombismo”, “Revolução cultural e futuro do pan-africanismo” de 



  

1974, Nascimento também elabora a noção de “cultura pan-africana” como um 

complexo de culturas africanas e culturas de descendentes da diáspora que seriam 

típicas das comunidades negras em diferentes países e que guardariam uma espécie de 

“unidade criativa” comum. Para o autor, essas “afinidades” culturais seriam em grande 

medida produto da situação comum de espoliação e opressão dos povos negros e, 

sobretudo, dos fenômenos coletivos de resistência e de preservação de princípios 

sociais, culturais e políticos africanos (NASCIMENTO, 1980, p.52-56)  

 Já no documento 7, que leva o nome do livro e fora escrito em 1980, 

Nascimento desenvolve a ideia do “quilombismo” como um modelo de organização 

sociocultural e política presente em todos os países que receberam populações africanas 

através da diáspora (NASCIMENTO, 1980, p.264).  Segundo o autor, os quilombos, 

terreiros, sociedades cooperativas, grêmios e associações criados pelos povos negros 

são importantes espaços de resistência física e cultural que preencheram uma importante 

função social para a comunidade negra da diáspora, sustentando uma “afirmação 

humana, étnica e cultural e uma alongada prática de libertação” (NASCIMENTO, 1980, 

p.265).  

 Partindo dessas perspectivas, Nascimento propõe um entendimento da “cultura 

pan-africana” como uma cultura de criatividade mitopoética, uma fonte incessante de 

mitos e tradições que se sustentam, se mantém e se expandem em rituais de gestação e 

amor continuamente renovados (NASCIMENTO, 1980, p. 87).  

 Nota-se que os dois autores partilham de pontos de vista analíticos muito 

próximos no que diz respeito ao estudo da história e das culturas da diáspora africana. 

Ambos propõem uma conceituação da diáspora negra enquanto um alongado e 

complexo processo de constituição e difusão de formações culturais e subjetivas, 

estruturado principalmente através das viagens, deslocamentos e “reterritorializações” 

vivenciados pelos povos negros ao longo de todo o oceano Atlântico.  

 

“... diáspora é um conceito indispensável no enfoque da dinâmica política e 

ética da histórica inacabada dos negros no mundo moderno. (...) Ele pode ser 

empregado para projetar a riqueza plural das culturas negras em diferentes 

partes do mundo em contraponto a suas sensibilidades comuns – tanto aquelas 

residualmente herdadas da África como geradas a partir da amargura especial da 

escravidão racial do Novo Mundo” (GILROY, 2001, p. 172)  

 



  

“Não há dúvida de que a iniciativa da fundação e desenvolvimento do 

movimento pan-africano se originou na diáspora. Antecedentes dos congressos 

pan-africanos deste século estão, por exemplo, nas organizações religiosas e 

comunitárias dos afro-americanos nos Estados unidos e nas iniciativas dos 

séculos dezoito e dezenove, por parte deles e de líderes caribenhos, como Paul 

Cuffe, Bishop Henry, McNeil Turner, Prince Hall, Edward Wilmot Blyden, 

Joseph Cinque, Martin R. Delany, Frederick Douglass e muitos outros. (...). 

Esses são apenas alguns exemplos do impulso pan-africano oriundo da 

diáspora” (NASCIMENTO, 1980, p.301)  

 

“Talvez seja esse o sentido mais verdadeiro em que tais sistemas possam ser 

chamados ‘africanos’, pois a África representa a integração dos sistemas 

diversos que nela existem. É esta experiência de integração no Novo Mundo 

que melhor expressa sua essência pan-africana” (NASCIMENTO, 1980, p.312)  

 

 De certa forma, tanto Gilroy quanto Nascimento desenvolvem seus estudos 

sobre as culturas negras modernas lançando mão de uma cartografia crítica do espaço e 

do tempo da diáspora. As expressões culturais negras e as subjetividades aí atuantes são 

analisadas enquanto parte de uma complexa dinâmica histórica de dispersão 

transnacional e “adaptação” local-nacional, marcada principalmente por: partidas, 

jornadas e chegadas, raízes e rotas, desvios e circuitos espaciais e simbólicos 

inesperados, estratégias individuais e coletivas de resistência e contestação, múltiplas 

performances artísticas e políticas, formas de pensamento e sentimento 

simultaneamente específicas e compartilhadas, dentre outros.  

Em última medida, pode-se afirmar que ambos entendem a história e a geografia 

da diáspora enquanto um conjunto de processos de interpenetração cultural e 

civilizatória de longa duração (ELIAS, 1994) - oriundos inicialmente do tráfico 

transatlântico de escravos -, por meio dos quais foi sendo produzida e ainda se produz 

uma ampla variedade de posições e possibilidades de identificação social, cultural, 

étnica, política (HALL, 2015), além de modalidades singulares de individualização e 

formação subjetiva.   

 

 

 



  

2. Dupla consciência e modernidade negra como crítica ético-filosófica e 

contracultura  

 

 Ao longo de todo o texto do “Atlântico negro” (1993), Paul Gilroy argumenta 

que a experiência sociocultural dos negros no Ocidente moderno é primordialmente 

marcada pela condição de “dupla consciência”. Tomando a ideia emprestada da obra de 

W.E.B Du Bois, Gilroy afirma que a “dupla consciência” é uma situação existencial 

ambivalente na qual o indivíduo negro se vê como uma espécie de “forasteiro de 

dentro” da modernidade: está ao mesmo tempo dentro e fora dela, afirmando-a e 

contestando-a. Dessa forma, na medida em que se propõe a fazer uma história da 

diáspora, seria imprescindível considerar essa “relação histórica” na qual dependência e 

antagonismo estão estreitamente ligados:  

 

“As realizações intelectuais e culturais das populações do Atlântico Negro existem em 

parte dentro e nem sempre contra a narrativa grandiosa do Iluminismo e seus princípios 

operacionais. Seus caules cresceram fortes, apoiados por um entrelaçamento da política 

e das letras ocidentais. (...). Essas formações negras permanecem simultaneamente 

dentro e fora da cultura ocidental, que tem sido um padrasto peculiar. Essa relação 

complexa aponta uma vez mais para a necessidade de desenvolver uma crítica ao modo 

pelo qual a modernidade tem sido teorizada e periodizada por seus defensores e críticos 

mais entusiastas” (GILROY, 2001, p. 114)  

 

 No livro “O genocídio do negro brasileiro” (1978), Abdias Nascimento também 

aponta para a condição do negro como estando dentro e fora da “cultura moderna”. O 

autor salienta a ambiguidade e complexidade da produção literária de escritores negros 

como João da Cruz e Souza, Luís Gama e Lima Barreto, revelando a existência de uma 

consciência cindida, muitas vezes dividida entre a “cultura dominante branca” e a 

cultura negra (NASCIMENTO, 1978, p.).  

 Ainda sobre a duplicidade da experiência negra, Nascimento argumenta que 

marcos regulatórios como a Abolição e a Constituição assegurariam ao negro a 

condição de cidadão com todos os direitos. Contudo, ao não fornecer na prática os 

instrumentos para utilização das “franquias legais”, estariam reservando a ele uma 

condição de “cidadão de segunda classe”, atingindo sua condição de homem e 

plantando nele o germe da revolta. Para o autor, esse estado de revolta traria consigo 



  

“uma consciência lúcida e bem informada que invoca tacitamente um valor: o valor de 

Homem, o valor de Negro, o valor de cidadão brasileiro” (NASCIMENTO, 1968, p.93).  

 

“Trata-se de assunção do negro ao seu protagonismo histórico, uma ótica e uma 

sensibilidade conforme uma situação existencial, e cujas raízes mergulham no 

chão histórico-cultural. Raízes emergentes da própria condição de raça 

espoliada” (NASCIMENTO, 1968, p.99) 

 

“Fique registrado, entretanto, que a consciência negra do negro não se rende; 

ela se constituiu, na peripécia do seu sofrimento e nas vicissitudes históricas, 

em arma e armadura, em forças espirituais que sustentam os passos e a 

vitalidade de nossa raça” (NASCIMENTO, 1980, p.89)  

 

Na perspectiva de Gilroy e Nascimento, essa situação de dupla consciência e 

estado de revolta permitiram que os povos negros da diáspora, em suas performances 

político-culturais, construíssem uma extensa e profunda crítica política, ético, filosófica 

e cultural da modernidade e do Ocidente. Segundo Gilroy, a perspectiva diaspórica, 

permeada por séculos de privação e sofrimento, levantou e ainda levanta uma série de 

questões a respeito da modernidade:   

 

“As experiências históricas das populações dessa diáspora criaram um corpo 

único de reflexões sobre a modernidade e seus dissabores, que é uma presença 

permanente nas lutas culturais e políticas de seus descendentes atuais” 

(GILROY, 2001, p.108).  

 

 O autor relembra todo o esforço de autores como W.E.B Du Bois e Richard 

Wright no sentido de reinserir a história dos negros no Novo Mundo como parte da 

história moral do Ocidente, salientando que o tráfico e a escravidão não foram eventos 

singulares ou “excreções”, mas elementos internos à própria modernidade. Segundo 

Gilroy, esses pensadores negros contribuíram para a formação de uma dupla 

hermenêutica específica do Atlântico Negro: “é tanto uma hermenêutica da suspeita 

como uma hermenêutica da memória. Juntas, elas têm alimentado uma crítica 

redentora” (GILROY, 2001, p. 154).  

Abdias Nascimento escreveu algo muito parecido com esse argumento ainda na 

década de 80:  



  

 

“Emergindo diretamente do colonialismo, somos um povo em processo de 

autoanálise e reflexão, buscando meios de efetivamente processarmos um 

desenvolvimento que melhore a qualidade de vida de nossos povos. (...). 

Devemos por isso mesmo, considerar inimigos a todos aqueles que, mesmo 

inconscientes, clamam por uma ‘modernidade’ que já é passada: somos seres 

contemporâneos propondo uma vida nova. A envergadura do nosso projeto 

exige uma revolução cultural permanente” (NASCIMENTO, 1980, p.86)  

 

 Dessa forma, Nascimento e Gilroy caracterizam a cultura e consciência dos 

negros da diáspora como expressões das ambivalências geradas por seu posicionamento 

dentro do Ocidente. A situação de “dupla consciência” e revolta produziu uma 

percepção profunda das cumplicidades existentes entre racionalidade e terror racial, das 

proximidades gritantes entre iluminismo, eurocentrismo e política racial. Em última 

instância, revelou a verdade inexorável de que a modernidade trazia junto consigo os 

horrores do colonialismo e do racismo político, científico e cultural (GILROY, 2001; 

GILROY, 1993; NASCIMENTO, 1980).  

É nesse sentido que Paul Gilroy vai criticar duramente os autores pós-

modernistas em sua revisão da temporalidade e história moderna. Segundo o autor 

inglês, a novidade do pós-modernismo evapora à luz dos encontros brutais da 

colonialidade e do desenvolvimento da ideologia racista vivenciados pelos povos negros 

da diáspora. Pensadores negros ligados à diáspora já vinham formulando perspectivas 

críticas e construções éticas e estéticas que não recaíam nos problemas e armadilhas da 

teoria eurocêntrica. No trecho abaixo, fica evidente como contemporaneamente o 

próprio Abdias Nascimento vinha atuando como um desses pensadores:    

 

“O conhecimento científico que os negros necessitam é aquele que os ajude a 

formular teoricamente – de forma sistemática e consistente – sua experiência de 

quase 500 anos de opressão. Haverá erros ou equívocos inevitáveis em nossa 

busca de racionalidade do nosso sistema de valores, em nosso esforço de auto 

definição de nós mesmos e de nosso caminho futuro. Não importa. Durante 

séculos temos carregado o peso dos crimes e dos erros do eurocentrismo 

“científico”, os seus dogmas impostos em nossa carne como marcas ígneas de 

verdade definitiva. Agora devolvemos ao obstinado segmento “branco” da 

sociedade brasileira as suas mentiras, a sua ideologia de supremacismo europeu, 



  

a lavagem cerebral que pretendia tirar a nossa humanidade, a nossa identidade, 

a nossa dignidade, a nossa liberdade. Proclamando a falência da colonização 

mental eurocentrista, celebramos o advento da libertação quilombista” 

(NASCIMENTO, 1980, p. 270)  

 

 Como desdobramento desses argumentos, Paul Gilroy vai formular a tese de que 

as experiências negras modernas constituem mais do que um contra-discurso da 

modernidade, mas uma verdadeira contracultura. Forjada a partir da condição da 

escravidão e do terror racial, a “modernidade negra” revela as fissuras internas da 

modernidade ocidental e procura conjurar as relações de proximidade entre progresso 

racional e barbaridade colonial (GILROY, 2001; GILROY, 1993).  

 

“The coming millenium will provide us with many opportunities do debate the 

writing of history and the periodization of Western cultural life. I do not, of 

course, want to exclude blacks from the celebrations but rather to explore, as 

successive black modernists have done, how the history of slavery can change 

the meaning of the West and the orthodox compreehension of its temporality, 

forever” (GILROY, 1993, p.165)  

 

 Do ponto de vista do presente artigo, importa salientar toda a gama de 

consequências epistemológicas e teórico-metodológicas que os dois autores vão extrair 

a partir da conceituação da “dupla consciência” e da “modernidade negra” enquanto 

contra-discurso e contracultura. Uma das hipóteses aqui defendida é que este é um dos 

momentos cruciais na edificação da “sociologia diaspórica”. 

 No que tange o aspecto epistemológico, as ideias de “dupla consciência” e 

“estado de revolta” enquanto fundamentos da perspectiva modernista negra são 

extremamente inovadoras. Elas acentuam a impossibilidade de se distinguir a 

formulação de um determinado pensamento ou discurso, inclusive aqueles de cunho 

científico, da posição e experiência dos sujeitos enunciadores no mundo histórico-

social. Dessa forma, assumem as experiências individuais e coletivas da diáspora como 

condição sine qua non da produção e “validação” do conhecimento modernista negro, 

que passa a ser tomado como um feixe complexo de narrativas e performances político-

culturais plurais e diversas (indo da escrita até a música, da categorização científica até 

a comunhão espiritual dos cantos de júbilo) . Em certa medida, compartilham – e até 



  

mesmo antecipa, no caso de Abdias Nascimento – das formulações do “perspectivismo 

epistemológico” que tem vigorado nas Ciências Humanas.  

 

“A cristalização dos nossos conceitos, definições ou princípios deve exprimir a 

vivência de cultura e de práxis da coletividade negra. (...). Precisamos e 

devemos codificar nossa experiência por nós mesmos, sistematiza-la, interpretá-

la e tirar desse ato todas as lições teóricas e práticas conforme a perspectiva 

exclusiva dos interesses das massas negras e de sua respectiva visão de futuro. 

Esta se apresenta como a tarefa da atual geração afro-brasileira: edificar a 

ciência histórico-humanista do quilombismo” (NASCIMENTO, 1980, p.272)  

 

 Ainda do ponto de vista epistemológico, tanto Gilroy quanto Nascimento vão 

denunciar sistematicamente as ligações da cultura filosófica ocidental e da ciência 

moderna com pressupostos racistas e etnocêntricos. Ambos os autores apontam 

repetidamente para a presença “oculta” do discurso racial e da política racial colonial 

nas formulações do pensamento filosófico e científico moderno. Como efeito, os dois 

defendem a necessidade urgente de revisão crítica de boa parte dos fundamentos que 

têm ancorado a produção de conhecimento no Ocidente.  

 No que diz respeito às consequências teórico-metodológicas, as contribuições 

são as mais variadas possíveis. A primeira e mais óbvia delas é a suspensão temporária 

de unidades analíticas como raça, etnia e nação em favor do uso de conceitos menos 

“fechados” e “territorializados”, como a própria noção de diáspora ou a imagem inter-

cultural do Atlântico negro. A “sociologia diaspórica” repensa o uso de determinadas 

categorias, advogando em favor de construções analíticas mais porosas e híbridas, 

capazes de “acompanhar” os inúmeros deslocamentos e desvios que marcam a 

experiência negra moderna em toda a sua pluralidade.  

 Em segundo lugar, Gilroy e Nascimento advertem para a impossibilidade de se 

distinguir os campos da cultura e da política dentro do universo negro moderno. Os 

autores demonstram como a arte, a música e a cultura negra estão sempre associadas à 

processos de definição identitária e posicionamento político, o que leva ao 

desenvolvimento da tese de que as culturas negras modernas, em última instância, 

constituem um amplo movimento social e político de combate ao racismo e de 

contestação do sistema socioeconômico capitalista que o ampara. Partindo dessa 

perspectiva, Gilroy propõe o entendimento dos processos de produção e consumo 



  

cultural dos povos negros da diáspora como performances político-culturais e rituais de 

resistência simbolicamente vinculados à comunidade imaginada do Atlântico negro.   

 

“In the preferred and antecipated setting of consumption, these forms and 

devices articulate particular conceptions of space and time, what Bakhtin (1981) 

has usefully called chronotopes. They combine with specific invocations of 

truth and causality: ‘we are here because you were ther’ (…). The past and the 

conceptions of truth which derive from meditating on it … become central to 

the regulation of collective memory, perception and experience in the present, 

to the construction of community by symbolic and ritual means in dances, 

clubs, parties and discos” (GILROY, 1987, p. 211)  

 

 Nesse sentido, a “sociologia diaspórica” de Gilroy e Nascimento estimula a 

apreeensão das expressões culturais e práticas de consumo enquanto performances 

políticas de evocação de memórias e reivenção de tradições que, em última medida, 

contribuem para a estruturação da percepção e identidade dos “sujeitos negros”, 

constituindo simbólica e imaginativamente as diversas comunidades e grupos que fazem 

parte do Atlântico negro.    

 Por fim, ainda do ponto de vista teórico-metodológico, a perspectiva da 

“modernidade negra” como “dupla consciência” e “estado de revolta” contribui 

decisivamente com o processo de desmonte do sujeito moderno de matriz cartesiana e, 

consequentemente, de toda e qualquer filosofia da consciência e da razão que nele se 

ampare. Partindo de reavaliações críticas como as que vinham sendo desenvolvidas por 

Michel Foucault, Paul Gilroy e Abdias Nascimento também defendem a preemente 

necessidade de se levar em consideração toda a descontinuidade e assimetria que 

marcam a experiência moderna nas suas mais diversas facetas. Dessa forma, reforçam a 

tese de que o “Eu” moderno só pode ser entendido a partir de suas múltiplas 

composições históricas, enquanto feixe de processos distintos de individualização e 

corporificação. No caso, as múltiplas vivências dos povos negros da diáspora são, 

assim, tomadas como formações subjetivas específicas que contribuíram e contribuem 

para a composição de uma “subjetividade moderna” descentrada, plural e diversa.  

 

 

 



  

3. Teorias e narrativas sobre a diáspora como um ato político   

 

 Neste último tópico, interessa apontar para o modo como Abdias Nascimento e 

Paul Gilroy entendem todo o seu esforço de teorização e formulação de narrativas sobre 

a diáspora negra como um ato eminentemente político.  

 Em diversas passagens de “O quilombismo”, Nascimento constata a 

problemática situação de exclusão da memória e da história negra dentro da “cultura 

dominante” branca. Segundo o autor, os cinco séculos de prática racista violentaram, 

negaram, oprimiram e usurparam a cultura e a história negra, sobretudo, através da 

educação e da ciência. Assim, conclui sobre a urgência de se recuperar a memória e a 

herança cultural dos povos negros da diáspora: “Resgatar nossa memória significa 

regatarmos a nós mesmos do esquecimento, do nada e da negação, e reafirmarmos a 

nossa presença ativa na história pan-africana e na realidade universal dos seres 

humanos” (NASCIMENTO, 1980, p.292).  

Para Nascimento, a memória do tráfico e da escravidão é parte inalienável da 

identidade dos povos negros da diáspora. Abrir mão dessa “bagagem histórica” seria o 

mesmo que amputar todo o potencial de luta libertária contra o racismo, “desprezando 

as lutas e os sacrifícios dos nossos antepassados para que a nossa raça fosse livre e 

sobrevivesse” (NASCIMENTO, 1997, p.173).  

Gilroy concorda com essa visão ao defender que a reintrodução das histórias 

negras não é um ato mínimo, pois o racismo moderno e contemporâneo se fortaleceria 

justamente pela habilidade de reprimir os negros no presente e negar o seu passado 

(GILROY, 1987, p.12). Segundo o autor, imagens de nacionalidade como a britânica 

são extremamente racistas e xenófobas na medida em que excluem os povos negros da 

comunidade imaginada da Nação. Assim, Gilroy defende a necessidade de se 

representar as experiências negras da diáspora enquanto “agências ativas” com o intuito 

de responder aos efeitos do discurso e da prática racista (GILROY, 1993).  

De acordo com Abdias Nascimento, o exercício mnemônico de retorno ao 

passado e o consequente estado de revolta presente que toma a subjetividade negra 

culminariam na aspiração de uma nova ordem sócio-histórica: citando Camus, “uma 

ordem que não seja mais possível ‘que uma igualdade teórica encubra grandes 

desigualdades de fato’” (NASCIMENTO, 1968, p.103). Nesse sentido, a posição dos 

povos negros não se esgotaria na obtenção de pequenas reinvindicações, mas iria até as 

últimas consequências no enfrentamento de todos os componentes da estrutura vigente: 



  

“... todos sabemos que uma revolução não pode consistir apenas na substituição de uma 

pessoa por outra, ou mesmo na troca de um sistema por outro. Ao contrário, uma 

revolução cria ambos: pessoas e sistemas” (NASCIMENTO, 1980, p.86).    

Para Gilroy, esse potencial revolucionário da história negra estaria contido 

justamente no “progresso” da posição de escravo para cidadão, que teria permitido aos 

povos negros indagar sobre as melhores possibilidades de existência política e social. A 

memória da escravidão e do terror racial, preservada como recurso intelectual vívido na 

sua cultura política, ajudou a gerar um conjunto de perguntas e perspectivas novas 

(GILROY, 1993).  

 

“Essas dimensões irmãs da sensibilidade negra, a política da realização e a 

política da transfiguração, não são co-extensivas. Existem tensões significativas 

entre elas, porém estão estreitamente associadas nas culturas vernaculares da 

diáspora do Atlântico negro. (...). A política da realização em geral se contenta 

em jogar a racionalidade ocidental em seu próprio campo. Ela necessita de uma 

orientação hermenêutica que possa assimilar o semiótico, o verbal e o textual. A 

política da transfiguração empenha-se na busca do sublime, esforçando-se para 

repetir o irrepetível, apresentar o inapresentável. Seu foco hermenêutico um 

tanto diferente avança para o mimético, o dramático e o performativo” 

(GILROY, 2001, p.97)  

 

 No caso, a política da realização procura equiparar a situação dos povos negros 

dentro dos parâmetros legais, institucionais e políticos previstos pela concepção de 

cidadania presente nos Estados nacionais modernos e pelo postulado de igualdade de 

oportunidades supostamente presente nos sistemas econômicos modernos. Já a política 

da transfiguração retoma as tradições e memórias da diáspora negra na proposição de 

uma utopia particular: um mundo no qual a “raça” não será mais um dispositivo de 

categorização de seres humanos, o trabalho não será mais sinônimo de servidão e a lei 

será dissociada da dominação. A política da transfiguração almeja a transformação total 

da sociedade contemporânea:  

 

“No futuro, ela se tornará um lugar capaz de satisfazer as necessidades 

(redefinidas) de seres humanos que emergirão quando a violência – epistêmica e 

concreta – da tipologia racial chegar ao fim. A razão é assim reunificada com a 



  

felicidade e a liberdade dos indivíduos e o reino da justiça no âmbito da 

coletividade” (GILROY, 2001, p.99)  

 

 De acordo com Abdias Nascimento, a história teria outorgado aos povos negros 

da diáspora a importante responsabilidade de “modelar” a Civilização do futuro, uma 

“Civilização aberta a todos eventos da existência humana, livre de exploradores e 

explorados” (NASCIMENTO, 1978, p.). Nesse sentido, o pensamento e a militância 

negra deveriam proceder a uma atualização crítica dos valores humanísticos, políticos, 

econômicos e culturais presentes nas tradições e memórias dos povos africanos e de 

seus descendentes deslocados pelos inúmeros cantos do Atlântico negro, forjando 

instrumentos para uma luta contínua contra o capitalismo e neocolonialismo e em favor 

da libertação de todos os grupos humanos.  

 

“Os negros têm como projeto coletivo a ereção de uma sociedade fundada na 

justiça, na igualdade e no respeito a todos os seres humanos, na liberdade; uma 

sociedade cuja natureza intrínseca torna impossível a exploração econômica e o 

racismo. Uma democracia autêntica, fundada pelo destituídos e deserdados 

deste país, aos quais não interessa a simples restauração de tipos e formas 

caducas de instituições políticas, sociais e econômicas as quais serviriam 

unicamente para procrastinar o advento de nossa emancipação total e definitiva 

que somente pode vir com a transformação radical das estruturas vigentes. (...). 

Enfim reconstituir no presente uma sociedade dirigida ao futuro, mas levando 

em conta o que ainda for útil e positivo no acervo do passado” 

(NASCIMENTO, 1980, p.271)  

 

 Ao fim, fica evidente como para Abdias Nascimento e Paul Gilroy o exercício 

histórico, literário, sociológico de analisar e reconstituir a história e as culturas da 

diáspora negra é sempre um ato profundamente político. Trata-se de uma estratégia de 

luta que integra uma política de memória e de conhecimento mais ampla: a 

modernidade negra, contra-discurso filosófico responsável pela crítica consequente do 

pensamento moderno e contracultura empenhada na transformação das sociedades 

ocidentais.  

 

 

 



  

Considerações finais  

 

Como conclusão do presente artigo, pode-se afirmar que o número significativo 

de aproximações e alinhamentos apontados entre as formulações de Abdias Nascimento 

e Paul Gilroy sugerem a presença virtual de um quadro analítico comum aos dois 

autores. Como tentou-se demonstrar ao longo de todo o texto, o modo como ambos 

entendem a história e as culturas da diáspora, bem como a forma como teorizam a 

modernidade negra a partir das ideias de dupla consciência e estado de revolta, indicam 

a constituição de uma perspectiva histórica e sociológica que aqui se optou por 

caracterizar como “diaspórica”.  

Para sustentar essa tese, indica-se abaixo o conjunto de componentes 

epistemológicos, teóricos e metodológicos que comporiam a “Sociologia Diaspórica” de 

Nascimento e Gilroy:    

 

i) Como apontado no tópico 2, as reflexões dos autores sobre a modernidade negra 

como um contra-discurso filosófico e uma contracultura do Ocidente 

desvelam uma ancoragem epistemológica avançada (e vanguardista no caso 

de Abdias Nascimento), calcada na premissa “perspectivista” que toma as 

formas de conhecimento e performances político-culturais como 

modalidades de enunciação localizadas produzidas a partir de uma 

determinada posição no mundo histórico-social. No caso, a consciência e 

cultura negra são tomadas como desdobramentos da condição existencial e 

do posicionamento ambivalente dos povos negros da diáspora dentro (e às 

margens) das sociedades ocidentais;    

 

ii) No que tange o desenvolvimento do esquema teórico, demonstrou-se no tópico 1 

como os dois autores propõem uma conceituação do espaço e do tempo da 

diáspora como um cruzamento complexo de processos de interpenetração 

cultural e civilizatória que se desenrolaram em escalas locais, nacionais e 

transnacionais. Dessa forma, desenvolvem um quadro teóricoanalítico da 

diáspora africana marcado principalmente pelas imagens de circulação, 

hibridismo, porosidade e transformação, sem deixar de levar em 

consideração as fissuras, assimetrias e relações de poder que caracterizam 

todo aquele cenário. Ao abrir mão de unidades fechadas e demasiadamente 



  

“territorializadas”, Gilroy e Nascimento fomentam a reconstituição analítica 

das culturas negras da diáspora enquanto “comunidades de sentido” forjadas 

e mantidas a partir de performances político-culturais - individuais ou 

coletivas - relativamente autônomas e “experiencialmente” localizadas, mas 

que incorporam e atualizam memórias, saberes e linguagens de outros 

lugares e povos transmitidos/apreendidos através das trocas econômicas e 

socioculturais, deslocamentos geográficos e simbólicos, práticas de produção 

e consumo cultural, etc.    

 

 

iii) Finalmente e mais importante, Abdias Nascimento e Paul Gilroy apresentam uma 

série de formulações inovadoras no que diz respeito à abordagem metodológica, 

desenvolvendo um conjunto interessante de técnicas de inferência à medida que vão 

adentrando no universo empírico da diáspora: 

 

a) Uma das proposições mais interessantes é a de estudar as performances culturais, 

políticas e mesmo religiosas enquanto modalidades expressivas informadas pelas 

comunidades negras imaginadas, mas que detêm um caráter autônomo e localizado na 

medida em que se dão através de corpos posicionados no tempo e no espaço.    

 

b) Outra perspectiva inovadora é a de analisar as práticas de consumo cultural e os 

rituais de festividade e celebração enquanto manifestações híbridas da cultura e da 

política da modernidade negra, mapeando os inúmeros elementos discursivos e meta-

comunicativos de resistência, contestação e até mesmo elevação (através do contato 

com o “sublime”) que estão ali presentes;    

 

c) Também parece extremamente promissora a proposta de realizar cartografias 

históricas e hermenêuticas das memórias e tradições que compõem as culturas negras da 

diáspora, dando conta do modo como os saberes e linguagens aí existentes são 

deslocados, desviados e reposicionados através de uma série de mecanismos de 

atualização e reinvenção simbólico-cultural. Essa forma de abordagem abre um amplo 

campo de estudos que daria conta das mediações históricas e dos intermediários 

culturais responsáveis pela manutenção, transmissão e transformação dos sentidos que 

informam as comunidades transnacionais imaginadas da diáspora africana;    



  

 

d) Outra perspectiva interessante é considerar a riqueza polissêmica das linguagens da 

cultura negra da diáspora, mobilizando elementos analíticos que vão para além da 

“língua” falada e escrita. Dessa forma, também se toma como objeto de estudo e 

interpretação as diferentes modalidades de metacomunicação como os cantos de júbilo, 

ampliando as possibilidades de entrada no mundo de significados que compõem a 

diáspora.    

 

 

Dessa forma, os desenvolvimentos epistemológicos, teóricos e metodológicos 

encontrados tanto na obra de Abdias Nascimento quanto na de Paul Gilroy evidenciam a  

existência de um modelo de pensamento e análise extremamente inovador, constituído 

diretamente a partir do esforço comum de olhar a história e as culturas da diáspora em 

toda a sua complexidade e pluralidade. A proposta do artigo é tomar esse modelo como 

representante dileto de uma “Sociologia Diaspórica”.    

 

Referências bibliográficas   

 

ELIAS, Norbert. O processo civilizador. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1994. 2 v.   

GILROY, Paul. O Atlântico negro: modernidade e dupla consciência. São Paulo: 

Editora 34, 2001.   

GILROY, Paul. Small acts: thoughts on the politics of black cultures. Londres: Serpents 

Tail, 1993.    

GILROY, Paul. There ain't no black in the union jack: the cultural politics of race and 

nation. Londres: Hutchinson, 1987.    

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de janeiro: DP&A, 2005.   

NASCIMENTO, Abdias. Aspectos da experiência afro-brasileira. Thoth, Brasília, n.3, 

p. 1670184, set-dez 1997.    

NASCIMENTO, Adbias. O negro revoltado. Rio de Janeiro: Grd, 1968.   

NASCIMENTO, Abdias. Quilombismo: documentos de uma militância pan-africanista. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 1980.   

NASCIMENTO, Abdias; FERNANDES, Florestan. O genocídio do negro brasileiro: 

processo de um racismo mascarado. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1978. 

 



  

I Jornada de Estudos Negros da Universidade de Brasília 

03 e 04 de novembro de 2016 - Instituto de Ciências Sociais da UnB 

 

 
SUBJETIVIDADES DE HOMENS NEGROS NAS RELAÇÕES INTER-

RACIAIS: CONSTRUÇÕES E DESCONSTRUÇÕES POSSÍVEIS. 

 

 

Fernanda Fontoura10 

 

 

Resumo: Este ensaio, surgiu da escuta de homens negros e mulheres brancas em 

ambiente psicoterápico – clínica individual adulto – no que evidenciavam acerca dos 

homens negros na relação. Assim, o trabalho faz uma revisão acerca das relações 

amorosas inter-raciais, das masculinidades e do processo de subjetivação dos homens 

negros. Intenta, ao pesquisar sobre o amor nos homens, a desconstrução das 

masculinidades hegemônicas ou hegemonizadas e do racismo. A análise do material 

pesquisado enfatiza a percepção do mundo como social e culturalmente situado, visto 

através de trocas sociais possibilitadas pela linguagem. Isto se dá com a visão 

epistemológica da Socionomia proposta por Moreno (Psicodrama), buscando diálogos 

com a perspectiva Pós-moderna, o Construcionismo Social e o Des-construcionismo de 

Derrida. Estando a autora consciente do risco de abordar o racismo num ângulo de 

protagonismo branco, tencionou, a princípio, com o próprio processo de subjetivação e 

a análise de seu lugar de olhar, de escuta e de fala. A revisão de textos escritos por 

autoras negras e autores negros, como Bell Hooks e Nkosi, prioriza dar visibilidade à 

produção e privilegia o lugar de fala e compreensão destes. Ao longo de toda a pesquisa 

bibliográfica questiona-se: o que foi dito acerca dos homens negros? Qual o discurso, 

qual a função e a quem atende essa forma de representação? E sobre suas relações 

amorosas, o que está posto? 

 

Palavras-chave: Relações amorosas inter-raciais. Homens negros. Racismo. 

Desconstrução. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
10 Psicóloga clínica e social. Psicodramatista pela Pontifícia Universidade Católica de Goiás. (PUC-GO). 

fernandafontoura.r@gmail.com. 



  

“Esposo a cultura branca, a beleza branca, a brancura branca. Nestes 

seios brancos que minhas mãos onipresentes acariciam é da 

civilização branca, da dignidade branca que me aproprio”  

(FANON, 2008, p.69). 
Só que Não. 

INTRODUÇÃO 

 
O presente artigo consiste num ensaio reflexivo que reúne questões originadas 

durante atendimentos psicoterapêuticos na clínica individual adulto. A escuta de 

homens negros e mulheres brancas envolvidos em relações amorosas inter-raciais 

permitiu identificar que suas narrativas apresentaram convergências e divergências, 

evidenciando o sofrimento dos homens negros nos momentos em que a raça era 

convocada como elemento demarcador de subalternidade e performances específicas de 

existência que determinavam lugares de ser e não ser. Quanto ao ser, o lugar do homem 

negro era do corpo forte, hipersexualizado e/ou a conduta subalterna – sempre 

disponível, prestativo e amigável. Quanto ao não ser, não cabia a esses homens o lugar 

do intelectual, do empresário, do bem-sucedido, de fala e poder, já que esse lugar está 

socialmente dado ao homem-branco-eurocentrado-heteronormativo-classe média e alta.  

Ainda que houvesse nesses homens ampla dificuldade de narrar as 

experiências amorosas pela via da fragilidade, da dor e da frustração, reconhecendo o 

racismo nessas relações, ainda assim, os fatos descritos por eles falavam de vivências de 

sofrimentos ligadas aos diversos estereótipos dos homens negros e da masculinidade 

hegemônica. 

Por outro lado, as narrativas das mulheres brancas apontaram para a crença de 

que não havia racismo nas relações, uma vez que elas se disponibilizaram a namorar um 

homem negro; e minimizavam o sofrimento desses homens, quando manifesto, tentando 

entendê-lo como um sintoma de adoecimento mental, sofrimento psíquico, familiar ou 

social (em geral relacionado à classe econômica); menos de que estivesse relacionado 

com o racismo experimentado nessas relações amorosas. 

Tais narrativas trouxeram curiosidades que culminaram na revisão teórica 

presente neste ensaio com o objetivo de, a partir do levantamento de trabalhos que 

tenham abordado o tema anteriormente, iniciar possibilidades de compreensão do 

processo de desconstrução-construção das subjetividades de homens negros nas relações 

amorosas heterossexuais e inter-raciais. Para alcançar esse objetivo foram pesquisados 

artigos, teses e dissertações acerca das relações amorosas heterossexuais e inter-raciais; 



  

intersecções de raça e gênero, masculinidades e masculinidades de homens negros no 

âmbito dos estudos feministas, estudos de gênero, branquitude, raça e racismo. 

Elegeu-se como abordagem compreensiva do material pesquisado as 

perspectivas Psicodramáticas e do Construcionismo Social. Neste último compreende-se 

o construcionismo com a perspectiva de des-construcionismo, como apresentado por 

Derrida (WOLFREYS, 2009; DERRIDA, 1995).  

A ideia central da compreensão psicodramática é de que não podemos ter 

conhecimentos gerais e universais, generalizantes sobre nossas realidades, mas, apenas 

conhecimentos locais, temporais, do aqui e agora. Cada conceito generalista se trata de 

uma conserva cultural que pode afastar a escuta do real em todas as suas dimensões no 

agora. (MORENO, 1972; 1993; 1994; 1966). Contribuem com esta compreensão os 

apontamentos da pós-modernidade quando enfatizam que a neutralidade é impossível e 

a tentativa de ver o fenômeno sob nenhum ponto de vista, ou um ponto de vista neutro, 

sempre oferece em si um ponto de vista eleito como objetivo e neutro, que tende a ser 

androcentrado, generalizante e sexista. (MARTÍNEZ, 2000). Nesse sentido, a 

perspectiva Psicodramática favorece o protagonismo do sujeito no conhecer, utiliza 

técnicas e instrumentos que possibilitem ao sujeito produzir o próprio saber acerca de si 

e de seu vivido, gerando compreensões que privilegiem a narrativa própria ao invés de 

privilegiar as interpretações possíveis de um sujeito de suposto saber (o especialista). 

Por privilegiar a dimensão relacional, possibilitando a investigação sociológica dos 

sujeitos, se apresenta como um método viável para a pesquisa intervenção-

psicossociológica (MONTEIRO, et al., 2006; MARRA e COSTA, 2004; MARRA, 

2004). Tendo ficado conhecida no Brasil como Psicodrama, a Socionomia proposta por 

Moreno possibilita compreender a interação com o mundo como dinâmica e inter-

relacional propondo a construção ação-interação-conhecimento em que o sujeito é 

também pesquisador (de si, das relações, do grupo e do mundo); o observador é também 

participante e o pesquisador está sempre em movimento de imersão e compreensão do 

vivido. (MONTEIRO; MERENGUÉ; BRITO, 2006). 

Ao tratar do processo de subjetivação recorre-se à compreensão de Moreno 

(1972; 1993; 1994; 1966) ao perceber a subjetividade como fenômeno histórico onde a 

verdade inter-subjetiva é apenas o ponto de vista possível da realidade e do instante 

(aqui e agora). Ou seja, a identidade para se constituir como realidade, pressupõe 

interação e contextualização. O contorno do “eu”, é uma ideia intermediada pelo olhar e 

reconhecimento dos outros. Esse outro, na relação amorosa, em nossa cultura, ganha 



  

importância aumentada, sendo, muitas vezes, o olhar privilegiado pelo qual se dará 

parte importante do processo de subjetivação e da busca da alteridade. 

Este trabalho justifica-se pelo impacto que as relações amorosas inter-raciais 

possuem no processo de subjetivação e formação contínua de identidade, nas 

conceptualizações que são feitas acerca de ser Eu. Justifica-se ainda diante da 

necessidade de estudos que teçam reflexões acerca de como os homens amam, ou seja, 

pesquisas que intentem ouvir os homens numa dimensão emocional, afetiva, relacional 

(tida como feminina). A revisão tem como interrogações motivadoras: 1) quais as 

compreensões que temos acerca das diversas masculinidades e dos homens negros? 2) 

como as relações amorosas inter-raciais marcam as subjetividades de homens negros? 

Na intenção de escavacar caminhos reflexivos este ensaio está estruturado em 

três tópicos. O primeiro Branquitude, raça e racismo, fala sobre qual o lugar do 

branco nas discussões do racismo, Schucman (2010, 2012) e Carlos Moore (2007, 

2012) subsidiam a busca do lugar situado de fala da autora acerca de sua própria 

aparição nas discussões de raça e gênero; Derrida (1995), Gergen (2009) e Butler 

(2015) contribuem respectivamente com as perspectivas do desconstrucionismo, 

construcionismo social, linguagem e discursos hegemônicos para pôr em questão as 

compreensões e leituras que a psicologia, enquanto lugar de suposto saber, é capaz de 

alcançar.  

No segundo tópico comparecem apontamentos acerca das Relações inter-

raciais e perspectiva de gênero. Se inicia abordando o mito da democracia racial no 

Brasil (PACHECO, 2006); as relações inter-raciais e as intersecções de gênero e raça 

vistas nos trabalhos de Barros (2003), Pereira (2013), Lorenzo (2014) Lima (2004) e 

Macedo (2004); e a perspectiva de gênero eleita para a análise: a) gênero como ato 

performativo e normativo, atravessado por relações de dominação e poder (BUTLER, 

1990, 1993, 2006) e b) os estudos de masculinidades com ênfase nas discrepâncias entre 

as expectativas da masculinidade hegemônica e as diversas masculinidades ainda não 

conhecidas. (WELZER-LANG, 2001; BURIN e MELER, 2009; MEDRADO; LYRA; 

AZEVEDO e BRASILINO, 2010; NKOSI, 2014, RATTS, 2006, 2011; PINHO, 2004).   

Escavando especificamente as compreensões de raça e gênero em que 

compareçam as apresentações de Homens negros e seus lugares racializados dialoga-

se com Bell hooks (1981) para questionar o lugar de fala concedido aos homens negros, 

e com Osmundo Pinho (2004); Alex Ratts (2011, 2006) e Deivison Faustino Nkosi 

(2014) para compreender as especificidades e pluralidades das masculinidades 



  

atravessadas pela raça e aprofundar naquilo que Fanon (2008) já sinalizara nos conflitos 

e sofrimentos resultantes do confronto entre a aparição do homem negro subalternizado 

e o desejo de apropriação da cultura branca, da dignidade branca, da civilização branca 

e da brancura branca como caminho que lhe restou para acessar direitos que para o 

homem branco são privilégios óbvios.  

Donde se pode considerar, em abertura, que este ensaio apenas figura diversos 

pontos de partida que poderão ser desdobrados com vistas a compreender a performance 

de amor nos homens, o que ainda não foi possível ver dos homens negros nas relações 

amorosas, e os processos de subjetivação dos homens na perspectiva dos 

atravessamentos da raça. Convoca, assim, compreensões subjetivas e também 

sociopolíticas que, a partir da leitura dos processos históricos de dominação, contribuam 

para a desconstrução das ideologias machistas, sexistas e racistas que produzem 

desigualações.  

  

BRANQUITUDE, RAÇA E RACISMO. 
 

Schucman (2010, 2012), mulher branca, descendente de judeus, abordou as 

questões de Raça, racismo e branquitude com os aportes teóricos da Psicologia Social. 

Nesses trabalhos, a branquitude foi entendida como uma construção sócio-histórica 

relacionada com a ideia da superioridade racial branca. A autora ressalta que 

problematizar o branco enquanto raça é não o manter no lugar do Uno, homogêneo, 

absoluto, centrado, em condição privilegiada de interrogar o outro racializado. É, 

portanto, movimento político que possibilita compreender os privilégios que os 

processos de construção da identidade racial do branco guardam em comum nas 

sociedades estruturadas pelo racismo. Nesse mesmo lugar, por extensão, compreende-se 

que problematizar o amor nos homens é também movimento de desestabilizar 

homogeneidades. Tanto fala-se da raça nos negros, tanto fala-se do amor nas mulheres, 

que um caminho de desconstruções ao avançar para falar da raça nos brancos motiva 

desconstruções para também abordar o amor nos homens.  

Ao observar a heterogeneidade da branquitude, em São Paulo, Lia Vainer 

Schucman (2012) identificou que dentro do próprio grupo de indivíduos brancos os 

significados construídos sobre a branquitude exercem poder, diferenciações e 

hieraquizações a partir de critérios de origem, regionalidade, gênero, fenótipo e classe. 



  

Na estrutura desse conjunto de diferenciações o racismo aparece como 

construção ideológica, iniciada no século XVI com a sistematização de ideias e valores 

eurocentrados, corroborando com um sistema mundo que, em contato com a diversidade 

humana nos diferentes continentes, se afirma e se consolida como superior 

(SCHUCMAN, 2010), na medida em que constrói a ideia do outro como diferente, 

inferior, enfermo e/ou perigoso; como apontou Ana Maria Fernandez (2013). 

Desse modo, qualquer fenômeno que justifique as diferenças, preferências, 

privilégios, dominações, hierarquias e desigualdades materiais e simbólicas entre seres 

humanos, baseado na ideia de raça é racismo (SCHUCMAN, 2010). 

Ainda assim, quando falar de brancos e não brancos, quando se tratar 

conceitualmente da raça e dos negros é preciso ter claro que as identidades são fictícias 

e necessárias. Necessárias, na medida em que colaboram para a análise da identidade 

negra. Fictícias em termos de ipseidade11. (SOUSA SANTOS, 1995). Isso quer dizer 

que a identidade se faz necessária enquanto projeto político de defesa de um grupo ou 

coletividade, mas não pode fazer subsumir a heterogeneidade e a identidade própria 

dentro desse mesmo grupo. 

A tese de Lia Vainer Schucman (2012) levanta o questionamento do lugar do 

branco e da branca nas discussões do racismo ao mesmo tempo em que subsidia esse 

mesmo lugar. Nesse caminho Lélia Gonzáles (1984), no brilhante trabalho Racismo e 

Sexismo na Cultura Brasileira retrata cenas em que brancos sentados em uma grande 

mesa se arvoraram a falar pelos negros sobre quais seriam as condições e necessidades 

dos negros enquanto mantiveram os negros sem lugar, em pé, sem sequer serem 

convidados a sentar. Ou seja, quem protagonizava a fala e se mantinha nos lugares de 

poder ainda eram os brancos. Assim, o risco que se corre quando brancos abordam o 

racismo vivido por negros é falar pelo outro de modo a tomar o protagonismo e 

infantilizar os negros e negras, que seriam ditos por uma terceira pessoa. Mas, o que Lia 

propõe é que o branco faça essas discussões se reconhecendo também racializado e 

assumindo os privilégios que desfruta numa cultura que se forma em processos de 

colonização. 

                                                           
11 Do latim ipse, si mesmo. Na filosofia escolástica, designa o fato de um indivíduo ser ele mesmo, 

dotado de uma identidade própria e, por conseguinte, diferente de todos os outros indivíduos. Na filosofia 

heideggeriana, designa o ser próprio do homem como existência (Dasein) responsável. Disponível em: 

<https://sites.google.com/site/dicionarioenciclopedico/ipseidade>.  

 

 



  

No presente trabalho, estando a autora consciente do risco que Lélia Gonzáles 

(1984) advertiu e do que propõe Lia Vainer Schucman (2012), elege três movimentos: 

1) o primeiro é de se colocar enquanto pesquisadora situada, a partir da análise do 

próprio lugar de fala, ou seja, reconhecendo-se racializada e compreendendo os 

atravessamentos de raça, gênero e classe em sua própria história de vida; 2) o segundo  

movimento se faz ao interrogar o lugar do branco e da branca na problematização do 

racismo; 3) o terceiro movimento é da escolha de compreensão teórica e 

epistemológica, por achar caminhos que tornem possível a tarefa da pesquisa como 

contribuição social, histórica e política. Recorre à perspectiva psicodramática, ao 

construcionismo e desconstrucionismo e à psicologia social para favorecer a escuta e 

dar maior visibilidade à fala nos termos do próprio sujeito.  

Na análise do seu lugar de fala, a autora encontra em suas origens e 

ancestralidade a dimensão sensível que aguça para a temática. Mulher, mestiça, de 

família materna negra, advinda do interior do Maranhão, descendente de negros e 

índios; e família paterna que resultou de portugueses e índios, originários de outras 

cidades do interior do Maranhão e da capital, São Luís. Tendo a primeira infância 

marcada pelo convívio com dois irmãos homens, um branco e um negro, sempre se 

aproximou curiosamente das “coisas de meninos” e foi instigada pelas diferenças que a 

cor da pele dos irmãos geravam nas relações familiares e sociais. Sendo assim, ao longo 

de sua vida percebia maior aproximação afetiva com os irmãos e parentes negros e 

negras, cresceu atenta às dinâmicas raciais que se davam na própria família, e, ainda na 

adolescência, iniciou questionamentos acerca dos lugares ofertados aos negros e negras 

e aos brancos e brancas que lhe eram mais próximos.  

Percebia com incômodo as comparações estabelecidas entre ela e as mulheres 

de traços raciais negros mais marcados (cabelo, nariz, lábios). Comparações estas, que, 

em geral, além de diminuir e desvalorizar as características afrodescendentes, 

reafirmando o padrão branco, geravam, no espaço mais íntimo, ressentimentos e 

posteriores afastamentos das mulheres negras nas relações com a autora. 

Compreensível, uma vez que as características físicas típicas da mulher branca eram 

usadas pelos adultos para tecer comparações que discriminavam e diminuíam as 

mulheres negras. Cada um desses episódios resultava em profundas dores na autoestima 

dessas mulheres negras, que optavam, então, por evitar o convívio e diminuir o contato 

que nutria tais comparações. De seu lugar, a autora experimentava, ainda na infância, os 

distanciamentos provocados por um sistema que ela não optara por ele, e se ressentia 



  

em ter as próprias características físicas usadas como arma de ataque contra mulheres 

que amava e com as quais se identificava. Foi nesse contexto que ampliou o desejo de 

não corroborar com a manutenção de privilégios e padrões brancos, mas sim, com a 

visada que lhe é possível, contribuir para reverter o processo, colocando-se a serviço da 

narrativa, voz e fala do outro, dando aos privilégios recebidos a destinação de 

evidenciar aquilo que é do vivido nas relações inter-raciais12 nas experiências do ser 

negra, ser negro. 

Na prática como psicóloga clínica, a autora viu-se confrontada com o 

sofrimento de homens negros nas relações amorosas inter-raciais, e foi da conjugação 

entre as experiências da própria infância e adolescência com familiares negros e negras 

que se teceu a sensibilidade para a escuta desse sofrimento. 

Atendendo ao movimento de compreender o lugar do branco e da branca na 

problematização do racismo a autora encontra em Carlos Moore (2007, 2012), o aspecto 

do racismo como uma criação dos brancos, para fins de dominação e exploração, sendo, 

portanto, um problema dos brancos e brancas, que precisa ser enfrentado pelos brancos 

e brancas. Deixar que apenas negros e negras problematizem o racismo seria manter 

negros e negras limpando a sujeira que brancos fizeram. Ao tomar o enfrentamento ao 

racismo como causa de todos e todas, os negros e negras podem ampliar o investimento 

de seus recursos e potências e suas produções em muitos outros campos científicos, 

acadêmicos, econômicos, políticos, sociais e culturais.   

Acerca da escuta profissional do/a psicólogo/a, a Resolução 018/2002 do 

Conselho Federal de Psicologia trata da conduta do psicólogo frente ao racismo. 

Schucman (2012), retomando a relevância de tal resolução, enfatiza que “a formação de 

psicólogos ainda está centrada na ideia de uma humanidade universal e de um 

desenvolvimento do psiquismo humano igual entre os diferentes grupos racializados” 

(p.15). De modo que a Psicologia pouco se dedicou à temática das relações raciais, e 

ainda hoje os programas de graduação e pós-graduação raramente possuem disciplinas 

sobre raça e racismo nas grades curriculares. Daí a relevância de buscar outros campos 

de saber que já avançaram na temática e tecer, na inter e multidisciplinaridade as 

reflexões que se fazem necessárias. 

                                                           
12 Se aos homens negros, no sistema patriarcal, foi negada a fala emocional, sensível, amorosa e afetiva, 

e a mim, nesse mesmo sistema, foi privilegiada a fala e a escuta nesse lugar, então, que minha voz sirva 

para transmitir o que eles não foram preparados para falar, de modo que, desde dentro dos privilégios 

possamos implodir os próprios privilégios e subverter as lógicas de opressão e dominação. 
 



  

Na psicologia social uma das perspectivas que tem desenvolvido reflexões pós-

modernas é o Construcionismo Social. Aproximando do Des-construcionismo 

apresentado por Derrida (WOLFREYS, 2009; DERRIDA, 1995) o que se propõe é o 

desalojar do habitual, afastar, colocar para fora do campo do comum; “é uma construção 

de como a ‘casa da desconstrução’, por assim dizer, vem a ser construída [...] Aquilo 

que é desconstrução diz respeito, vem de, retira de, ou é, de certo modo, de construção” 

(WOLFREYS, 2009, p. 41 e 42). 

Laura Vilela e Souza (2014) trazendo as contribuições de Gergen (2009) 

destaca eixos principais para a compreensão construcionista: 1) todo o entendimento do 

mundo é artefato social, culturalmente situado. De modo que a subjetividade do 

pesquisador influencia qualquer tentativa de conhecimento, uma vez que, até a eleição 

do que será objeto de estudo e a escolha dos sujeitos, se dão nos pressupostos que 

reconhecem o fenômeno e/ou a pessoa dessa forma, nesse lugar. 2) A explicação do 

mundo só se sustenta pelas trocas sociais, portanto, a linguagem é construtora de 

realidades sociais. 3) A linguagem é ação no mundo e só pode ser entendida a partir dos 

padrões de relacionamento que lhes deram origem. 4) As diversas formas de vida são 

construídas nos jogos de linguagem, o que torna todos/as corresponsáveis pela 

manutenção e/ou transformação do status quo. 5) A reflexividade crítica enfatiza a 

participação de todos/as na manutenção de determinados rituais sociais, sobre os quais é 

necessário questionar quem ganha e quem perde com a continuação destes; e convidar a 

problematizar o óbvio. 

Corroborando com essa perspectiva da linguagem Butler (2015) explicita: 

O poder da linguagem de atuar sobre os corpos é tanto causa da 

opressão sexual como caminho para ir além dela. A linguagem não 

funciona de forma mágica nem inexorável: ‘há uma plasticidade do 

real em relação à linguagem: a linguagem tem uma ação plástica 

sobre o real’. Ela pressupõe e altera seu poder de ação sobre o real 

por meio de atos elocutivos que, repetidos, tornam-se práticas 

consolidadas e, finalmente, instituições. (p.202) 

Daí a importância da desconstrução dos textos, da oposição aos privilégios de 

conhecimentos específicos; da revelação das contradições ocultas nos textos, tornando 

visíveis os significados reprimidos, ausentes, mas implícitos e a importância de ressaltar 

os conhecimentos tidos como secundários, derivados e sem valor, que vêm junto com o 

que se apresenta como principal. (WOLFREYS, 2009; DERRIDA, 1995) 

Nas relações amorosas inter-raciais quais são, portanto, os textos ditos, ouvidos 

e vividos? Quais são os discursos? O que esses discursos constroem, o que mantém, o 



  

que geram? Que lugares estão dados e que lugares estão obstruídos aos homens negros e 

às mulheres brancas nas vivências das relações amorosas heterossexuais inter-raciais?  

 

RELAÇÕES INTER-RACIAIS E A PERSPECTIVA DE GÊNERO 

 

Os estudos raciais, após os anos 50, buscaram desmontar os discursos que 

tratavam das relações afetivas e sexuais inter-raciais pela via da democracia racial ou do 

abrandamento e até inexistência do preconceito racial no Brasil. (PACHECO, 2006). 

Dentre estes estudos destaca-se que Fernandes (apud PACHECO, 2006) tratou das 

relações inter-raciais não como “confraternização dos sexos”, mas sim como hierarquia 

tensa, onde estão postos conflitos de raça e gênero. Tratam-se de relações afetivas e 

sexuais nas quais, na maioria das vezes o que se presencia é uma tensão social que 

associa o corpo da mulher negra e do homem negro ao sexo, às relações transitórias e ao 

relacionamento físico, uma ênfase no corpo que afasta ou desacredita os projetos de 

vida, as expressões afetivas reais, os planos de conjugalidade e de amor verdadeiro 

possíveis para mulheres negras e homens negros. 

Dentre as produções que abordaram as relações inter-raciais e as intersecções 

de gênero e raça estão a dissertação de Mestrado de Zelinda dos Santos Barros, pela 

Universidade Federal da Bahia, em 2003; a dissertação de Bruna Cristina Jaquetto 

Pereira, pela Universidade de Brasília, em 2013; a análise etnográfica de Rocío Alonso 

Lorenzo, apresentada em 2014 no XII International Congress of the Brazilian Studies 

Association (BRASA); e as resenhas Relacionamentos inter-raciais: entre a razão e o 

desejo, de Márcia Lima; e A racionalidade do desejo e relacionamento “inter-racial”, 

de Márcio Macedo; ambas baseadas no livro Razão, cor e desejo: uma análise 

comparativa sobre relacionamentos afetivos-sexuais “inter-raciais” no Brasil e na 

África do Sul, de Laura Moutinho (2004). 

Barros (2003) destaca que, nos casais estudados, quando as mulheres brancas 

iam apresentar o parceiro negro à família teciam comentários com o objetivo de 

amenizar o impacto que a cor poderia causar. Empregavam argumentos da profissão, do 

trabalho, da conduta e até da moral desse parceiro para justificar a escolha. Uma das 

entrevistadas no trabalho diz: “Tô namorando, ele é engenheiro, é bonzinho [...] 

trabalha na empresa X...”, como se precisasse compensar a cor não branca do 

namorado. Algumas falas emitidas pelos familiares das famílias brancas foram: “ele é 

negro, mas eu ouvi dizer que ele é até bonzinho” (p.149); “Ah, Marina, a gente até 



  

comenta aqui, você podia ter arranjado um marido melhor. Pra quê você foi casar, 

Marina?” (p.149). Expondo o mito da mestiçagem e a falácia da democracia racial no 

Brasil, as falas trazidas na pesquisa ressaltaram como a entrada do parceiro negro na 

família branca estava marcada pelo racismo. 

Pereira (2013) e Lorenzo (2014) priorizaram dar voz às mulheres negras nas 

relações que incluíam violências e observaram que uniões inter-raciais não são 

indicadores de maior “tolerância” entre diferentes grupos raciais. Viram ainda aquilo 

que não tem na literatura que trata da mestiçagem e da relação inter-racial como prova 

de não racismo: “(...) o que de fato não está nessa literatura é a voz, a própria percepção 

daqueles que vivenciam amores e prazeres ‘inter-raciais’” (MOUTINHO, 2004, p.275). 

Corroboram nessa perspectiva Márcia Lima (2004), pontuando que o mercado 

afetivo é reconhecidamente um dos espaços mais preconceituosos das relações raciais 

brasileiras, e Márcio Macedo (2004) ao destacar que há uma “racionalidade” nos 

relacionamentos afetivos em geral e nos inter-raciais, em específico, nas quais as 

categorias cor, desejo, gênero e classe social têm papel estruturador. Ambos citam 

Pacheco (2006) para confirmar que: 

o racismo e o sexismo são ideologias e práticas sócio-culturais que 

regulam as preferências afetivas dos indivíduos, ganhando 

materialidade no corpo racializado e sexuado. (p.157) 

Corroborando com os autores acerca da importância da discussão, articulando 

a questão da afetividade com os critérios de raça e gênero, diante do observado na 

prática clínica, questiona-se: como essa intersecção se dá na história dos homens 

negros?   

A perspectiva de gênero, eleita para a análise, compreende o gênero como ato 

performativo e normativo, atravessado por relações de dominação e poder. A principal 

referência nesse eixo é Butler (1990, 1993, 2006), por trazer, no Brasil, as contribuições 

para a teoria queer. A teoria queer provocará a desconstrução dos binarismos e 

dicotomias, a crítica dos discursos dominantes e essencialistas, dando visibilidade ao 

que anteriormente estava à margem. Para Butler (2015): 

A complexidade do conceito de gênero exige um conjunto 

interdisciplinar e pós-disciplinar de discursos, com vistas a resistir à 

domesticação acadêmica dos estudos sobre gênero ou dos estudos 

sobre as mulheres, e a radicalizar a noção de crítica feminista. (p.13) 



  

No âmbito das compreensões das sexualidades, com as intersecções de gênero 

e raça, os processos de subjetivação dos homens negros heterossexuais nas relações 

amorosas ainda carecem de produção específica.  

Ao anunciar que o lugar dos homens está dito, o que se faz não dito são as 

várias masculinidades. Estudos de masculinidades (WELZER-LANG, 2001; BURIN e 

MELER, 2009; MEDRADO; LYRA; AZEVEDO e BRASILINO, 2010; NKOSI, 2014, 

RATTS, 2006, 2011; PINHO, 2004) têm apontado conflitos entre as expectativas da 

masculinidade hegemônica, nitidamente apresentada nas linhas do patriarcado, e as 

diversas masculinidades ainda não conhecidas. Dentro das masculinidades, quais são as 

temáticas não conhecidas? Quais as zonas de compreensão pouco exploradas quando se 

fala de homens? Quais os espaços subjetivos intocáveis ao se conhecer e compreender 

masculinidades? Dentre estes parece decisivo o lugar do amor em suas dimensões de 

sentimentalidades, vulnerabilidades, fragilidades e paixão. 

Este ensaio reflexivo não pretende reforçar o binarismo homem-mulher, 

fazendo oposições entre um e outro, mas sim, contestar a norma da produção de 

masculinidade hegemônica questionando as próprias masculinidades. Desde dentro do 

paradigma masculinista, causar fissuras que deixem ver o que o texto (compreendido na 

perspectiva trazida por Derrida) esconde. 

Não abordar temas como o amor dentro das compreensões de masculinidades 

se inscreve no campo dos estereótipos dos sujeitos e do/a pesquisador/a. Na rigidez dos 

estereótipos de gênero instala-se um conflito de dupla demanda marcada por lugar e 

não-lugar, reconhecimento e desconhecimento, prazer e dor. Os homens, ao mesmo 

tempo são introduzidos em performatividades masculinistas que deveriam ser fonte de 

afirmação e vaidade ao garantir o espaço do macho; mas, muitas vezes serão essas 

mesmas performatividades que irão gerar sofrimento, dor, rigidez, fixações e obrigações 

que os colocarão em posição de risco e vulneráveis, inclusive fisicamente. Serão 

ensinados a minimizar o sofrimento, ignorar a dor e alijar sentimentos que não estejam 

relacionados com raiva, força e determinação. As dores de amor não serão 

preferencialmente ditas, dialogadas ou descritas, mas, sim “afogadas na mesa de um 

bar”. As inscrições de dor no próprio corpo deverão ser percebidas pela ótica do triunfo, 

da sobrevivência forte e máscula. São esses processos da masculinidade hegemônica 

que vão deixando os homens cada vez mais expostos às diversas formas de violências, 

inscritos como grupo que morre em maior número mais cedo, com maior número de 

dependência de álcool e drogas e com menos procura de cuidados em saúde. 



  

(WELZER-LANG, 2001; BURIN e MELER, 2009; MEDRADO; LYRA; AZEVEDO e 

BRASILINO, 2010; NKOSI, 2014, RATTS, 2006, 2011; PINHO, 2004). David 

Gilmore (1990 apud MELER, 2009) considera que há um ideal de masculinidade, 

imposto culturalmente, ao qual os homens devem adequar-se, concordem ou não 

psicologicamente com o mesmo. 

Raewyn Connell, professora de sociologia na Universidade de Sydney, 

desenvolveu uma teoria de gênero enquanto estrutura social e publicou, em 1995, a obra 

Masculinidades. Em entrevista que concedeu em Paris, (TONHON, 2016) acerca das 

atuais abordagens críticas das masculinidades, a autora aponta que: 

A Nova Esquerda e a contracultura deram aos jovens intelectuais de 

minha geração o sentimento de que qualquer instituição podia e devia 

ser contestada. A expansão do sistema universitário (como parte da 

política de modernização do estado australiano dos anos 1940-1970) 

deu a muitos de nós uma base institucional e de recursos para a 

pesquisa. [...]. Esses anos constituem, portanto, um momento histórico 

em que os muros que protegiam a masculinidade convencional se 

rachavam repentinamente, enquanto novas coalizões emergiam e 

desenvolviam novas perspectivas. (sem número) 

Nesse sentido contribui para a compreensão da história do colonialismo, das 

sociedades pós-coloniais e suas dinâmicas de gênero. Aponta que o colonialismo, após 

destruir as estruturas sociais locais em suas dinâmicas próprias, tentou reconstruir uma 

ordem de gênero com novas bases. O que resultou em uma sociedade com tensões 

exacerbadas e violência endêmica. 

A professora percebe a hegemonia como a tentativa de realização do poder 

mais repleta de contradições, historicamente transitória e mais diretamente ligada à 

violência. Deste modo, estudos da masculinidade hegemônica que apontem que as 

masculinidades são diversas e historicamente mutáveis, e que toquem em zonas de 

sentir e compreender homens que são ainda intocáveis, se tornam projeto político, 

recurso social que diz respeito às formas em que este corpo de conhecimentos pode ser 

empregado na luta por igualdade de gênero. 

 

HOMENS NEGROS E SEUS LUGARES RACIALIZADOS 
 

A escuta dos homens negros encontra em Bell hooks (1981) textos que, postos 

neste trabalho, podem parecer paradoxais, ao mesmo tempo em que fomentam um 

avanço compreensivo. A autora instiga a escuta dos homens e mulheres negros/negras 

ao destacar que 



  

“uma das táticas opressivas dos esclavagistas usadas para prevenir as 

rebeliões e revoltas de escravos, foi a lavagem cerebral dos escravos 

para acreditarem que seria melhor para o negro ser cuidado como 

escravo do que ser um povo livre. [...]”. (BELL HOOKS, 1981, p. 58). 

Desse ponto de vista ampliar espaços reflexivos sobre o ser negro, em que 

fossem ouvidas as vozes de homens negros seria um ato político de contribuição para o 

projeto decolonial. Todavia, Bell hooks segue destacando as várias opressões que a 

mulher negra vive, o quanto o sexismo milita contra o reconhecimento dos interesses 

das mulheres e o racismo contra o reconhecimento dos interesses das mulheres negras. 

Bell hooks (1981) nota que mesmo quando o povo negro é falado o foco será sobre os 

homens negros, silenciando as mulheres negras. 

Estas pontuações relevantes enfatizam a urgência do olhar e escuta que dê mais 

voz às mulheres negras. Os trabalhos que vem sendo produzidos no Brasil buscaram 

atender essa demanda no âmbito das relações amorosas e inter-raciais (PEREIRA, 2013; 

LORENZO, 2014). Mas, a questão que se apresenta é: em que performances narrativas 

foi autorizado aos homens negros falarem, e em que outras eles foram silenciados pelos 

processos de produção de masculinidade hegemônica e dominação? Se os homens 

negros estão tendo maior lugar de fala, que lugar é esse? O que esse lugar diz? O que, 

ao dizer, esse lugar mantém dos interesses do colonizador e dos estereótipos de 

masculinidade hegemônica? O que esse lugar esconde das múltiplas e mutantes 

masculinidades negras? 

Novamente é Bell hooks que favorece e instiga tal questionamento na medida 

em que aponta haver determinadas performances da masculinidade dos homens 

africanos que os esclavagistas brancos procuravam explorar (1981). Portanto, foi dado 

aos homens negros espaço de expressão quanto ao serem jovens, fortes, saudáveis, 

dispostos, prestativos, inicialmente com intenção da venda de homens viris africanos. 

Uma virilidade que estaria à serviço do senhor de escravos para que recebesse o 

máximo lucro em retorno do seu investimento. “Pelas tarefas designadas para a maioria 

dos homens escravos negros foi evidente que o povo branco reconheceu a 

“masculinidade” dos homens negros”. (HOOKS, 1981, p. 17). 

As aspas, colocadas pela autora no texto, interrogam de que masculinidade se 

está falando? Ao reafirmar o homem negro como forte, másculo, viril, jovem, 

hiperssexualizado, ou ainda, amigável, pronto para o trabalho manual, de que outros 

lugares ele está sendo afastado, marginalizado? Teria o branco realmente reconhecido a 

masculinidade dos homens negros, ou antes, confirma um não-lugar que reafirma 



  

relações de uso e objetificação, mantendo para o branco os privilégios das posições de 

poder, dominação, intelectualidade, relações sociais burguesas reconhecidas, 

apreciação, admiração e alvo do amor? Ao privilegiar essa via de subjetivação do negro, 

para fins de dominação, quanto das outras performances possíveis deixaram de ser 

construídas e/ou ouvidas? Importa então compreender esse homem negro e como ele 

também sofre os efeitos do racismo e do machismo, para então sinalizar caminhos de 

amor, legitimação e encontro real. 

Até aqui as reflexões apontam a necessidade de escuta dos homens negros, a 

pesquisa por artigos e teses que lancem olhar para as masculinidades de homens negros 

destacando os aspectos subjetivos e idiossincráticos. Nesse cenário, Osmundo Pinho 

(2004); Alex Ratts (2011, 2006) e Deivison Faustino Nkosi (2014) enriquecem, com 

propriedade, o conjunto de autores que apontam as expressões dos homens negros em 

nossa sociedade. 

Osmundo Pinho (2004) problematiza a figura masculina que foi historicamente 

vendida como monolítica, imutável, essencial, eterna, superior, divina ou até metafísica, 

mas, nesse mesmo bojo, invisibilizava as diversas e plurais apresentações de modos de 

ser dos homens. Destaca que o homem negro tem sido representado (ou ainda, hiper-

representado) como corpo-para-o-trabalho e corpo sexuado. 

Está, desse modo, decomposto ou fragmentado em partes: a pele; as 

marcas corporais da raça (cabelo, feições, odores); os músculos ou 

força física; o sexo, genitalizado dimorficamente como o pênis, 

símbolo falocrático do plus de sensualidade que o negro representaria 

e que, ironicamente, significa sua recondução ao reino dos fetiches 

animados pelo olhar branco. (PINHO, 2004, p. 67) 

Esse olhar relegou os homens negros a um não lugar generalista, 

marginalizado, excluído dos espaços de intelectualidade e poder, fragmentado. Ao 

marcar o homem negro por esse corpo o que se faz é deixar de ver a integralidade do 

sujeito. 

Na contramão desses processos opressivos, massificantes e generalizantes, 

grande contribuição tiveram as mulheres, sobretudo as feministas negras, ao 

problematizar o lugar do corpo das mulheres, seus espaços de direitos, ocupações e 

pertencimento. Discutir seus corpos e os estereótipos que recaíram sobre eles, negar os 

significados estereotipados e questionar os modelos homogeneizantes e normatiza-

dores13 de apresentação de si ocidentais, apropriar-se cotidianamente de si mesmas e do 

                                                           
13 Neologismo criado para ressaltar o quanto esse processo de normatização é produtor de sofrimentos. 



  

próprio corpo, foram movimentos dessas mulheres que estabeleceram antecedentes de 

consciência crítica, novos eixos de significação, reinvenção, dignificação e apropriação. 

Movimentos estes que, não raro, provocam nos homens a necessidade de percorrerem 

caminhos semelhantes, problematizando o lugar do corpo dos homens nas relações. 

(PINHO, 2004). 

Grandes nomes de homens negros estiveram à frente do movimento negro, 

engajados em lutas políticas e desbravando espaços que outrora eram apenas emblemas 

da exclusão. Todavia, para dentro de si mesmo, em incursão14, em olhar e cuidado com 

a própria subjetividade, quanto esses mesmos homens puderam percorrer?      

Para o caso das políticas corporais, surge a questão: o projeto político 

– e de reconstrução de si – dos homens negros é um projeto para 

homens e mulheres afrodescendentes? Ou será um projeto negro 

masculino (e heterossexual)? [...] Os homens negros não representam 

todos os afrodescendentes brasileiros – essa é uma afirmação fácil de 

entender. Mas representam ao menos a si mesmos? Ou intentam 

representar uma fantasia que, ao fim e ao cabo, é masculinista, 

sexista, heteronormativa e que, no fundo, constitui uma armadilha 

para os homens negros? Qual o grau e o sentido da politização dos 

homens negros brasileiros, como homens e como negros? (PINHO, 

2004, p. 68) 

Isto posto percebe-se que questionar o padrão masculinista, trazendo ênfase à 

diversidade e variação histórica dos homens, isso, por si, já possui um potencial político 

de luta pela equidade. A desconstrução das masculinidades hegemônicas ou 

hegemonizadas, subalternas ou subalternizadas carrega o potencial transformador da 

existência e das relações. 

Pinho (2004) complexifica a análise pontuando ainda a espacialidade, 

temporalidade e relatividade do olhar e das análises reflexivas que se lançam no projeto 

de desconstrução. 

(...) um indivíduo masculino pode apresentar uma posição 

hegemônica em dada situação e, em outra, estar colocado em 

situação subordinada. Isso é muito importante para entender como 

se produzem e sustentam identidades masculinas subalternas como um 

lugar da contradição entre sistemas de poder diferentes (p. 66). 

O que significa dizer que faz parte do movimento subversivo e político e da 

busca pela equidade, conhecer e compreender as diversas masculinidades, os aspectos 

subjetivos do ser homem negro plural, mutável, localizado num espaço, tempo e corpo 

que só pode ser dito enquanto se está olhando, sem fixar categorias ou rótulos 

identitários que os restrinjam.   



  

Ao pensar o negro/a negra em pluralidades Alex Ratts (2011) apresenta a 

tomada dos espaços de intelectualidade, da academia e dos movimentos sociais, 

contribuindo na narrativa da longa trajetória do tornar-se homem negro nesses espaços. 

Em Eu Sou Atlântica (2006) o autor retoma Beatriz Nascimento para enfatizar a 

dificuldade do reconhecimento do negro, mulher ou homem, como produtor de 

pensamento. Os setores mais hegemônicos da academia ainda são atravessados pela 

“invisibilidade negra”. 

Deivison Faustino Nkosi (2014) problematizou que o poder fálico do homem 

branco é correspondente, muitas vezes, à anulação de poderes e espaços do homem 

negro, o que faz com que, algumas vezes, o homem negro compreenda que para ser é 

preciso embranquecer. Mas, mesmo que fosse possível ao homem negro corresponder a 

todos os estereótipos da norma heterossexual branca burguesa, ele seria um deles? 

Corroborando com os dados encontrados por Barros (2003), ao pesquisar as relações 

amorosas inter-raciais entre mulheres brancas e homens negros, vê-se a lista de 

exigências para compensar a negritude, que o negro precisa estudar, ser rico, gentil, 

sorridente, amoroso, trabalhador. Todavia esta suposta compensação nunca se fará, pois, 

a cor de sua pele é uma inscrição no corpo, e demarca muito mais das suas relações do 

que ele poderia alcançar. Como constatou Fanon: “O negro é escravo da sua aparição”. 

Não sou escravo da “idéia” que os outros fazem de mim, mas da 

minha aparição. Chego lentamente ao mundo, habituado a não 

aparecer de repente. Caminho rastejando. Desde já os olhares brancos, 

os únicos verdadeiros, me dissecam. Estou fixado. Tendo ajustado o 

microscópio, eles realizam, objetivamente, cortes na minha realidade. 

Sou traído. Sinto, vejo nesses olhares brancos que não é um homem 

novo que está entrando, mas um novo tipo de homem, um novo 

gênero. Um preto! (FANON, 2008, p 108) 

Esses e outros conflitos do homem negro são abordados por Fanon (2008) no 

livro Peles Negras máscaras brancas. Denuncia que “para o negro há apenas um destino, 

e ele é branco” (p 28), disso que se tratava todas as vezes que as narrativas trazidas 

pelos homens negros no consultório psicológico continham a frase, dita por mulheres 

brancas: ele “não é Homem pra mim”, “não é Homem pra você”, eram as vozes de 

mulheres com quem estavam emocionalmente ligados, vozes que falavam do não ser 

homem Uno, o homem branco. Nesse sentido Nkosi (2014) ressalta que a noção de 

padrão de masculinidade hegemônica fala de um referencial branco, heterossexual, 

                                                                                                                                                                          
14 No sentido de entrada num domínio não habitual. 



  

classe média, cristão, urbano, que não corresponde às diversas formas de apresentação 

das masculinidades, nem tampouco das masculinidades negras. 

Assim como ocorrera com mulheres negras, que foram diminuídas ante ao 

espectro socialmente construído de um símbolo sexual, em parte, é o que se vê revelado 

 nas narrativas dos homens negros: o aniquilamento da escuta e do olhar para as 

dimensões emocionais, afetivas, relacionais desse homem enquanto desejante de ser o 

namorado, o parceiro, o pai, o marido, o sujeito reconhecido e legitimado oficialmente 

nas relações, em detrimento da exacerbação do desejo por um corpo sexual, sensual, 

bem dotado e prestativo.   

Das semelhanças no que ocorreu com as mulheres negras David Brookshaw 

(1983 apud PACHECO, 2006), em produções literárias brasileiras das décadas de 1930 

e 1940, destacou que a caracterização da mulata nos romances lhe garantia ser apenas 

símbolo de uma liberalidade sexual, o que foi aniquilando a visibilidade e o respeito às 

dimensões da mulher negra como mulher, mãe, esposa, indivíduo.    

Assim também comparece uma transferência histórica das atividades e 

atributos corpóreos aos criados, negros - em sua maioria, pela divisão hierarquizada 

mente e corpo, supervalorizando a razão, intelectualidade em detrimento da ação, da 

atividade. O que está posto sistematicamente é que a cada vez que se evidenciam os 

atributos corpóreos dos negros se glorificam e valorizam - por oposição - as mentes, a 

intelectualidade e a razão dos brancos (NKOSI, 2014). O que se dá é uma demarcação 

de territórios e demandas, uma pedagogia que instrui e mantém ao que o negro serve e 

ao que o branco serve. Ao falar das vivências de amor, o negro serve ao prazer físico, ao 

contato sexualizado, às dimensões do corpo; mas não está sendo legitimado como 

companheiro, namorado, esposo; ou ao menos não está sendo apresentado sem que se 

peça desculpas por sua aparição negra? Que impactos isso gera no processo de 

subjetivação de homens negros? 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Advindo sobretudo da clínica psicoterápica com adultos e dos estudos de raça, 

gênero e masculinidades este ensaio reflexivo evidenciou: 1) dentre as pesquisas que 

trazem as relações amorosas inter-raciais, a grande maioria aborda as mulheres negras. 

Não foram encontradas pesquisas que evidenciassem as narrativas dos homens negros 

numa dimensão emocional, afetiva, relacional em que coubessem fragilidades e 



  

vulnerabilidades sentimentais (tidas como femininas) e 2) o impacto que as relações 

amorosas, possuem no processo de subjetivação e formação contínua de identidade, nas 

conceptualizações que serão feitas acerca de ser eu, e como isso se dá nas relações inter-

raciais tornam o tema relevante para compreender o atravessamento das relações 

amorosas inter-raciais nas subjetividades de homens negros. 

Na perspectiva de raça, relações amorosas e gênero há muito a ser ouvido dos 

homens, sobretudo das masculinidades não-hegemônicas. A maior parte das produções 

acerca de homens heterossexuais destacam como eixos de análise o trabalho, uso de 

álcool e drogas, violências, esporte, morte dos jovens e/ou relações de poder, mas pouco 

abordam as experiências emocionais mais íntimas, as fragilidades e o amor. E por que 

não falar de como esses homens amam e como se sentem nas relações amorosas? Isto 

faz pensar na possibilidade de que a) os homens que participaram das pesquisas não 

estavam evidenciando suas experiências num lugar sensível, emocional, afetivo, frágil, 

mas, tão somente, repetindo os padrões da masculinidade hegemônica com discursos de 

virilidade, potência, prover, atuar e ter uma parceira – signos do patriarcado; b) e/ou 

poderiam estar oferecendo aquilo que, na relação, o olhar do/a pesquisador/a estava 

aberto a ver; e/ou c) o próprio olhar gendrado do/a pesquisador/a realizava recortes que 

não deixavam ver e/ou ouvir as masculinidades em outras possibilidades narrativas e 

outras performances.    

Perceber a subjetividade como fenômeno histórico onde a verdade inter-

subjetiva é apenas o ponto de vista possível da realidade e do instante; a constituição da 

identidade pressupondo interação e contextualização; e o contorno do “Eu”, enquanto 

intermediado pelo olhar e reconhecimento dos outros (MORENO, 1972; 1993; 1994; 

1966) amplia a relevância e a complexidade da compreensão das relações amorosas. Ou 

seja, uma vez que, em nossa cultura, o olhar do sujeito que se escolhe amar ganha 

importância aumentada, sendo, muitas vezes, o olhar privilegiado pelo qual se dará 

parte importante do processo de subjetivação e da busca da ideia de identidade e da 

alteridade, cabe dar especial atenção ao como está se dando o processo de subjetivação 

dos homens nas relações amorosas. 

O que a performance de amor nos homens mantém e no que contribui para o 

sistema patriarcal? O que ainda não foi possível ver dos homens nas relações amorosas? 

Uma vez que o reflexo do Eu no olhar do outro, quer seja um olhar amoroso, de 

apreciação, de reconhecimento e acolhimento ou olhar que rechaça, exclui, humilha e 

subjuga, será fortemente construtor da percepção que se terá do Eu, e uma vez que a 



  

idealização do amor torna as relações afetivas ainda de maior potencial para esse 

processo, como isso atravessa as formações de masculinidades hegemônicas e não 

hegemônicas? 

Esse processo identitário, visto na perspectiva dos atravessamentos da raça, 

convoca as compreensões subjetivas e também sociopolíticas com desconstrução da 

ideologia racista e compreensão de processos históricos de dominação. 

Em abertura destaca-se a importância que se façam trabalhos que priorizem as 

narrativas em multiplicidades dos sujeitos entre si, nas relações entre as diversas 

masculinidades, e nas idiossincrasias de si mesmo, como ser complexo, mutável e 

plural. Uma vez que as histórias dominantes estabelecem possibilidades existenciais 

estruturadas, fixas, estreitas e absolutistas, que comprometem a visão da vida e de si, o 

potencial da narrativa é, portanto, o de caminhar para a reautoria, de tal forma que o 

sujeito possa desenvolver linhas de histórias alternativas à medida em que percebe ser 

possível desdobrar outros relatos de experiência que não estavam presentes na narrativa 

dominante.  

 

REFERÊNCIAS 

BARROS, Zelinda dos Santos. Casais inter-raciais e suas representações acerca de 

raça. 2003. Dissertação (Mestrado em Pós-graduação em Ciências Sociais) – Instituto 

de Ciências Sociais, Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2003. p. 204. 

BROOKSHAW David. Raça e cor na literatura brasileira. 1983. apud PACHECO, Ana 

Cláudia L. (UNIME). Raça, gênero, e relações sexual-afetivas na produção bibliográfica 

das ciências sociais brasileiras – um diálogo com o tema. Afro-Ásia, n. 34, 2006, p. 

153-188. Disponível em: 

<http://www.afroasia.ufba.br/pdf/afroasia34_pp153_188_Lemos.pdf>. Acesso em:  12 

ago. 2015. 

BURIN, M., & MELER, I. (2000). Género: una herramienta teórica para el estudio de la 

subjetividad masculina. In M. Burin & I. Meller (Eds.), Varones: género y subjetividad 

masculina (pp. 21-69). Buenos Aires, Argentina: Paidós. 

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. 8 ed. 

Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2015. 

_______. Cuerpos que importan. Sobre los límites materiales y discursivos del 

«sexo». Buenos Aires: Paidós. 2002 [1993]. . 

_______. Deshacer el género. Barcelona: Paidós, 2006 [2004].   

TONHON, Magô. Masculinidades, Colonialidade e Neoliberalismo. Entrevista com 

Raewyn Connel. Posted by SSEX BBOX. Tradução (para o português) e organização 



  

de Magô Tonhon. Entrevista original e tradução (para o francês) de Melanie Gourarier, 

Gianfranco Rebucini e Florian Voros. Disponível em: 

<http://www.ssexbbox.com/masculinidades-colonialidade-e-neoliberalismo-entrevista-

com-raewyn-connel/>. Acesso em: 8 jul. 2016. 

DERRIDA, Jacques. A Escritura e a Diferença (Coleção Debates-direção de 

J.Guinsburg), São Paulo: Ed. Perspectiva, 1995. 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Bahia: Editora Edufba, 2008. 

FERNANDES, Florestan. A integração do negro na sociedade de classes. 1978 apud 

PACHECO, Ana Cláudia L. (UNIME). Raça, gênero, e relações sexual-afetivas na 

produção bibliográfica das ciências sociais brasileiras – um diálogo com o tema. Afro-

Ásia, n. 34, 2006, p. 153-188. Disponível em: 

<http://www.afroasia.ufba.br/pdf/afroasia34_pp153_188_Lemos.pdf>.Acesso em: 12 

ago. 2015. 

GERGEN, K. J. An invitation to social constructionism. 2009 apud  SOUZA, Laura 

Vilela e. Discurso construcionista social: uma apresentação possível. In: LORENZI, 

Carla Guanaes et al (Org.). Construcionismo Social: discurso, prática e produção do 

conhecimento.Rio de Janeiro:  Instituto Noos, 2014. 

GRANDESSO, Marilene Aparecida. “Dizendo olá novamente”: A presença de Michael 

White entre nós terapeutas familiares 1 APTF – Associação Paulista de Terapia 

Familiar. Revista Brasileira de Terapia Familiar, v. 1, n.1, jan./jun.  2008. Disponível 

em: <https://www.dulwichcentre.com.au/dizendo-ola-novamente-marilene-

grandesso.pdf>. Acesso em: 05 mar. 2016. 

________. Práticas narrativas coletivas: o efeito rizomático dos documentos coletivos 

como contextos de transformação. In: LORENZI, Carla Guanaes et al (Org.). 

Construcionismo Social: discurso, prática e produção do conhecimento.Rio de Janeiro: 

 Instituto Noos, 2014. 

GUANAES-LORENZI, C. ; MOSCHETA, M.S. ; CORRADI-WEBSTER, C. ; SOUZA,L.V. . 

Construcionismo social: discurso, prática e produção do conhecimento. 1. ed. Rio de Janeiro: 

Instituto Noos, 2014. 410 p. 

HOOKS, Bell. Ain´t I a woman: black women and feminism. Boston: South End Press.  1981. 

LIMA, Márcia. Relacionamentos inter-raciais: entre a razão e o desejo. Rev. Bras. Ci. 

Soc., São Paulo, v. 21, n. 60, p. 175-176, fev. 2006. Disponível em: 

<http://www.scielo.br/pdf/rbcsoc/v21n60/29770.pdf>. Acesso em: 08 jun. 2016. 

LORENZO, Rocío Alonso. Casamentos inter-raciais e conflitos domésticos e 

familiares: análise etnográfica de cinco situações na periferia de São Paulo. In: XII 

International Congress of the Brazilian Studies Association (BRASA), 20-23rd August 

2014, King's College, London Disponível em: 

<http://www.brasa.org/wordpress/Documents/BRASA_XII/Proceedings/Roc%C3%AD

o%20Alonso%20Lorenzo%20-%20Casamentos%20inter-

raciais%20e%20conflitos%20dom%C3%A9sticos%20e%20familiares.pdf>.  Acesso 

em: 08 jun. 2016. 



  

MACEDO, Márcio. A racionalidade do desejo e relacionamento inter-racial. Cadernos 

de campo, São Paulo, n.14/15, 243-246. Disponível em: 

<http://www.revistas.usp.br/cadernosdecampo/article/viewFile/50110/54230>. Acesso 

em: 08 jun. 2016. 

MARRA, Marlene Magnabosco. O agente social que transforma: o sociodrama na 

organização de grupos. São Paulo: Ágora, 2004. 

MARRA, Marlene Magnabosco; COSTA, Liana Fortunato. A pesquisa-ação e o 

Sociodrama: Uma conexão possível? Revista Brasileira de Psicodrama, v.12, n. 1, 

2004. p. 99-116. 

MARTÍNEZ, Miguel. Epistemología Feminista y Postmodernidad. Uchile, 2000. 

Disponível em: 

<http://www.revistas.uchile.cl/index.php/CDM/article/viewFile/26170/27467>. Acesso 

em: ago. 2015. 

MEDRADO, B.; Lyra, J.; AZEVEDO, M. & BRASILINO, J. (Org.) Homens e 

masculinidades: práticas de intimidades e políticas públicas. 1 ed. Recife: Instituto 

Papai, 2010 

MONTEIRO, André Maurício, MERENGUÉ, Devanir, BRITO, Valeria. Pesquisa 

Qualitativa e Psicodrama. São Paulo: Ágora, 2006. p. 134. 

MORENO, J. L. Fundamentos de la Sociometria Buenos Aires: Paidós. 2. ed. 1972. 

______. Psicoterapia de Grupo y Psicodrama. Introducción a la teoría y la práxis, 

Fondo e Cultura Económica, México, 1966. 

______. Psicodrama. São Paulo: Editora Cultrix, 9. ed. 1993, 492 p. 

______.Quem sobreviverá? Fundamentos da Sociometria, Psicoterapia de Grupo e 

Sociodrama. Editora Dimensão, Goiânia. Vol. II, 1994. 

MOSCHETA, Murilo dos Santos. A pós-modernidade e o contexto para a emergência 

do discurso construcionista social. In: LORENZI, Carla Guanaes et al (Org.). 

Construcionismo Social: discurso, prática e produção do conhecimento. Rio de 

Janeiro:  Instituto Noos, 2014 

MOUTINHO, Laura. Razão, ‘cor” e desejo: uma análise comparativa sobre 

relacionamentos afetivo-sexuais “inter-raciais” no Brasil e na África do Sul. São Paulo: 

Editora UNESP, 2004 

NKOSI, Devison Faustino. O pênis sem o falo: algumas reflexões sobre homens negros, 

masculinidades e racismo. In: BLAY, Eva Alterman (Org.) Feminismos e 

masculinidades: novos caminhos para enfrentar a violência contra a mulher. 1. ed. São 

Paulo: Cultura Acadêmica, 2014. p. 75. 

PINHO, Osmundo. Qual é a identidade do homem negro?  Espaço aberto, Revista 

Democracia Viva, n. 22, jun./jul. 2004. 



  

PACHECO, Ana Cláudia L. (UNIME). Raça, gênero, e relações sexual-afetivas na 

produção bibliográfica das ciências sociais brasileiras – um diálogo com o tema. Afro-

Ásia, n. 34, 2006, p. 153-188. Disponível em: 

<http://www.afroasia.ufba.br/pdf/afroasia34_pp153_188   _Lemos.pdf>.Acesso em: 

ago. 2015. 

PEREIRA, Bruna Cristina Jaquetto. Tramas e dramas de gênero e de cor: a violência 

doméstica e familiar contra mulheres negras. 2013. Dissertação (Mestrado no 

Departamento de Sociologia - Instituto de Ciências Sociais) - Universidade de Brasília, 

Brasília, 2013. 

RATTS, Alex Eu sou Atlântica. São Paulo: Imprensa oficial, 2006 

RATTS, Alex. Corpos negros educados: notas acerca do movimento negro de base 

acadêmica. Revista do Núcleo de Estudos Afro-Asiáticos (NEAA) da Universidade 

Estadual de Londrina (UEL), ano 1, n. 1, mar./jul. 2011. 

SCHUCMAN, Lia Vainer. Racismo e Antirracismo: a categoria raça em questão 

Psicologia Política, v. 10, n. 19, p. 41-55, 2010. 

SCHUCMAN, Lia Vainer. Entre o “encardido”, o “branco” e o “branquíssimo”: 

raça, hierarquia e poder na construção da branquitude. 2012. Dissertação (Doutorado 

em Psicologia) – Instituto de Psicologia, Universidade de São Paulo, 2012. 

SOUSA SANTOS, Boaventura. Pela mão de Alice. O social e o político na 

pósmodernidade. São Paulo: Cortez, 1995. 

SOUZA, Laura Vilela e. Discurso construcionista social: uma apresentação possível. In: 

LORENZI, Carla Guanaes et al (Org.). Construcionismo Social: discurso, prática e 

produção do conhecimento. Rio de Janeiro:  Instituto Noos, 2014. 

WELZER-LANG, D. A construção do masculino: dominação das mulheres e 

homofobia. Estudos Feministas, v. 9, n. 2,  p. 460-482, 2001. 

WOLFREYS, Julian. Compreender Derrida. Petrópolis; Rio de Janeiro: Vozes, 

2009. p. 19-104. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

I Jornada de Estudos Negros da Universidade de Brasília 

03 e 04 de novembro de 2016 - Instituto de Ciências Sociais da UnB 

 

PARALELOS ENTRE A MÃE-PRETA BRASILEIRA E A MAMMY 

ESTADUNIDENSE – SOBRE A IDENTIDADE, CULINÁRIA, RAÇA E 

DIÁSPORA NEGRA 

Taís de Sant’Anna Machado15 

Resumo: O artigo investiga os possíveis paralelos e oposições entre os estereótipos da 

mãe-preta no Brasil e da mammy nos Estados Unidos, com ênfase sobre seu papel como 

cozinheiras nacionais. Inicialmente, o trabalho analisa o caminho histórico de 

construção destes estereótipos nos dois países e a composição de seu conteúdo, 

observando de que modo são úteis para mascarar a realidade marcada pelo racismo e 

machismo existente nos dois países, como observam diversas intelectuais negras. Em 

seguida, se dedica a analisar a formação da identidade culinária brasileira e 

estadunidense e o papel identificado para estas mulheres negras dentro de uma narrativa 

cultural de nação. A partir daí, o texto utiliza como emblema para identificar a realidade 

discutida nas duas primeiras seções as figuras icônicas Tia Nastácia e Aunt Jemima. 

Assim, o objetivo é analisar os entrecruzamentos que se estabelecem entre aspectos 

relacionados à raça, gênero, colonialidade, escravidão, alimentação, profissionalização e 

afeto em dois países colonizados, elucidando um dos muitos processos estabelecidos 

através da diáspora das mulheres negras.  

Palavras-chave: alimentação, estereótipo, cultura, escravização, raça. 

 

 

 

 

 

 

                                                           
15 Mestra em Sociologia, pesquisadora no Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio 

Teixeira (Inep/MEC): taimachado@gmail.com.  

mailto:taimachado@gmail.com


  

Introdução  

Ao analisarmos o processo de construção de uma narrativa nacional sobre a 

cozinha brasileira e estadunidense, a figura da mulher negra se revela de modo 

destacado. Uma vez que a preparação do alimento é uma das atividades exercidas por 

estas mulheres durante a colonização dos dois países, é comum que mulheres negras 

sejam identificadas como detentoras do conhecimento culinário que é marcador da 

comida brasileira e estadunidense. É neste sentido que, entre os estereótipos da mulher 

negra, estão a mammy estadunidense e a mãe-preta brasileira, cujos conteúdos se 

aproximam simbolicamente, à primeira vista. Mas que paralelos podem ser 

estabelecidos entre estes emblemas culturais e raciais em países marcados pela 

colonização, especialmente ao observamos seu papel na construção de uma cozinha 

brasileira e estadunidense? E em que moldes se dá o reconhecimento deste papel? 

Para responder estas indagações, o artigo está estruturado de modo a apresentar, 

em primeiro lugar, a discussão sobre os estereótipos construídos em torno das mulheres 

negras em países coloniais, através de estudos sobre o tema e contribuições do 

feminismo negro brasileiro e estadunidense. Em seguida, trataremos da discussão sobre 

a relação entre alimentação e identidade e o processo de formação de uma cozinha 

típica nos dois países, dando ênfase ao papel das mulheres negras no processo. Em 

seguida, abordaremos os dois estereótipos a partir da ilustração de duas personagens. 

Por fim, trataremos dos paralelos possíveis entre a mãe-preta e a mammy e as 

potencialidades de refletir sobre os estereótipos relacionados à diáspora de mulheres 

negras. 

1 - Estereótipos de mulheres negras – um arcabouço simbólico 

O campo de análises das relações raciais, especialmente os estudos do 

feminismo negro, demonstra de que maneira os sistemas do racismo e do sexismo se 

combinam de modo a atingir duplamente mulheres negras. Um dos instrumentos 

simbólicos destes sistemas trata-se, justamente, da construção e afirmação de 

estereótipos sobre as mulheres negras. 

1.1 A mãe preta brasileira 



  

De início, é importante destacar que são escassos os estudos históricos sobre o 

processo de construção do estereótipo da mãe preta no Brasil e que a construção de um 

panorama deste tipo atesta a necessidade de mais estudos sobre o tema.  

Destaca-se o trabalho de Sônia Giacomini, que analisa as condições de vida das 

mulheres negras escravizadas a partir de excertos de periódicos do século XIX (2012). 

A autora analisa a figura das mães pretas através da ama de leite das crianças brancas, 

uma função cuja ambiguidade se reflete no conteúdo dos classificados dos jornais. Os 

classificados analisados elucidam a frequente atividade comercial de venda e aluguel 

das amas de leite, além de recomendações publicadas por médicos sobre os cuidados 

necessários ao trabalho desta ama. Além de amamentar as crianças – tendo muitas vezes 

os filhos tomados de si, de modo que a amamentação fosse direcionada apenas às 

crianças brancas – torna-se evidente que esta mulher também poderia assumir o papel 

de cuidadora. Estas tarefas, ao passo em que podem lhe garantir o estereótipo de uma 

alma nobre e amorosa, a aproximam da intimidade da família branca, o que é posto 

como fundamento do temor sobre sua possível influência moral negativa sobre as 

crianças. 

Se a infância de nossos pais portugueses era mal dirigida, a nossa ainda hé 

peior pela mistura de escravos, os quaes depravão habitos e costumes e o 

próprio idioma; pois nos commuição suas idea, e barbaridades desde os 

primeiros momentos em que se desenvolvem as potencias d’alma. (...) Nos 

entregão as amas que são pretas, comumente escravas e também africanas. 

Daqui se pode colher qual será a prática dessas amas, e a influencia delas 

sobre as crianças. (...) Pondo de parte outras cousas, hé costume cantar aos 

meninos e de ordinário, estes só ouvem nos berços cantigas sem significação 

ou em lingoa de pretos, e quando as amas são melhores, todas essas 

cantilenas são cheias de busões, fanatismos, superstições, terrores e 

concurdismo, e muitas vezes são lascivas e todas só próprias para lançar 

sementes estupidez , ou de corrupção nas aliminhas de nossos filhos (op.cit., 

p.51-52). 

Sônia Roncador, ao examinar os excertos destacados por Giacomini e fazendo 

uma análise sobre a construção literária do mito da mãe preta, destaca de que modo a 

literatura oitocentista tem um posicionamento realmente ambíguo sobre esta figura, 

sendo ela “vítima e algoz” (RONCADOR, 2008, p.130).  A autora também observa 

como o mito da mãe preta (e do escravo fiel) é destacadamente mais frequente após a 

aprovação da Lei do Ventre Livre e anterior à literatura abolicionista, mas volta a se 

tornar frequente ao representar um importante símbolo nostálgico da corrente literária 



  

do Modernismo. A mãe-preta representa um contraponto “dócil” a outros estereótipos 

da mulher negra escravizada presentes à própria época modernista:  

(...) Geralmente velha, corpulenta, supersticiosa, e fervorosamente católica, a 

mãe-preta não despertava qualquer perigo de degradação moral da família 

através da cópula com o senhor ou “sinhôzinho” brancos; sua índole fiel, 

mais devota às demandas da casa-grande que aos interesses da própria 

senzala, distanciava-a igualmente da figura do escravo revoltado, vingativo 

(op.cit., p.131).  

Sobre o processo de construção dos estereótipos da mulher negra escravizada, é 

importante recorrer aos escritos do feminismo negro brasileiro. Sueli Carneiro (2005), 

ao defender sua tese sobre a existência de um dispositivo de racialidade e seus impactos 

sobre a composição de códigos de conduta para pessoas negras, traça um panorama 

sobre os estereótipos mais comuns no Brasil:  

(...)  pai Tomás, mãe preta (os negros de alma branca, leais, submissos e 

portadores de lealdade bovina a seus superiores), o malandro e a mulata 

(negros espertos, portadores de sexualidade exacerbada, e moralmente 

flexíveis ou ambíguos) o menor e o marginal (expressões do negro como 

perigo, negros violentos e implacáveis), o negro entertainment (jogadores de 

futebol, artistas, os negros símbolos da democracia racial), os negros 

elitizados (aqueles que, à boca-pequena, os brancos dizem que os 

“macaqueiam”), o intelectual subalterno, o excepcional, o ativista com todas 

as multiplicidades de sujeições (...) (op.cit., p. 302-303). 

As descrições da autora demonstram de que modo os estereótipos restringem a 

subjetividade das pessoas negras, criando apenas alguns padrões de comportamentos 

aceitáveis. Lélia Gonzalez também destacou a limitação destes papéis pré-definidos em 

sua crítica sobre a maneira com que os cientistas sociais de seu século tratam da 

formação cultural do Brasil dando um papel às pessoas negras no projeto de 

enaltecimento da mestiçagem, mas sem conceder-lhes subjetividade ou mesmo 

humanidade (GONZALEZ, 1984). Defendendo uma análise em outra direção, a autora 

dá destaque ao papel de mãe preta para demonstrar de que modo ela tem papel 

fundamental na formação da cultura brasileira, mas não a partir de uma perspectiva 

passiva ou subalterna. Sua intenção é mostrar que, ao assumir o papel de mãe nas 

tarefas cotidianas (e a mulher branca representar apenas a genitora), esta mãe preta pode 

então transferir seus valores que serão internalizados à cultura brasileira, como a 

linguagem.  

Este posicionamento é importante ao considerarmos que a mãe preta é uma 

figura controversa politicamente, vista como um ser de dedicação total para os brancos 



  

(como vimos na descrição de Sueli Carneiro) e como uma possível entreguista para 

setores do movimento negro. A autora defende que, entre os dois extremos, é preciso 

considerar a mãe-preta apenas como a verdadeira mãe da cultura brasileira.  

Conscientemente ou não, passaram para o brasileiro “branco” as categorias 

das culturas africanas de que eram representantes. Mais precisamente, coube 

à “Mãe Preta”, enquanto sujeito-suposto-saber, a africanização do português 

falado no Brasil (o “pretuguês”, como dizem os africanos lusófonos) e, 

conseqüentemente, a própria africanização da cultura brasileira. (González, 

1982, p. 94). 

Torna-se claro, então, como os estereótipos das mulheres negras são importantes 

emblemas para o reforço da noção de democracia racial, defendida especialmente pelo 

movimento modernista do início do século XX, sendo a mãe preta, por seus atributos 

maternais e afetivos “(...) um símbolo privilegiado da confraternização inter-racial 

brasileira (...)” (RONCADOR, p.132).   

1.2 A Mammy estadunidense 

Para tratar do estereótipo no contexto estadunidense, as contribuições de 

estudiosas do feminismo negro também se destacam. bell hooks destaca os mitos 

negativos e estereótipos de mulheres negras criados principalmente durante a escravidão 

nos Estados Unidos (HOOKS, 1999). Entre os estereótipos está a mammy, o estereótipo 

de mulher negra, geralmente idosa, identificado por sua submissão, lealdade e 

passividade, além de uma vida longa de sofrimento e profunda dedicação a uma família 

branca. hooks discute que os estudos históricos sobre o tema demonstram que há poucas 

evidências sobre a existência desta típica mammy, sendo mais comum a existência de 

uma babá negra jovem e sem vínculos com a família. A mammy seria provavelmente 

fruto apenas de uma narrativa criada pela sociedade branca, como a figura ideal para 

exploração. “They saw her as a embodiment of woman as a passive nurturer, a mother 

figure who gave all without expectation of return, who not only acknowledged her 

inferiority to whites, but loved them” (op.cit., p.84-85).  

 Patricia Hill Collins destaca que a mammy é o primeiro estereótipo construído e 

que é reiteradamente utilizado como parâmetro básico para avaliar o comportamento de 

todas as mulheres negras (COLLINS, 2008). A comparação é feita ao considerar as 

características fundamentais do estereótipo, uma vez que a mammy é a mulher que ama, 

nutre e cuida de suas crianças brancas melhor do que de seus próprios filhos. A autora 



  

critica o fato de que esta imagem, muito presente na cultura popular estadunidense, foi 

amplamente utilizada para mascarar a exploração econômica destas mulheres, ao 

revestir seu trabalho em uma atmosfera de afeto e dedicação.  

 Roncador observa de que modo este estereótipo da mammy no contexto 

americano existe na literatura durante o século XIX, mas que a personagem ganha 

relevância entre nas décadas iniciais do século XX, como parte do projeto de 

reconstrução de uma ideia de um sul16 humanitário. A mammy passa a ser mobilizada 

como emblema da harmonia da interação racial entre brancos e negros nos EUA, o que 

influenciou a existência deste estereótipo especialmente durante as décadas de 1890 a 

1920. 

2 – Comida, identidade e o papel da mãe preta e da mammy 

A relação que se estabelece entre alimentação e identidade e a importância deste 

conteúdo para a defesa de uma identidade nacional são discussões fundamentais para 

entendermos a construção do papel da mammy e da mãe preta em países colonizados. 

Ao considerarmos as atividades domésticas destinadas as mulheres negras escravizadas, 

é visível como a cozinha é um dos espaços fundamentais para a definição destes 

estereótipos – observaremos agora de que modo estão inseridas nesse debate.  

A construção moderna de identidades nacionais é discutida amplamente pelo 

autor Stuart Hall, que argumenta que a narrativa nacional fornece “uma série de 

estórias, imagens, panoramas, cenários, eventos históricos, símbolos e rituais nacionais 

que simbolizam ou representam as experiências partilhadas” (HALL, 2006, p.52). O 

discurso da nacionalidade – brasilidade ou americanidade, por exemplo – cria signos do 

que é, essencialmente, ser nascido em determinado lugar. Conecta os indivíduos, na 

medida em que fazem parte de um destino da nação que os precede e que continuará seu 

caminho após a morte do nativo. É interessante perceber que os elementos essenciais 

que compõem essa narrativa são encarados como atemporais, persistem desde o início 

da nação, ainda que o território ainda não fosse uma nação.  

                                                           
16 O termo “sul” se refere ao conjunto de estados localizados na região Sudeste dos EUA, marcados 

especialmente por uma dependência histórica de uma estrutura de trabalho escravo.  



  

Rogéria Dutra, em artigo sobre a construção das cozinhas regionais como parte 

do patrimônio nacional brasileiro, observa de que modo os processos de construção de 

identidade nacional resultam no  

fenômeno de apropriação de manifestações culturais específicas a certos 

grupos sociais por parte do resto da sociedade, e sua transformação em 

símbolos nacionais. Em diferentes momentos, observamos variadas 

contribuições que circulam entre a cultura popular e a erudita; e a cada 

momento, um tipo social faz-se seu portador legítimo, ou representativo 

(DUTRA, 2004, p.94).    

 Neste processo, as especificidades das cozinhas regionais tornam-se emblemas 

da riqueza de uma identidade nacional, um processo que destaca alimentos particulares, 

modos de fazer e atores sociais – o que acontece com a cultura negra dos dois países, 

como veremos. 

No caso de países de passado colonial, como visto por Carlos Alberto Dória 

(2009), a tendência de unificação de identidades é bastante incomum a princípio. Em 

realidade, as elites desses grupos societários procuravam se distinguir das populações 

nativas, optando pela aproximação aos costumes das sociedades de origem europeia. 

Para o autor, o esforço se constitui em um contexto de dualidade cultural, notadamente 

a partir do monopólio do letramento pelas elites. “Assim, índios, negros e europeus 

raramente foram reunidos sob os mesmos signos. Religião de ‘negro’, cozinha de 

‘bugre’, eram modos de falar que expressavam a exclusão” (op.cit., p.17).  

Esta tendência enfrenta transformações de maneira destacada a partir do século 

XX no Brasil, com o advento do movimento Modernista, marcado pelo empenho de 

definição de uma identidade nacional brasileira. Para o espaço limitado de um artigo, 

optamos por privilegiar a narrativa contida na obra de Gilberto Freyre (FREYRE, 1967, 

2000, 2007), responsável por destacar o papel da alimentação na identidade nacional 

brasileira e contribuir de modo destacado para o estereótipo da mãe preta. 

 Freyre, dedicado em construir uma identidade e cultura autenticamente 

brasileiras, promovia a valorização e o resgate de manifestações culturais consideradas 

populares, além de chamar a atenção para as diferenciações culturais regionais. Em 

“Manifesto Regionalista”, o autor defende a preservação da comida brasileira ameaçada 

à época, com destaque à nordestina:  



  

Não é só o arroz doce: todos os pratos tradicionais e regionais do Nordeste 

estão sob a ameaça de desaparecer, vencidos pelos estrangeiros e pelos do 

Rio [...] Toda essa tradição está em declínio ou, pelo menos, em crise, no 

Nordeste. E uma cozinha em crise significa uma civilização inteira em 

perigo: o perigo de descaracterizar-se (FREYRE, 1967, p.55).  

Este trecho denota a centralidade dos hábitos alimentares para a manutenção de 

uma identidade nacional e regional, que ele identifica como ameaçadas pela influência 

estrangeira e do Rio – o estado próspero e moderno, à época. O Nordeste tradicional é o 

repositório de identidade brasileira mais comumente descrito na obra de Gilberto 

Freyre, e, como vimos na sessão anterior, seu tom nostálgico marca a defesa das 

características deste lugar. É neste exercício que o autor irá destacar o protagonismo das 

mãos africanas na cozinha de épocas coloniais, que será definido como característica 

essencial para a cozinha brasileira: 

Dentro da extrema especialização de escravos no serviço doméstico das 

casas-grandes, reservaram-se sempre dois, às vezes três indivíduos, aos 

trabalhos de cozinha. De ordinário, grandes pretalhonas; às vezes negros 

incapazes de serviço bruto, mas sem rival no preparo de quitutes e doces.  

[...] Foram estes, os grandes mestres da cozinha colonial; continuaram a ser 

os da moderna cozinha brasileira (FREYRE, 2000, p.542). 

Torna-se evidente, então, na narrativa do autor, a centralidade da mulher negra 

escravizada nas elaborações culinárias em âmbito doméstico em tempos coloniais, uma 

maestria que Freyre acredita resistir até sua época. Este destaque se combina a 

construção da mãe preta em outras passagens do autor, como na seguinte:  

 [...]trazemos quase todos a marca da influência negra. Da escrava ou sinhana 

que nos embalou. Que nos deu de mamar. Que nos deu de comer, ela própria 

amolengando na mão o bolão de comida. Da negra velha que nos contou as 

primeiras histórias de bicho e de mal assombrado. (op.cit., p.343). 

Em outra obra, o autor menciona que o grupo de quituteiras negras constitui 

propriamente uma maçonaria, que mantém em sigilo as melhores receitas dos quitutes 

verdadeiramente brasileiros, decorrendo daí que é preciso sensibilizá-las para a 

popularização do saber, de modo que este não se perca – é um conhecimento de 

patrimônio do Brasil (FREYRE, 1967). A exaltação que o autor faz a Bahia reitera a 

importância da figura da mãe preta: 

Demorando-me em Salvador pude conhecer com todo o vagar [...] a arte do 

trajo das negras quituteiras e a decoração dos seus bolos e tabuleiros como 

certos encantos mais íntimos da cozinha e da doçaria baiana que escapam aos 

simples turistas. Certos gostos mais finos da velha cozinha das casas-grandes 

que fez dos fornos, dos fogões e dos tabuleiros de bolo da Bahia seu último e 

Deus queira que invencível reduto [...] Duas expressões de civilização 



  

patriarcal que lá se sentem hoje como em nenhuma outra parte do Brasil [...] 

Os pratos mais saborosos da cozinha brasileira em lugar nenhum se preparam 

tão bem com nas velhas casas de Salvador e do Recôncavo (FREYRE, 2000, 

p.43). 

 É importante observar que existe um paralelo provável entre a mãe preta e a 

mammy no processo de composição da própria obra de Freyre, uma vez que, em viagem 

ao sul dos Estados Unidos, o estudioso identificava as possíveis semelhanças da região 

com a região Nordeste do Brasil (GARCIA, 2006).  

 No contexto estadunidense, a mammy, e sua ligação com tarefas domésticas de 

cuidado, incluindo a culinária, é um estereótipo mais antigo no imaginário popular 

(WALLACE-SANDERS, 2008). Alguns registros literários da imagem da mammy, 

como em contos e autobiografias, podem ser encontrados no período que antecede a 

Guerra de Secessão, na década de 1860, mas sua imagem se consolida de maneira 

destacada no período após a guerra, como parte do movimento literário e intelectual da 

causa perdida da Confederação. O movimento da lost cause of the confederacy tratou-se 

inicialmente de uma corrente literária criada com o objetivo de elevar a auto-estima dos 

habitantes de estados do sul dos Estados Unidos após a derrota na Guerra Civil, 

enaltecendo características do “Velho sul” antes da guerra17. Este movimento se 

caracterizou, entre outros aspectos, por minimizar o papel importante da escravidão para 

o conflito, ao defender que a escravidão era um sistema mais benevolente do que se 

afirmava e que o conjunto de leis Jim Crow era uma solução apropriada para tratar da 

tensão racial.  

A figura da mammy, amorosa e dedicada à sua família branca, torna-se um dos 

símbolos destacados por este movimento, como um potencial emblema de reconciliação 

com o passado escravista. É assim que, durante as últimas décadas do século XIX e 

início do século XX, ela se torna personagem em diversos filmes, canções e musicais, 

sendo glorificada como imagem de um saudoso passado (RONCADOR, 2008). A 

imagem da mammy torna-se propriamente a imagem da mulher negra na sociedade 

americana, e o estereótipo se tornou peça central para o debate das relações raciais nos 

Estados Unidos, passando a integrar uma das faces da identidade nacional (WALLACE-

SANDERS, 2008).  

                                                           
17 Para mais detalhes, consultar: https://en.wikipedia.org/wiki/Lost_Cause_of_the_Confederacy. Acesso 

em 21/08/2016. 



  

Inicialmente, a mammy tem uma conexão com todas as tarefas domésticas, e, em 

virtude desta relação, passa a ser utilizada como imagem para o marketing de produtos 

de limpeza e da indústria de alimentos. Mas costuma ser mais lembrada por seu cuidado 

com as crianças, como sua ama de leite e babá, especialmente considerando a 

potencialidade dos laços de afeto que se estabelecem nessa relação que podem ser 

ressignificados pela narrativa de enaltecimento do velho sul. No entanto, na última 

década do século XIX, surge o que podemos chamar de um sub-estereótipo da mammy, 

destacando suas habilidades culinárias: Aunt Jemima (ou tia Jemima). O uso do termo 

Aunt Jemima é, atualmente, também utilizado para designar a mammy, mas foi 

inicialmente criado como um símbolo de marketing de produtos da indústria de 

alimentos. Vale observar que sua permanência como marca comercial até os dias atuais 

atesta a importância de sua imagem na cultura popular estadunidense. Trataremos sobre 

este estereótipo de modo mais detido na seção a seguir.  

3 – A mãe preta “Tia Nastácia” e a mammy “Aunt Jemima” 

Como observamos na seção anterior, os estereótipos da mammy e da mãe preta 

tem trajetórias bastante diferentes nos dois países, apesar de algumas características 

comuns. Estes processos tem impacto sobre o conteúdo dos dois estereótipos nas 

narrativas da cultura popular, e é sobre este aspecto que nos debruçaremos nesta seção, 

de modo a ilustrar o que discutimos até agora. Para tanto, mobilizaremos a personagem 

da Tia Nastácia, no contexto brasileiro, e a Aunt Jemima, no contexto americano. 

3.1 – Tia Nastácia 

Em estudo sobre a construção da figura da mãe preta no Brasil no início do século XX, 

Rafaela Deiab demonstra que a “negra velha cozinhadeira e agregada da família” é um 

dos gêneros da mãe preta construídos pela literatura no pós-abolição (DEIAB, 2006). É 

comum que estas mulheres negras sejam contadoras de histórias do folclore nacional, 

além de exímias cozinheiras de quitutes que serão identificados como brasileiros, o que 

faz delas importantes representantes da cultura popular. Após a abolição da escravatura, 

permanecem no seio da família branca por lealdade e afeto, e são descritas como 

reminiscências de um Brasil antigo e colonial – portanto, emblemas importantes no 

processo de defesa de uma cultura brasileira autêntica por parte do movimento 

modernista.  



  

Optamos por nos debruçar sobre a personagem da série “Sítio do Picapau 

Amarelo”, de Monteiro Lobato, Tia Nastácia, por identificar similaridades com a 

imagem da mammy, e considerando a ampla assimilação dos símbolos da obra na 

sociedade brasileira. Em entrevista, o autor explica que a personagem é baseada em uma 

ama de leite do filho do autor que, além de negra muito boa e resmunguenta, era 

também boa quituteira (LOBATO, 1957) – esta conexão familiar lhe garantiria 

legitimidade e realidade. 

Tia Nastácia é mencionada pela primeira vez entre os moradores do sítio da 

senhora branca Dona Benta: “Tia Nastácia, negra de estimação que carregou Lúcia em 

pequena” (LOBATO, 1936). O uso do termo “de estimação” já inicia o sentido ambíguo 

da humanidade da personagem negra. Ao passo em que indica estima e lealdade de sua 

parte, é também utilizado mais comumente para designar a relação entre humanos e 

animais. Este trecho também indica que é possível que tia Nastácia tenha sido ama de 

leite de Lúcia, a neta de Dona Benta, e há outros trechos que demonstram que também 

era responsável por outras atividades domésticas da casa, como o cuidado com a casa ou 

a lavagem de roupas, como uma empregada doméstica – embora não seja possível saber 

se tia Nastácia era assalariada (DEIAB, 2006). Conhecida por seu apego a crendices e 

outras religiosidades populares, traço que é recorrentemente ridicularizado pelos 

personagens do livro, Tia Nastácia é íntima dos moradores da casa, o que pode indicar 

que seja realmente uma agregada que é responsável pelas tarefas domésticas da casa.  

No entanto, a atividade mais reconhecida de Tia Nastácia entre os personagens é 

sua habilidade culinária, sendo a cozinha o espaço do sítio em que é mais comum 

encontrá-la (DOS SANTOS; BRITO, 2014). É comum que a personagem, saindo da 

porta da cozinha, surja com um prato de quitutes que serão prontamente consumidos 

sem que dialogue com os personagens, ou que Dona Benta (chamada pela personagem 

de Sinhá) saia da cena para dar ordens à cozinheira. Neste sentido, é emblemático que, 

no único livro voltado para a personagem, destinado a narrar histórias do folclore 

brasileiro através de tia Nastácia, em que tem de enfrentar uma audiência crítica de 

crianças brancas que acham suas histórias toscas como o povo brasileiro, ela deixe o 

protagonismo da história para voltar à cozinha e cuidar do jantar (LOBATO, 2002).  

O comentário de Emília sobre sua criadora é emblemático: “Tia Nastácia é a 

própria ignorância em pessoa que ignora ciências e conteúdos livrescos, mas é 



  

completamente sábia na cozinha, na manipulação e preparo dos alimentos” (DOS 

SANTOS, BRITO, 2014, p.6). O conflito entre cultura popular e erudita transparece em 

trechos como este que, ao passo que definem Tia Nastácia como ignorante, por 

desconhecer conteúdos modernos como a ciência e a cultura escrita sendo analfabeta, 

também a definem como sábia, em virtude de seu conhecimento culinário vasto, sendo 

extremamente diverso seu repertório de receitas. Este conhecimento seria parte de um 

dom da personagem, além de ter a ver com a ancestralidade de mulheres negras que a 

precedem – baseado, então, em uma cultura oral e prática. Vale destacar ainda que a 

descrição detalhada dos pratos feitos por tia Nastácia também representam a construção 

e a defesa de um repertório de pratos nacionais, como o bolo de fubá, os bolinhos de 

chuva, a farofa de torresmo ou a rapadura, tendo este estereótipo de mãe preta como 

emblema da autêntica detentora deste saber culinário tradicional. 

Figura 1 – Ilustração de Tia Nastácia, Narizinho, Pedrinho e Emília, em ilustração de 1995 

 
Fonte: (LOBATO, 2002). 

As ilustrações e os comentários racistas sobre as características fenotípicas da 

personagem também atestam a ambiguidade do afeto e do enaltecimento da sabedoria 

de tia Nastácia. Emília é conhecida por sua língua “afiada” e suas falas são 

representativas de um racismo caricatural, refletido nos diversos comentários 

depreciativos em relação à personagem negra, como referências ao fato de que é uma 

“preta feiosa” ou “negra beiçuda burrona” (LOBATO, 1966). No entanto, ao resumir 

sua relação com tia Nastácia, está clara a ambiguidade de sentimentos envolvidos na 

interação com sua mãe, que não consegue entender porque, apesar de ser tão boa, teve 

de nascer preta: “Eu vivo brigando com ela e tenho-lhe dito muitos desaforos – mas não 

é de coração. Lá por dentro gosto ainda mais dela do que dos seus afamados bolinhos. 



  

Só não compreendo porque Deus faz uma criatura tão boa e prestimosa nascer preta 

como carvão” (op.cit., p.145). 

 Por fim, como último recurso para entender a construção da mãe preta brasileira 

através da figura controversa de tia Nastácia, vale a comparação de sua construção com 

Dona Benta, que também é velha, porém branca e dona da herança da sociedade 

colonial. As duas personagens compartilham, aparentemente, experiência de vida juntas, 

e a proximidade de Tia Nastácia de Dona Benta (a avó) pode ser a explicação para que 

as crianças do sítio a chamem de ‘tia”, não de mãe (DEIAB, 2006). Mas tal 

aproximação, em momento algum, atenua a distância entre elas: Dona Benta é a sinhá, 

emissora da cultura erudita e escrita. Que é responsável inclusive por tutelar a cultura 

popular atrelada à tia Nastácia, fazendo filtros e traduções para seus netos brancos. 

3.2 – Aunt Jemima 

A análise da construção do estereótipo da Aunt Jemima, também um sub-tipo de 

mammy, mas que irá se consolidar na cultura de tal maneira que se confundirá com o 

estereótipo genérico de mammy, ilustra o encadeamento de outros processos no contexto 

estadunidense. 

Sua primeira aparição ocorreu em 1893, como símbolo no rótulo de uma marca 

de mistura pré-pronta para panquecas, lançada em uma grande feira mundial na cidade 

de Chicago (WALLACE-SANDERS, 2008). Nancy Green, uma mulher negra de meia 

idade escravizada, trabalhava como empregada doméstica na cidade e foi escolhida para 

vender o produto. Green atuava como cozinheira e apresentadora na feira, e parte de seu 

trabalho incluía contar histórias romantizadas de sua infância como escrava na 

plantation – que eram escritas por um homem branco que era representante comercial. 

Wallace-Sanders observa de que modo a representação de um ideário mítico da 

plantation e de aspectos benignos da escravidão era fundamental para este momento 

histórico nos Estados Unidos. A “amnésia” gerada por esta narrativa permitiu o 

desenvolvimento de uma confiança necessária para acreditar em um futuro próspero, 

que se reestabelecia após a Guerra Civil – ainda que à custa dos afro-americanos. 

An african american woman, pretending to be a slave, was pivotal to 

trademark’s commercial achievement in 1893. It’s success revolved around 

the fantasy of returning a black woman to a sanitized version of slavery. The 

aunt Jemima character involved a regression of race relations, and her 



  

character helped usher in a prominent resurgence of the ‘happy slave’ 

mithology of the antebellum South” (op.cit., p.61). 

É assim que a imagem de Aunt Jemima estava intricada ao estereótipo 

romantizado da mammy, destacada por uma mitologia construída pela narrativa da causa 

perdida da Confederação, como vimos na seção anterior. Aunt Jemima é o exemplo de 

um marketing sofisticado, com o uso dos termos saudosistas “Old South” e “old time” 

no momento de reconstrução da auto-estima do sul, mas que tem impacto sobre a 

escolha de consumidores de todo país. Isto porque a mammy se tornou sinônimo de um 

lar bem cuidado e hospitaleiro, cuja imagem foi tão bem cultivada na narrativa 

americana que passou a ser aceita também pelo Norte. A utilização de sua imagem no 

rótulo de uma mistura pronta para panquecas confere legitimidade para a propaganda de 

que seu conteúdo é resultado de um saber culinário ancestral, que pode ser resultado de 

uma receita secreta do sul, de antes da Guerra Civil – que apenas a mammy poderia ter 

conhecimento. Para uma sociedade de consumo que estava em formação, produtos 

como esse fazem parte da construção de um padrão de “sonho americano para a família 

americana”: o produto industrializado, moderno e prático criado e vendido pelo símbolo 

maior da cozinha caseira. 

Similar advertisements in domestic magazines encouraged women to believe 

that certain products would give them access to a special konwledge, a 

domestic wisdom that transformed ordinary women into exceptional 

housewives [...] transformed Aunt Jemima on the ideal of southern breakfast, 

an image the public accepted because she reminded people of the Southern 

mammy (op.cit., p.68). 

Wallace-Sanders demonstra que, apesar da Aunt Jemima ser um dos produtos 

mais conhecidos, parte do marketing da indústria alimentar estadunidense se desenvolve 

sobre estereótipos da idealização do sul, o que atesta a potencialidade desta relação. A 

autora demonstra que a força deste personagem da mídia comercial é tamanha que é 

capaz de bloquear outras representações da mulher afro-americana. As análises das 

feministas negras Collins (2008) e hooks (1999), por exemplo, mencionam Aunt 

Jemima no rol dos estereótipos sexistas e racistas que mulheres afro-americanas têm de 

enfrentar.  

A existência dos produtos há mais de um século também atesta sua popularidade 

e, apesar dos diversos protestos do movimento negro ao longo de todo este período, a 

personagem do rótulo sofreu apenas pequenas alterações, como é possível ver nas 

imagens abaixo.  



  

Figura 1, 2, 3 e 4 – Aunt Jemima em 1894, 1915, 1926 e 1989, respectivamente  

    
Fonte: http://www.usatoday.com/story/money/business/2014/10/06/aunt-jemima-lawsuit/16799923/ (2014). 

4. Mãe preta e mammy – sobre os estereótipos da diáspora negra 

A análise da imagem da mãe preta e da mammy é, em verdade, um estudo sobre 

a construção de estereótipos da experiência de mulheres negras na diáspora. Entre a Tia 

Nastácia da obra de Monteiro Lobato, ainda hoje parte importante da literatura infantil 

brasileira, ou a Aunt Jemima, que ainda estampa os produtos nas prateleiras dos 

supermercados e é propriedade de uma das maiores multinacionais do ramo de 

alimentos do mundo, há diversas convergências, como observamos. Os dois 

estereótipos tem alguns objetivos comuns: o de atenuar a intensidade da exploração das 

mulheres negras na história de Brasil e Estados Unidos e de promovê-los como um 

emblema da experiência positiva da relação entre brancos e negros, em uma atmosfera 

de cuidado e afeto. Como visto por Hill Collins sobre o contexto estadunidense (e que 

também se aplica ao contexto brasileiro):  

Most can understand mammy work’s historical context, one where Black 

women were confined to domestic service, with aunt Jemima created as a 

controlling image designed to hide Black women’s exploitation (COLLINS, 

2008, p.40).  

No entanto, ao passo em que a branquitude busca atenuar o estigma da 

escravidão, a própria existência e continuidade destes estereótipos são emblemas do 

racismo vigente – seu conteúdo atesta este argumento, como observamos na seção 

anterior. 

O argumento de Lélia Gonzalez para defender a ideia de uma amefricanidade 

compartilhada no continente define a experiência do racismo na diáspora:  

Embora pertençamos a diferentes sociedades do continente, sabemos que o 

sistema de dominação é o mesmo em todas elas, ou seja: o racismo, essa 

elaboração fria e extrema do modelo ariano de explicação cuja presença é 

http://www.usatoday.com/story/money/business/2014/10/06/aunt-jemima-lawsuit/16799923/


  

uma constante em todos os níveis de pensamento, assim com parte e parcela 

das mais diferentes instituições dessas sociedades. [...] o racismo estabelece 

uma hierarquia racial e cultural que opõe a ‘superioridade’ branca ocidental à 

‘inferioridade’ negroafricana. A África é o continente ‘obscuro’, sem uma 

história própria (Hegel); por isso, a Razão é branca, enquanto a Emoção é 

negra. Assim, dada a sua ‘natureza sub-humana’, a exploração sócio-

econômica dos amefricanos por todo o continente, é considerada ‘natural’ 

(GONZALEZ, 1988, p.77). 

 Em se tratando de mulheres negras, lembradas por seu afeto e cuidado com as 

famílias, a tônica da emoção é ainda mais destacada.  

 As análises sobre as condições de trabalho das empregadas domésticas 

demonstram que a narrativa contida nestes estereótipos escravistas trabalho sobre a 

formação dos Sindicatos de Empregadas Domésticas no Brasil, Joaze Bernardino 

demonstra como essas profissionais têm de lidar com resquícios desses estereótipos 

escravistas e o mito da democracia racial no Brasil (BERNARDINO-COSTA, 2007). A 

marca da afetividade e da intimidade que está contida nesta narrativa tem profundo 

impacto ainda hoje sobre a luta pela garantia de direitos do trabalho doméstico exercido 

por mulheres negras – muitas vezes, ainda responsáveis pela cozinha doméstica.  

 Ao mesmo tempo, as diferenças residem propriamente em distinções de contexto 

de apropriações sobre escravidão e, tendo a Aunt Jemima como um dos estereótipos, a 

formação de uma sociedade de consumo de maneira mais precoce no contexto 

estadunidense. O impacto do estereótipo de tia Nastácia e da mãe-preta e a narrativa da 

democracia racial tem impacto sobre a vida de mulheres negras brasileiras ainda na 

atualidade, mas este ideário não implicou na afirmação e utilização de uma imagem de 

mãe-preta pela sociedade em geral de maneira tão marcada quanto nos Estados Unidos. 

Isto não significa que ela não faça parte da cultura brasileira, mas o argumento é que 

talvez isso ocorra de modo um pouco mais indireto, o que dificulta, por exemplo, que as 

empregadas domésticas conquistem direitos plenos – e que, mesmo com a legislação, 

tenham ainda de lidar com enfrentamentos em seus locais de trabalho18. A mammy, por 

sua vez, tornou-se um artífice de marketing, e a combinação entre cultura e consumo faz 

dela um estereótipo de grande afirmação e identificação, e menos sutil. 

                                                           
18 É comum que mulheres negras (e também homens) utilizem a frase de impacto: “não voltaremos pra 

cozinha!”, como um símbolo de sua resistência e o impacto da mobilidade social, com a conquista de 

novos direitos, novos papéis e novos espaços no bojo da sociedade brasileira. A mãe-preta é um 

estereótipo muito bem identificado pelo movimento negro, mas esta denominação não costuma ser tão 

utilizada pela sociedade em geral – ainda que a ideologia trazida por esta imagem esteja tão presente na 

cultura brasileira. 



  

 Para finalizar, é importante a reflexão de como os dois estereótipos implicam na 

não-humanidade de mulheres negras e mesmo o reconhecimento de seu papel como 

cozinheiras fundamentais para a cultura dos dois países não implica em protagonismo. 

Toni Tipton-Martin, uma analista de livros de culinária de pessoas negras desde o 

século XIX, demonstra que apesar da figura da Aunt Jemima, as cozinheiras negras 

permanecem invisíveis e sem nome e sua capacidade seria resultado apenas de um dom 

ou virtude.  

The encoded message assumes that black chefs, cooks, and cookbook 

authors--by virtue of their race and gender--are simply born with good 

kitchen instincts; diminishes knowledge, skills and abilities involved in their 

work, and portrays them as passive and ignorant laborer incapable of culinary 

artistry (TIPTON-MARTIN, 2015, p.25). 

 No contexto brasileiro, vale pensar: se a cozinheira enaltecida por ser um 

emblema da cozinha brasileira é tia Nastácia, porque o livro de receitas famoso é da 

Dona Benta? Sendo a primeira edição de 1940, fica a dúvida se realmente Monteiro 

Lobato acreditava que as mães-pretas como tia Nastácia eram realmente as detentoras 

profissionais do saber culinário nacional. É evidente que não podemos dar continuidade 

a esta discussão sobre a limitação do papel profissional destas mulheres, mas fica a 

reflexão: o enaltecimento de suas habilidades é realmente limitado pelo racismo e os 

resquícios da colonialidade. 

5 – A título de conclusão 

Observar o processo histórico de construção dos estereótipos permite perceber 

como ocorre a transição de tratamento das mulheres negras nos dois países colonizados. 

A perspectiva higienista que marca o século XIX contém representações racistas 

extremamente negativas sobre a mulher negra escrava, sendo ela uma ama de leite 

possivelmente infecciosa para as crianças ou corruptora moral, além de cozinheira de 

hábitos e pratos questionáveis. Com o advento da narrativa modernista da democracia 

racial ou o resgate proposto pela causa perdida da Confederação, esta mulher torna-se 

um emblema (até mesmo lucrativo) de um passado de afeto e hospitalidade, passando a 

ser uma imagem nostálgica sobre um passado aristocrático e colonial. Em qualquer uma 

das situações, falta uma característica central ao ser humano que não é estendida a 

mulher negra: a subjetividade. E, ainda hoje, romper com o lugar dado pela narrativa 



  

colonial é uma batalha ainda sendo travada, seja no campo profissional da culinária ou 

na vida cotidiana. 

Referências bibliográficas 

BERNARDINO-COSTA, J. Sindicatos das trabalhadoras domésticas: teorias da 

descolonização e saberes subalternos. Tese—Brasília, DF: Universidade de Brasília, 

mar. 2007. 

CARNEIRO, A. S. A construção do outro como não ser como fundamento do ser. 

Tese—São Paulo: Universidade de São Paulo, 2005. 

COLLINS, P. H. Black Feminist Thought: Knowledge, Consciousness, and the 

Politics of Empowerment. 1 edition ed. [s.l.] Routledge, 2008.  

DEIAB, R. DE A. A mãe preta na literatura brasileira: a ambiguidade como 

construção social (1880-1950). Dissertação (mestrado)—São Paulo: Universidade de 

São Paulo, ago. 2006. 

DÓRIA, C. A. A formação da culinária brasileira. São Paulo: Publifolha, 2009.  

DOS SANTOS, S. DE A.; BRITO, J. P. S. Se uma boneca de pano é gente, Tia 

Nastácia é o que? . In: SEMINÁRIO INTERNACIONAL ACOLHENDO AS 

LÍNGUAS AFRICANAS. Salvador, Bahia: UNEB, 26 set. 2014 

DUTRA, R. C. DE A. Nação, região, cidadania: a construção das cozinhas regionais no 

projeto Nacional Brasileiro. Campos, v. 5, n. 1, p. 93–110, 2004.  

FREYRE, G. Manifesto Regionalista. 4a ed. Recife: Instituto João Nabuco de Pesquisa 

Social, 1967.  

FREYRE, G. Casa Grande & Senzala. 39. ed. Rio de Janeiro: Record, 2000.  

FREYRE, G. Açúcar: em torno da etnografia, da história e da sociologia do doce no 

Nordeste canavieiro do Brasil. 5. ed. São Paulo: Global, 2007.  

GARCIA, A. Gilberto Freyre: um vitoriano dos trópicos. Estudos Avançados, 58. v. 

20, p. 316–322, dez. 2006.  

GIACOMINI, S. M. Mulher e escrava - uma introdução histórica ao estudo da 

mulher negra no Brasil. 1. ed. Curitiba: Appris, 2012.  

GONZALEZ, L. Racismo e Sexismo na Cultura Brasileira. Revista Ciências Sociais 

Hoje, Anpocs. p. 223–244, 1984.  

GONZALEZ, L. A categoria político cultural de amefricanidade. Tempo Brasileiro, v. 

92–93, p. 69–82, 1988.  



  

HALL, S. A identidade cultural na pós-modernidade. 11. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 

2006.  

HOOKS,  BELL. Ain’t I a Woman: Black Women and Feminism. 59867th edition 

ed. Boston, Mass.: South End Press, 1999.  

LOBATO, M. Reinações de Narizinho. São Paulo: Círculo do Livro, 1936.  

LOBATO, M. Prefácios e entrevistas. São Paulo: Brasiliense, 1957.  

LOBATO, M. Memórias da Emília. 20. ed. São Paulo: Brasiliense, 1966.  

LOBATO, M. Histórias de Tia Nastácia. 32. ed. São Paulo: Brasiliense, 2002.  

RONCADOR, S. O mito da mãe preta no imaginário literário de raça e mestiçagem 

cultural. Estudos de Literatura Brasileira Contemporânea, v. 31, p. 129–152, 2008.  

TIPTON-MARTIN, T. The Jemima Code: two centuries of African American 

Cookbooks. [s.l.] University of Texas Press, 2015.  

WALLACE-SANDERS, K. Mammy - a century of race, gender and southern 

memory. 1. ed. Ann Arbor, MI: University of Michigan Press, 2008.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

I Jornada de Estudos Negros da Universidade de Brasília 

03 e 04 de novembro de 2016 - Instituto de Ciências Sociais da UnB 
 

 

O TEMPO E SEU CARÁTER RELACIONAL 

ENSAIO DE UM APRENDIZADO COM UM PRETO VELHO19 

 

Guilherme Dantas Nogueira20 

 

Resumo: Este ensaio debate o tempo como categoria, comparando sua configuração 

moderna com a afrorreligiosa. A modernidade, escorada em seu ideário progressista e 

em sua intrínseca crença de superioridade como arranjo social, apaga o passado para 

falar do futuro e entende que a história se constrói do zero, com ações no presente. Esta 

forma de ver o tempo difere em muito da compreensão tradicional centro-africana, ou – 

revisitada no Brasil da colonialidade – afro-ameríndio-religiosa. É isso que nos ensina 

Pai Guiné de Aruanda, preto-velho da Umbanda, versado no culto aos inquices congo-

angolanos e figura central na chegada do Candomblé Angola às Minas Gerais (Brasil). 

O tempo, conforme explica, é uma relação inexorável entre passado, presente e futuro, 

que, cultuado como a divindade Ktembu, representa o mundo. A perda desta 

compreensão pela modernidade está na raiz de seu desequilíbrio e de todo o sofrimento 

que enseja. 

Palavras-chave: Tempo, Candomblé, Ktembu. 

 

 

 

 

                                                           
19 O presente trabalho foi realizado com apoio do CNPq, Conselho Nacional de Desenvolvimento 

Científico e Tecnológico - Brasil. Texto versa sobre questões em pesquisa pelo autor como parte de sua 

tese de doutorado, orientada pela profa. Dra. Tânia Mara Campos de Almeida. 



  

Apresentação 

A colonial modernidade, escorada em seu ideário progressista e em sua 

intrínseca crença de superioridade como arranjo social, apaga o passado para falar do 

futuro e entende que a história se constrói do zero, com ações no presente. Com efeito, 

esta compreensão pode tanto ser encontrada na bibliografia das Ciências Humanas que 

busca debater o tempo, quanto mesmo em jargões populares, como “esqueçamos o 

passado e foquemos no futuro”, ou ainda, “neste momento estamos fazendo história”. 

Na Sociologia encontramos inúmeros trabalhos – sobretudo dos clássicos – que 

trazem uma compreensão evolutiva do tempo, em que uma reta temporal linear pode ser 

traçada e, a partir de qualquer ponto desta, pode-se contar a história desde então ao 

futuro. Esta é, com efeito, a compreensão da história nacionalizada, ou seja, do Estado-

nação, que homogeneíza culturas, sentimentos, percepções e noções de tempo sob uma 

unificada, ascética, ordenada e progressiva história geral. Nesta, a “temporalidade 

corresponde ao domínio político (e não ao físico, nem ao mecânico, nem ao 

psicológico)” (RUFER, 2010, p. 13). Trata-se da mesma compreensão de que mormente 

se vale a Historiografia, sempre capaz de narrar as minúcias registradas com palavras 

escritas de um determinado evento passado e, a partir deste, indicar mudanças que 

seguiram no mundo, sem se aprofundar, todavia, em reflexões e/ou em relações causais 

entre eventos da história descrita (SARAIVA, 2016; RUFER, 2010). 

Há nesta Historiografia colonial/moderna uma forma de ver o tempo que se 

difere em muito da compreensão tradicional centro-africana, ou – revisitada no Brasil da 

colonialidade – afro-ameríndio-religiosa21. É isso que nos22 ensina Pai Guiné de 

Aruanda, preto velho da Umbanda, versado no culto aos inquices congo-angolanos e 

figura central na chegada do Candomblé Angola às Minas Gerais. O tempo, conforme 

                                                                                                                                                                          
20 Doutorando em Sociologia pela Universidade de Brasília. Membro do Calundu - Grupo de Estudos 

sobre Religiões Afro-Brasileiras, vinculado ao Departamento de Sociologia da mesma universidade. e-

mail: guidantasnog@gmail.com. 
21 Religiões afro-brasileiras são, de modo mais exato, afro-ameríndias. Isto, pois embora a matriz 

religiosa – o culto a inquices, orixás e voduns – possa ser africana, foi no Brasil colônia, em contato e 

sincretizando-se com religiões indígenas e em alguma medida com o próprio cristianismo português, que 

se estruturaram e tomaram as suas formas atuais (SILVEIRA, 2006). 
22 Utilizo ao longo deste texto tanto pronomes relativos à primeira pessoa do singular quanto à do plural. 

Isso, pois ainda que o texto seja por mim escrito como um único autor, os ensinamentos de Pai Guiné de 

Aruanda não me foram confiados individualmente, mas sim como membro de um coletivo maior, que é a 

comunidade do terreiro Nzo Kuna Nkosi. Muitas das informações que temos sobre ele fazem parte do 

conhecimento coletivo da comunidade e tradição oral do terreiro. Igualmente, não o entrevistei sozinho 

para aprender sobre o tempo relacional, portanto, o ensinamento não foi passado apenas a mim. 

mailto:guidantasnog@gmail.com


  

explica, é uma relação inexorável entre passado, presente e futuro, que, cultuado como a 

divindade Ktembu, “representa o mundo”. 

Tal ensinamento nos foi passado em conversa pelo próprio Pai Guiné. Para com 

ele aprendermos, foi necessário que o invocássemos com a ajuda de um médium que o 

incorpora, o sacerdote Tateto N’panji – meu pai de santo e avô biológico – no terreiro 

de Candomblé e Umbanda Nzo Kuna Nkos’i, de Belo Horizonte. Casa de antepassados 

e divindades ancestrais que dão sentido à compreensão de mundo afrorreligiosa, o 

terreiro é um local que resiste à modernidade e, mesmo localizado em uma região 

urbana, permite-nos presenciar e vivenciar outras perspectivas acerca de nossa própria 

existência. Pai Guiné de Aruanda é o mentor espiritual do Nzo Kuna Nkos’i e toda a sua 

comunidade, da qual fazemos parte – ao lado do ofício de pesquisador em Sociologia, é 

o de candomblecista o meu lugar de fala. Conversamos com o preto velho na manhã de 

uma quinta-feira de setembro de 2016, em que nos encontrávamos reunidos além de 

mim mesmo e Tateto N’panji, o ogan Tata Kis’ange – filho biológico de Tateto N’panji 

e meu pai biológico. Como outrora faziam os africanos em África, foi com o sábio 

antepassado de nossa família que – auxiliados pela incorporação mediúnica – sentamos 

para aprender. 

O ensinamento de Pai Guiné é sofisticado e não pode aqui ser resumido em um 

parágrafo. Além disso, traz em si diversas nuances que podem ser debatidas 

sociologicamente. Esta é, no limite, a motivação deste texto. O objetivo aqui posto é, 

portanto, apresentar esta noção afro-ameríndio-religiosa, que chamarei de tempo 

relacional. Como forma de argumentação, apresento uma breve comparação com uma 

visão sobre sua contraparte moderna. 

Para seguir com esta digressão, cabe antes precisar o caráter ensaístico deste 

artigo. O mesmo decorre do fato de que a categoria tempo relacional ainda está sendo 

investigada, e receberá em novo texto um debate mais completo do que as linhas aqui 

esboçadas. Tal paper está sendo escrito e se beneficiará, além do conteúdo já reunido 

neste ensaio e de um maior aprofundamento teórico, hora em produção, dos aportes 

recolhidos ao longo da apresentação deste trabalho na I Jornada de Estudos Negros da 

Universidade de Brasília – que justificam a publicação deste ensaio em seus anais. 

O tempo relacional, como buscarei demonstrar, é um conceito com forma e 

conteúdo próprios. Todavia, sua melhor explicação não prescinde da compreensão de 



  

quem é a pessoa que o explanou. Em outros termos, é mais fácil compreender o tempo 

relacional sabendo-se quem é o preto velho Pai Guiné de Aruanda. 

Conforme o cientista social Sulivan Barros (2010, p. 21), “os pretos-velhos são 

as ‘entidades’ mais carismáticas que povoam os terreiros de Umbanda, são 

reconhecidos nacionalmente como espíritos de ex-escravos africanos nos anos de 

escravatura e, sobretudo, após a abolição”. Tratam-se, portanto, de pessoas que viveram 

no Brasil do século XVI a XIX sob a condição da escravidão e que, em muitos casos, 

morreram livres. Voltam aos terreiros agora, com a ajuda das/os médiuns que as/os 

incorporam (que chamam de “cavalos”), para trazer ajuda espiritual variada, cura (via 

medicina tradicional afrorreligiosa), conselhos e conhecimentos acumulados durante 

sua(s) vida(s) como encarnadas/os23 e desencarnadas/os, que são válidos para a vida de 

outras pessoas. Como um coletivo arquetípico de pessoas representam, mais adiante, 

muito mais do que os indivíduos/personalidades que tiveram vidas no passado e que – a 

exemplo de Pai Guiné de Aruanda – podem ser nomeadas/os (possuem nomes 

próprios). Representam todo um povo, ou todo o povo africano e afro-brasileiro 

escravizado no Brasil, e são portadoras/es privilegiadas/os de sua história e 

ancestralidade. 

Como membro deste coletivo, Pai Guiné de Aruanda pode ser visto como uma 

entidade atípica. Isto, pois nunca viveu no Brasil como escravo. Pelo contrário, adquiriu 

a identidade de Pai Guiné de Aruanda há cerca de 500 anos, quando esteve encarnado 

na África Central, mais especificamente na região da Guiné (daí seu nome). Sendo 

assim, é uma entidade extremamente antiga, com capacidade ímpar de dar conselhos e 

ensinamentos, e assim vista na Umbanda praticada em Belo Horizonte. Justamente por 

seu conhecimento africano tradicional é, ainda, versado nos cultos aos inquices, as 

divindades centro-africanas reverenciadas no Brasil, sobretudo, nos Candomblés da 

nação Angola. Com efeito, Pai Guiné transcende as divisões que existem entre 

diferentes religiões afro-brasileiras e, mesmo sendo uma entidade da Umbanda, tem voz 

                                                           
23 A crença na reencarnação e, com isso, na vivência de múltiplas vidas por um mesmo ser espiritual é 

central para as religiões afro-brasileiras. Bem como, só é possível entender o trabalho de um preto velho 

como ser desencarnado a partir da crença de que o mesmo, como espírito, mantém a habilidade de se 

encarnar novamente, por algumas horas, no corpo de seus cavalos. 



  

no Candomblé do Nzo Kuna Nkos’i, cuja comunidade começou a praticá-lo, 

efetivamente, por ordem sua24. 

Foi pela envergadura de seu conhecimento que nos reunimos com Pai Guiné de 

Aruanda para aprendermos sobre o tempo. Tendo os ensinamentos aqui reproduzidos 

sido passados por ele, organizei os itens da sequência deste ensaio respeitando a ordem 

de sua fala, ainda que a reproduza nas minhas próprias palavras, para que o texto escrito 

não perca coerência. Demarco aqui, todavia, que ensinamento dentro de terreiro, sobre 

filosofia ou afazeres domésticos, sobre o passado ou o presente, ou qualquer outro, é 

sempre aprendido e reproduzido via diálogo e oralidade, sendo a palavra escrita 

irrelevante, ainda que hegemônica porta afora. No que tange ao estudo dos fatos do 

passar do tempo, o historiador e filósofo Luís Augusto Saraiva (2016) indica que tal 

proceder é próprio da africanidade, mas não possui valor de evidência histórica para a 

colonial modernidade. Esta perde, todavia, ainda conforme o mesmo autor, a 

possibilidade de entender as nuances e contornos da história contada, que não podem 

ser positivados ou documentados – ou que são opcionalmente/politicamente esquecidos, 

cabe acrescentar – e jamais será completa.  

 

A dinâmica do tempo relacional e as relações que dão sentido à vida 

 

Conforme Pai Guiné de Aruanda, o tempo não volta e segue para frente. Nesta 

compreensão afrorreligiosa não é visto como circular, em alusão à ideia de que tudo que 

existe no presente é uma repetição, mesmo que atualizada, daquilo que já existiu no 

passado. Mas tampouco deve ser entendido como linear, ou seja, como a linha de tempo 

historiográfica, formada de eventos inéditos e sequenciais, com pouca ou nenhuma 

relação com o passado. Pelo contrário, a base do tempo relacional é a ideia de que tudo 

                                                           
24 Uma exposição mais pormenorizada deste processo poderá ser encontrada no livro O Moxicongo nas 

Minas Gerais, de autoria de Tateto N’panji, atualmente no prelo, com publicação prevista para o início de 

2017. De qualquer forma, cabe aqui dizer que o fato não é incomum no Sudeste brasileiro. Vários 

terreiros de Candomblé antigos foram fundados por umbandistas que, por razões variadas, aderiram 

àquela religião. Igualmente, as duas religiões coexistem em inúmeros terreiros sudestinos (brasilienses 

idem), sendo fato raro encontrar algum terreiro de Candomblé que não realize por vezes rituais de 

Umbanda. Esta imbricação encontra, ainda, lastro histórico. Calundus Coloniais angoleiros dos séculos 

XVI a XVIII já realizavam no Brasil rituais para divindades (inquices) e antepassados (caboclas/os e 

outros), no que veio a ser o germe do nascimento da Umbanda contemporânea e do Candomblé Angola 

(SILVEIRA, 2006). 



  

que existe no presente tem forte relação com algo que já existiu no passado – não há 

acaso ou coincidências – e, portanto, o futuro não se constrói sem se considerar o que se 

passa agora e já se passou antes. Tudo está ligado, inter-relacionado. 

O central nesta compreensão é a ideia de relação. Conforme explica o filósofo 

Wanderson Flor do Nascimento (2016), a noção de mundo afrorreligiosa, encontrada 

em comunidades de terreiro, é regida sobre a noção de uma existência múltipla, comum 

a todo um coletivo de seres humanos e não humanos, sempre relacionados entre si e 

com sua ancestralidade. A integração entre todos se dá pelo fato de não haver 

dualidades ou oposições, como na modernidade. O que impera, portanto, é a lógica da 

unicidade, ou, mais minuciosamente, da sua multiplicidade como um todo integrado. 

Um tempo presente que segue para frente em unidade com seu passado e seu 

futuro carrega em si, intrinsecamente, uma noção mais bem definida pela palavra 

destino. Com efeito, o antropólogo Renato da Silveira (2006) indica que o destino é um 

dos sete elementos que caracterizam os sistemas religiosos tradicionais africanos25. Os 

outros seis são: deus supremo, divindades da terra (inquices/voduns/orixás), espíritos 

locais, antepassados, magia, e o mediador entre todos (mais conhecido no Brasil como 

exú). A antropóloga Clara Flaskman (2016), por sua vez, reitera o peso do destino sobre 

a compreensão de mundo presente nas comunidades de terreiro, enfatizando, mais 

adiante, que este mesmo deixa pouco espaço para a agência humana, que é quase 

inexistente. Isso não implica dizer, cabe acrescentar à observação da autora, que o 

destino de uma pessoa – ou do coletivo/comunidade a que ela se associa, que chega a 

ser todo o universo/multiverso, com tudo que contém – seja irreparável, tal qual a 

palavra escrita que não se pode apagar. Pelo contrário, há sempre a possibilidade da 

negociação tanto com o destino quanto com os outros seis elementos elencados por 

Silveira (2006). Inclusive há a possibilidade de negociação com o mediador exú, que 

também é, por definição, o próprio negociador e que, como bem lembra Saraiva (2016), 

segue em todas as direções e navega por toda a pluralidade existencial. Os limites do 

trato serão as relações que existem entre tudo, que não podem ser ignoradas ou 

desfeitas. 

                                                           
25 Há aqui uma generalização, posto que a África é um enorme continente, berço do nascimento humano, 

tendo abrigado inúmeros povos e culturas ao longo de milênios. Os sistemas religiosos tradicionais serão, 

portanto, neste contexto, aqueles de uma África mais contemporânea ao desastre do tráfico negreiro e à 

invasão colonial europeia. Ainda assim, a intensidade da percepção/consideração de cada um dos sete 

elementos variará entre diferentes povos e localidades. 



  

Fica claro, retornando ao tempo, que sua caracterização como relacional se 

difere radicalmente da noção de tempo linear, mais própria à modernidade. Acerca 

deste, o crítico de arte Walter Benjamin (1974 apud LÖWY, 2005) nos apresenta em 

sua nona tese sobre o conceito de história o “anjo da história”, com seu olhar que se 

volta ao passado e suas asas abertas contra a “tempestade” de vento que o leva ao 

futuro. Tal “tempestade” é o progresso, tal qual é entendido na modernidade. Esse 

mesmo progresso, por vezes disfarçado de crescimento econômico ou desenvolvimento, 

que traz benefícios e produz riquezas, mas que já não é tão benéfico para todas aquelas 

pessoas que não conseguem acompanhá-lo e jamais desfrutam de suas riquezas. Na 

alegoria benjaminiana, estas pessoas caem mortas aos pés do “anjo”, que lhes mantém 

fixas em seu olhar, mesmo que não possa parar para auxiliá-las. 

Ao interpretar esta alegoria o sociólogo Michael Löwy (2005) chama nossa 

atenção para o fato de que a “tempestade” que sopra para longe o “anjo da história” não 

vem da condenação de locais sombrios, mas do paraíso. Conforme explica, em uma 

leitura religiosa judaico-cristã – útil para se entender Walter Benjamin – esse se trata do 

Jardim do Éden, de onde, segundo esta visão, originou-se a humanidade e do qual foi 

expulsa também, nas figuras de Adão e Eva, por comerem o fruto proibido. Em uma 

leitura profana, explica Löwy (2005, cap. 1, tese IX), o Jardim do Éden seria a 

“sociedade primitiva sem classes”, que seria para Benjamin a origem da humanidade. 

Uma origem comunista, matriarcal, “profundamente democrática e igualitária” (LÖWY, 

2005, cap. 1, tese IX). O progresso a que o anjo de costas se destina é, por 

consequência, o oposto do paraíso: o inferno. Na visão marxiana de Benjamin, este 

pode ser visto como a sociedade capitalista (LÖWY, 2005). 

O progresso que se dirige à sociedade capitalista na alegoria benjaminiana não 

encontra lugar de existência em uma comunidade de terreiro. Não pode existir, pois não 

poderia ignorar os mortos que caem aos pés do “anjo da história” e seguir adiante sem 

eles. Não há adiante que não se relacione com o passado. Este é o maior ensinamento 

por trás da noção de tempo relacional. Nas palavras de Pai Guiné de Aruanda, o tempo 

pode ser representado pelo arco-íris que liga dois pontos. Cada ponto representa um 

momento: passado e futuro, presente e passado, ou presente e futuro. Estes momentos 

estão em locais distintos e, portanto, não se sobrepõem. Mas estão ligados pelo arco de 

cores. Suas pontas jamais se encontram, mas sua leitura só pode ser correta ao se 



  

considerar o todo: pontas e arco de cores. Não há arco-íris sem estes elementos, tal 

como não se trata do tempo se não houver relações. 

Saraiva (2016) nos lembra que, no que tange a Walter Benjamin, o pensador 

apresentou sua nona tese sobre o conceito de história de forma crítica, razão pela qual o 

“anjo da história” segue de costas. Em sua visão marxiana, discordava das 

desigualdades criadas e reproduzidas pelo sistema capitalista. Tal qual o próprio Marx26, 

todavia, não questionava a linearidade do tempo. Mas, em sua visão romântica alemã, 

percebia o caráter não inclusivo do progresso, que deixa para trás, mortos, esquecidos, 

excluídos, todos que derrota em seu caminhar – aqueles mesmos chamados pela 

politóloga Hannah Arendt (1988) de “párias” da história. É por isso que o “anjo da 

história” é triste. Ele chora pelos derrotados. Dicotomicamente, na lógica do tempo 

relacional não há espaços para exclusões. A tudo se inclui, porque tudo se relaciona. 

Ainda no que tange a conceitos de tempo, cabe resgatar uma outra noção, talvez 

mais bem entendida pela ideia de espiral, a que nos traz a atenção o trabalho da cientista 

social Tânia Mara Almeida (2003), influenciada, em grande medida, pelo Cativeiro da 

Besta-Fera do antropólogo Otávio Velho (1987) e pela antropóloga Rita Segato (1991). 

Na imagem apresentada por esses autores, um texto mítico de referência – que para a 

comunidade pesquisada por Almeida (2003) era o texto bíblico – serve como referência 

histórica – ou tornada histórica por diferentes grupos sociais – para a interpretação de 

eventos presentes. Passado e presente, portanto, se aproximam para além da linearidade 

historiográfica e, com isso, o próprio texto se atualiza e ganha novo sentido. Não se 

trata do passado revivido, mas do presente sendo significado pelo passado e o passado 

sendo reinterpretado no presente. 

Esta noção se aproxima daquela do tempo relacional, posto que demonstra a 

ligação entre passado e presente. Não se trata, contudo, da mesma relação, dado que o 

tempo relacional é vivido nos terreiros via oralidade. Pai Guiné de Aruanda, ao se 

assentar em uma sala conosco e nos ensinar sobre o tempo não está apenas nos 

informando do tempo. Está vivendo conosco aquela experiência, que é transformadora 

para nós e para ele também. Trata-se, em outras palavras, de uma personalidade do 

passado, desencarnada – e que por isso mesmo se comunica com a ajuda de seu cavalo – 

                                                           
26 Karl Marx desenvolveu uma teoria sobre o tempo, que é reproduzida em vários de seus trabalhos, à 

exemplo de Para a Crítica à Economia Política (MARX, 1859/1982). Com efeito, sua teoria sobre a 

história embasa todo o sistema teórico marxiano. 



  

mas viva em outra forma. É capaz, assim, de ensinar e aprender também. E sua vida em 

forma desencarnada tem tanto sentido quanto a nossa, encarnada. A temporalidade aqui 

se vive, portanto, via experiência corpórea, coexistência, de um passado demarcado, 

mas existente no presente. Não há a necessidade de se traduzir e atualizar a fala de Pai 

Guiné, pois ele mesmo já faz este trabalho. Não é mais, finalmente, uma pessoa do 

passado. É uma pessoa do presente, que divide este tempo conosco a partir de outra 

forma e condição. 

A relação entre passado e presente se apresenta como um bloco, dinâmico, em 

constante caminhar e em constante coexistir. E este movimento não pode ser captado 

pela palavra escrita. Tampouco pode ser gravado, para futuramente ser rememorado. 

Foi provavelmente por isso, inclusive, que Pai Guiné de Aruanda não me permitiu usar 

um gravador em nossa conversa. “Essas coisas não existiam no tempo de nego-veio”, 

foi o que me disse. “Nego-veio”, todavia, existe no presente e sabe o que é um 

gravador. Não pode ser, portanto, à tecnologia “moderna” que resiste. Não gravar sua 

fala é, assim, deixar espaço para seu dinamismo e para o sentimento que me enseja cada 

vez que falo sobre ela. O diálogo, dessa forma, permanece presente em meus sentidos. 

Ao passo que a língua escrita deste texto caducará, a memória que tenho de nossa 

conversa jamais se perderá, mas se transformará a cada momento em que eu a acessar. 

Isso não seria possível com uma gravação, estática. Tampouco o é com a linguagem 

escrita. O tempo relacional é, assim, antes de tudo, um tempo vivido e sentido, que não 

pode ser enquadrado. Esse tempo exige co-presença. As pessoas devem estar em 

interação para que o tempo se efetive, englobando várias dimensões da experiência 

humana ao mesmo tempo.  

 

O tempo como divindade 

 

“Ktembu representa o mundo”. Assim se referiu Pai Guiné de Aruanda à 

divindade do tempo, quando lhe perguntei o que esta representava. “Representa o 



  

mundo” é uma afirmação sucinta, mas que evoca todo o respeito dos angoleiros27 por 

esta divindade, central ao Candomblé Angola.  

Ktembu é uma divindade congo-angolana que, no Brasil, foi parcialmente 

absorvida também pelo chamado “povo de Ketu”, ou seja, candomblecistas praticantes 

do Candomblé Ketu (SILVEIRA, 2006). Conforme Silveira (2006), foi na Bahia do 

século XIX que o tempo começou a ser cultuado tanto pelos religiosos ali identificados 

como jejes quanto pelos religiosos nagô-iorubanos (povo de Ketu). Trata-se de uma 

história longa, que tem, conforme o mesmo autor, relação inclusive com a celebração do 

carnaval. Segundo explica, o culto ao tempo foi perdido entre os nagô-iorubanos já na 

África, devido a guerras e desagregações de seu povo, mas sobretudo pelo fato de que o 

tempo não era particularmente identificado como uma divindade/orixá. Estava mais 

presente no culto à árvore sagrada, que seria a gameleira branca – que representa a 

própria vida e a fertilidade. No Brasil, todavia, quando da chegada maciça dos 

iorubanos, no século XIX, o tempo já era aqui reverenciado pelas/os calunduzeiras/os 

centro-africanas/os e seus descendentes, que aqui já estavam desde o século XVI. Em 

um ato de solidariedade, central para a resistência dos povos e da religiosidade de 

matriz africana – tornada afro-brasileira nesta parte do planeta – o conhecimento 

necessário ao assentamento do tempo foi compartilhado com o povo de Ketu, a partir do 

que surgiu o orixá Iroko.  

Em nossa comunidade de terreiro, em Belo Horizonte, Ktembu está assentado 

junto a um cajuzeiro, que é, em nossa tradição, sua árvore sagrada. No alto, acima da 

copa da árvore, tremula uma bandeira branca, conhecida no Candomblé como a 

bandeira de tempo. Perguntei a Pai Guiné de Aruanda seu significado na África, 

adiantando-me a lhe explicar que desde sempre eu havia aprendido que a bandeira 

branca, ao tremular com o vento, indicava a direção que povos nômades da África 

Central deveriam seguir ao mudarem de lugar. Ao ouvir esta explanação Pai Guiné me 

disse que “toda lenda tem um fundo de verdade”, mas que o verdadeiro sentido da 

bandeira branca é, ao tremular, espalhar as energias negativas que existem em um dado 

lugar, trazendo pureza, portanto. Trata-se da mesma função que tem a bandeira nos 

                                                           
27 Angoleiros são, no Brasil, os iniciados nas religiões afro-brasileiras identificadas com as tradições de 

matriz centro-africana, trazidas ao Brasil por africanos escravizados originários mormente dos atuais 

Congo, Angola e Moçambique. Ou seja, aquelas tradições que cultuam como divindades superiores ao 

deus supremo Nzambi e aos inquices congo-angolanos como divindades da terra. 



  

Candomblés Angola brasileiros, embora por aqui, em suas palavras, “também 

representa a paz”. 

Tempo, pureza, vida, paz, limpeza energética, todo o mundo e a própria 

existência. Estas palavras parecem reunir o significado central de Ktembu para as/os 

angoleiras/os e dar sentido ontológico à sua crença. Ktembu é um inquice indefectível 

no panteão de divindades do Candomblé Angola. Conforme Pai Guiné de Aruanda, “o 

homem só consegue caminhar se conhece o tempo”. E isso acrescenta uma explicação, 

em sua visão, para o desastre humanitário da colonial modernidade, que anseia e aponta 

sempre para o futuro, mas não foi capaz de entender o todo que o tempo representa. Que 

sob a bandeira do progresso – que só pode ser trazido pelo futuro – ignora o tempo 

presente e apaga o passado. Nas palavras de Pai Guiné, o ser humano “sabe de onde 

veio, não para onde vai”. São o passado e o presente, portanto, nesta visão, que se 

sobrepõem ao futuro. Não o contrário, como na colonial modernidade. 

A explicação sobre o sentido de Ktembu é bastante próxima àquela ensejada 

pelo conceito de tempo apresentado pelo filósofo queniano John Mbiti (1990, p.23), que 

diz que para os africanos “o tempo não é mais que uma sucessão dos acontecimentos 

que ocorreram, que estão sucedendo agora e os que inevitavelmente ou imediatamente 

ocorrerão”. Nesta perspectiva, segundo o mesmo autor, o que não aconteceu ou não tem 

probabilidade de acontecer cai na categoria “não-tempo”. 

Mbiti (1990) não menciona a divindade Ktembu em sua explicação, ou outra que 

se assemelhe, mas expressa que na compreensão de mundo africana não há espaço para 

o sagrado e o profano, simplesmente porque tudo é sagrado. A vida é sagrada, todos os 

seres animados e inanimados são sagrados, a ancestralidade é sagrada, há também um 

deus sagrado e é sagrada a energia vital que une a tudo (o ngunzo ou axé, tal como lhe 

conhecemos melhor). O tempo é sagrado, portanto, também em sua visão, ainda que não 

seja divinizado. 

Em diálogo com Pai Guiné de Aruanda, Mbiti (1990) precisa ser situado como 

um queniano novecentista e que, portanto, não tem o mesmo lugar de fala de um preto-

velho guineano-brasileiro com conhecimentos que se acumulam desde o século XVI. O 

tempo é um inquice para Pai Guiné e não uma sucessão de eventos que, embora 

sagrada, não seja assentada como divindade. Em ambos os casos, não obstante, o tempo 



  

representa o todo – “o mundo” – da existência de todos os seres, que não podem existir 

se não como componentes deste todo e suas relações. 

 

Considerações finais 

 

A modernidade busca solidificar formas de pensar como forma de construir um 

todo homogêneo, generalizável e politicamente interessado. Anos de colonialismo e 

suas cicatrizes não foram, contudo, capazes de apagar outras noções de mundo, que 

resistem nas Américas – e no Brasil em particular. O tempo relacional é uma dessas 

noções, estranha e possivelmente incoerente para a Historiografia, mas capaz de unir 

antepassados desencarnados e religiosos encarnados nas comunidades de terreiro, em 

comunhão de ideias, de aprendizados e de vida. 

Como busquei demonstrar, o tempo relacional não é linear, tal qual sua 

contraparte colonial/moderna. Mas “segue para a frente”, como nos explicou Pai Guiné 

de Aruanda. Na lógica afrorreligiosa isso não implica em distanciamento do passado, 

mas em seguir em frente com o passado. Essa é, possivelmente, a maior diferença da 

forma de ver o mundo afro-ameríndio-religiosa para a moderna/colonial. Ao passo que a 

colonial modernidade é excludente e produz individualidades e distanciamentos, 

comunidades de terreiro se orientam pela coletividade, pela inclusão e proximidade com 

todos. Todos, religiosos ou não, têm santo na cabeça e todos os santos oferecem 

bênçãos. Com tudo se aprende e todos têm histórias válidas para contar. Toda energia é 

força transformadora, passível de ser canalizada para o bem da comunidade. E todos 

partilham do presente e do passado, sendo toda partilha e toda experiência válida. 

Pai Guiné de Aruanda é uma pessoa que representa esta pluralidade. Sendo preto 

velho, é uma entidade brasileira e é, sobretudo, nos terreiros de Umbanda que se faz 

mais presente. Mas sendo da Guiné, veio da África trazer conhecimentos erigidos por lá 

e é uma grande autoridade em cultos a inquices. Não veio encarnado, todavia, pois já 

não mais vive desta forma. É por meio de seu cavalo que fala, em um muito bem 

articulado português brasileiro. E por meio dessas experiências aprende também e, com 

isso, transforma-se junto com a comunidade de terreiro que lhe tem como mentor. 



  

Em meio a todo este dinamismo, passado e presente não podem ser considerados 

como noções estáticas, mas sempre como construtos vivos, em constante atualização 

pela oralidade. Claro está que tal dinamismo não implica na substituição de experiências 

vividas por outras imaginadas. Pelo contrário, implica que o passado, próximo ou 

distante, permanece tendo valor no presente, ontológico, e, como tal, cabe sempre ser 

rememorado. 

Para a Historiografia – e a Sociologia junto a esta – podem ficar em aberto 

questões como o valor de verdade da história e/ou da tradição oral, sempre preteridas 

pela colonial modernidade e centrais ao tempo relacional. Não é objetivo de 

comunidades de terreiro, todavia, que suas histórias e tradições orais sejam absorvidas 

pela modernidade ou façam sentido para a Historiografia e para a Sociologia. E estas 

disciplinas – e particularmente a Sociologia – ganham mais com a complexificação de 

seus próprios corpos de conhecimentos com perspectivas oriundas de terreiros do que 

com a avaliação do valor de verdade de suas noções. O debate sociológico da categoria 

afro-ameríndio-religiosa do tempo apresentada por Pai Guiné de Aruanda foi um 

esforço neste sentido. As perspectivas do terreiro são, finalmente, formas de ver o 

mundo e estruturar-se como comunidades válidas para seus frequentadores que, ainda 

que em papel não cêntrico, compõem o todo da sociedade. 

Como fechamento deste texto, cabe apenas comentar que em conversas entre 

candomblecistas as hierarquias religiosas são respeitadas e dão o tom das falas. Não foi 

diferente com Pai Guiné de Aruanda, que saudamos com nossas cabeças ao chão, em 

sinal de respeito a este que, como preto velho e mentor de Tateto N’panji, é o pai maior 

de nosso terreiro, guardião máximo de sua tradição. É a ele, igualmente, que agradeço a 

inspiração para a escrita deste artigo. 

Saravá, Pai Guiné de Aruanda! 

 

Bibliografia 

 

ALMEIDA, Tânia Mara C. Vozes da mãe do silêncio: a aparição da Virgem Maria em 

Piedade dos Gerais (MG). São Paulo, Attar, 2003. 

ARENDT, H. Entre o passado e o futuro. São Paulo, Perspectiva, 1988, 2 ed. 



  

BARROS, Sulivan. “Sociabilidades míticas na Umbanda: identidade étnica e 

consciência subalterna”. Série Antropologia 433, 2010. Disponível em: 

http://www.dan.unb.br/index.php?option=com_content&view=category&layout=blog&

id=11&Itemid=22. Acesso em 02/03/2013. 

FLAKSMAN, Clara. “Relações e Narrativas: o enredo no Candomblé da Bahia”. 

Religião e Sociedade, 2016. 

LÖWY, Michael. Walter Benjamin: aviso de incêndio: uma leitura das teses “Sobre o 

conceito de história”. São Paulo, Boitempo, 2005, versão eletrônica para Kindle. 

MARX, Karl. Para a Crítica da Economia Política. Lisboa, Editora Avante, 1982. 

MBITI, John. Entre dios y el tiempo: religiones tradicionales africanas. Madri, 

Editorial Mundo Negro, 1990. 

NASCIMENTO, Wanderson Flor. “Sobre os Candomblés como modo de vida: imagens 

filosóficas entre Áfricas e Brasis”. Revista Ensaios Filosóficos, n. 13, agosto 2016. 

 

RUFER, Mario. “La temporalidad como política: nación, formas de pasado y 

perspectivas poscoloniales”. Memoria y Sociedad, jan-jun 2010. 

SARAIVA, Luís Augusto Ferreira. “Exu interroga Clio: Contribuições da Filosofia 

Africana na construção de um novo paradigma para o estudo da História”. Revista 

DasQuestões, n. 4, ago/set 2016. 

SEGATO, Rita Laura. “Cambio Religioso y Desetnificación. La Expansión Evangélica 

en los Andes Centrales de Argentina”. Religiones Latinoamericanas 1, 1991. 

 

SILVEIRA, Renato. O Candomblé da Barroquinha: Processo de constituição do 

primeiro terreiro baiano de keto. Salvador, Edições Maianga, 2006. 

 

VELHO, Otávio. “O Cativeiro da Besta Fera”. Religião e Sociedade, 1987. 

 

 

 

 

 

 

http://www.dan.unb.br/index.php?option=com_content&view=category&layout=blog&id=11&Itemid=22
http://www.dan.unb.br/index.php?option=com_content&view=category&layout=blog&id=11&Itemid=22


  

I Jornada de Estudos Negros da Universidade de Brasília 

03 e 04 de novembro de 2016 - Instituto de Ciências Sociais da UnB 

 

 

 

RACISMO E VIOLÊNCIA DOMÉSTICA CONTRA MULHERES NEGRAS 

 

 

Bruna Cristina Jaquetto Pereira28 

 

 

Resumo: Os estudos sobre a violência contra as mulheres, sobretudo em quando 

travada em âmbito doméstico, pouco abordam a interseccionalidade entre gênero e raça. 

Nesta pesquisa exploratória, entrevistas a mulheres negras que estiveram em situação de 

violência são analisadas quanto às dinâmicas simultaneamente baseadas no gênero e na 

raça. Como resultado, são observados aspectos não contemplados da violência 

doméstica, tais como a importância da cor do/a filho/a; o desempenho de trabalho 

remunerado como elemento constitutivo da “virtude feminina” e do “contrato conjugal” 

quando a mulher é negra; representações da mulher negra como hipersexualizada e por 

princípio destituída da compreensão tradicional de “virtude feminina”; compreensões 

diferenciadas sobre a possibilidade de reação à agressão masculina, por grupo de cor; e 

a relação de cada um desses elementos com a violência. 

 

 

 

Palavras-chave: violência contra mulheres; racismo; interseccionalidades. 

 
                                                           
28 Doutoranda no Programa de Pós-Graduação em Sociologia da Universidade de Brasília.  



  

Racismo e violência doméstica contra mulheres negras 

 

Há algumas décadas, o combate à violência figura como um dos principais 

temas articuladores dos movimentos feministas e de mulheres no Brasil. A abordagem 

acadêmica da questão emergiu na década de 1980 (Santos; Izumino, 2005), seguindo as 

atividades da sociedade civil. Em período recente, a articulação política para 

enfrentamento da violência resultou na promulgação da Lei Maria da Penha 

(11.340/2006), que busca coibir a violência doméstica e familiar contra as mulheres, e 

na aprovação da lei que tipifica o feminicídio (13.104/2015).  

De uma forma geral, os estudos e formulações teóricas mais conhecidas sobre a 

violência contra mulheres consideram quase que exclusivamente o gênero, ao qual se 

acrescenta eventualmente o recorte de classe (Gregori, 1999; Heilborn; Sorj, 1999). A 

produção mais recente no campo dos estudos feministas e de gênero apresentam uma 

tendência à pluralização. As pesquisadoras teriam passado a 

 

Indagar se esses marcadores não deveriam ser articulados a outros também fundamentais, como 

os de classe, os de raça e os de escolha e orientação sexual, mesmo que eles sejam pouco 

evidentes quando observamos de perto os scripts que compõem as relações violentas. (Debert; 

Gregori, 2008, 179). 

 

A diversificação dos estudos feministas e de gênero, ainda que tenha logrado 

avanços quanto a outras questões, não foi suficiente para superar o silenciamento sobre 

a questão racial: apenas 1% da literatura específica sobre violência contra as mulheres 

publicada entre 1980 e 2006 considera as experiências das mulheres negras (Braga; 

Nascimento; Diniz, 2006). A omissão quanto à questão racial faz-se especialmente 

notável quando estudos estatísticos apontam crescentes diferenças entre mulheres 

negras e brancas, por exemplo, quanto às taxas de homicídio: em 2013, a taxa de 

homicídios das mulheres negras foi de 7,2 por 100 mil habitantes, mais do que o dobro 

do que para as mulheres brancas (3,2 por 100 mil habitantes) (ENGEL et al., 2015). 

Ainda assim, pouco se tem investigado como o racismo opera enquanto fator de 

vulnerabilidade e ao risco à violência contra as mulheres. 

Gênero e raça não possuem vigência apartada. Pelo contrário, estudos como os 

de Virgínia Bicudo (2010); Sueli Carneiro (2003) e Lélia González (1983) apresentam 

indícios de que ser branca ou negra qualifica distintamente a experiência de “ser 

mulher” na sociedade brasileira. Também a produção literária de escritoras como 

Carolina Maria de Jesus, Marilene Felinto e Conceição Evaristo evidencia a interação 



  

entre múltiplos eixos de hierarquia social na produção da violência contra mulheres 

negras. 

O conceito de interseccionalidades, de Kimberlé Crenshaw, busca apreender 

diferenças existentes em sociedades racialmente hierarquizadas. Para a autora, o termo 

 

[...] busca capturar as consequências estruturais e dinâmicas da interação entre dois ou mais 

eixos da subordinação. Ela trata especificamente da forma pela qual o racismo, o patriarcalismo, 

a opressão de classe e outros sistemas discriminatórios criam desigualdades básicas que 

estruturam as posições relativas de mulheres, raças, etnias, classes e outras. (Crenshaw, 2002, 

177). 

 

A intersecção do gênero com outras categorias sociais endossa a vulnerabilidade 

particular de diferentes grupos de mulheres. Logo, em seu entrecruzamento, mais do 

que duas instâncias que têm vigência e atuação distinta, gênero e raça – entre outros –

configuram sistemas de opressão e de distribuição de poder que são mutuamente 

referidos e que operam como aspectos constitutivos da organização social (Collins, 

2000).  

Neste capítulo, apresento parte dos resultados de minha pesquisa de mestrado, 

na qual procurei apreender a interação entre gênero e raça/racismo na violência 

doméstica contra mulheres negras. Para tanto, entrevistei, durante o ano de 2012, 14 

mulheres de classe baixa e média/alta29, autoclassificadas como negras (pretas ou 

pardas), moradoras do Distrito Federal (DF) e que reconheceram ter vivenciado 

situações de violência doméstica. Abordo de modo prioritário as entrevistas de 

Manuela, Emília e Keila30.  

Manuela, parda e integrante da classe C, tinha 47 anos no momento da 

entrevista. Era então dona de casa e já havia trabalhado por alguns períodos como 

empregada doméstica. Tendo migrado da Paraíba, residia há mais de 30 anos em 

Brasília. Era casada e tinha três filhos maiores de idade, que moravam com ela e o 

marido.  

Manuela contou ter sofrido violência doméstica praticada tanto pelo pai quanto 

pelo marido, que ainda a agredia. Para o relato que apresento, é relevante a informação 

que ela forneceu sobre sua mãe ser “índia” e seu pai, branco. Ao contrário do que 

aconteceu com a maior parte das entrevistadas, Manuela apontou ter sido alvo de 

posturas racistas por parte de familiares, contrariando uma maior dificuldade em se falar 

                                                           
29 Conforme critérios da extinta Secretaria de Assuntos Estratégicos da Presidência da República. 
30 Nomes fictícios. 



  

sobre as discriminações advindas de pessoas mais próximas por parte de outras 

entrevistadas. Quando lhe perguntei se ela já havia se sentido ofendia ou discriminada 

por causa de sua cor, ela disse: 

 

Manuela: Já. Quando eu era criança, assim, moleca. O jeito que meu pai me tratava. Eu sempre 

era aquela, né? E as outras, minhas irmãs, eram mais claras. Então, depois que eu fui crescendo, 

que eu fui vendo o jeito que ele tratava. Porque tudo pra fazer lá em casa, sempre mandava eu. 

Sempre era eu pra fazer as coisas, né?  

Entrevistadora: De trabalho de casa? 

Manuela: É, isso. Tudo era eu... Aí era onde era muita briga, do meu pai e da minha mãe, por 

causa de mim. Hoje eu vejo que era por causa de mim, né? Porque, não sei se era implicação 

dele. Mas se estivesse eu e a minha outra minha irmã sentadas assim, ele mandava eu fazer as 

coisas. Aí minha mãe já entrava no meio, e daí começava a briga deles. Aí ele sempre se 

referia... “É, essa sua neguinha não sei o que... Essa sua neguinha não vale bosta! Essa sua 

neguinha não sei o que!”. E ficava, sabe?  

 

É possível identificar uma disputa entre o pai e a mãe de Manuela quanto à 

forma de tratamento adequada à filha. O relacionamento por ele estabelecido entre a 

raça/cor de Manuela e o trabalho que lhe é devido respalda-se numa noção de seu valor, 

apurado também a partir de sua condição racial: é a “neguinha” que “não vale bosta”. É 

a feminilidade imiscuída à ausência da branquitude que rebaixa Manuela, na visão do 

pai, frente às demais filhas, e que a vincula ao desempenho das tarefas domésticas, que 

o mercado de trabalho delega com tenacidade às mulheres negras. O que ele enuncia 

com suas ordens à filha e com as ofensas que lhe desfere é a existência de uma 

hierarquia, de um lugar demarcado para Manuela, e que ele não atribui apenas ao fato 

dela ser mulher, a características de sua personalidade ou a episódios anteriores.  

A indicação de lugares e funções na rede de relações familiares nem sempre 

emerge por meio da violência explícita. Em outros casos, é a brincadeira que cumpre 

esse papel, ou ainda atitudes que dispensam referências diretas à questão racial, dos 

quais Jade, 28 anos, forneceu exemplos em sua entrevista. Tais relatos não apareceram 

em perguntas sobre ofensas raciais, racismo ou discriminação racial que lhe dirigi 

anteriormente, mas sim quando perguntei se já havia ouvido “comentários” sobre raça 

em sua família: 

 

Já, já, já. Já sim. A minha irmã, quando ela teve o primeiro filho dela – é um menino, hoje ele 
está com 15 anos –, ele nasceu neguinho. Então foi bem... comentado. Foi bem comentado, 
quando ele nasceu, a respeito disso. O pai dele fez até algumas críticas, em relação à cor, e 
tudo. Aí, quando nasceu a minha filha, a minha primeira filha, ela nasceu branca, branca, bem 
branca. E aí saiu esse comentário na família. A diferença, né, no caso. Nós somos bem 
parecidas, tivemos filhos tão diferentes. 



  

Jade declarou-se preta quanto à cor, e é, portanto, negra, assim como à prima a 

que se refere no trecho citado. O marido da prima, homem branco que não se recusou a 

unir-se conjugalmente com ela em virtude de sua raça/cor, não obstante tece 

comentários que indicam sua desaprovação quanto à cor do filho e que, friso, 

repercutem por toda a família. O mesmo se passa no caso de Manuela. Embora seu pai 

agrida sua mãe fisicamente, não há registro de ofensa ou crítica racial à parceira. O 

recurso violento ao elemento racial esteve presente na forma de críticas ou de ofensas à 

mulher em virtude da cor do/a filho/a. Quando pergunto abertamente, Manuela confirma 

que as ofensas raciais eram desferidas por seu pai somente contra ela, ela confirma que 

o pai nunca havia ofendido à mãe racialmente. 

Isso indica que mesmo quando a raça/cor não constitui para o homem branco 

uma barreira para a união conjugal com uma mulher negra, pode persistir, no entanto, a 

preocupação com a raça/cor dos/as descendentes. Em primeiro lugar, vislumbra-se a 

expectativa de branqueamento da prole, talvez apoiada em antigas crenças na 

prevalência do elemento branco nos casos de miscigenação. Em segundo lugar, ao 

contrário da mulher negra com quem se uniu, os/as filhos/as podem constituir para o 

homem como que um prolongamento dele, ou uma parte sua, para a qual não se admite 

a negritude.  

No caso da mulher mais escura, a ausência de consanguinidade opera para o 

homem como um separador, ou como um delimitador daqueles/as que constituem os/as 

afins e aqueles/as que constituem uma alteridade. Quando da existência de filhos/as 

negros/as, há uma marca que incorpora ou reforça na rede de parentesco o signo racial 

subalterno. Neste caso, não apenas o/a filho/a constitui um problema: a mãe, que trouxe 

ou reforçou na rede de parentesco a cor mais escura e demais traços da 

afrodescendência, é alvo de críticas ou de agressões verbais e físicas.  

Também o relacionamento de Manuela com o marido após o casamento foi 

retratado como trespassado por diversos tipos de agressões dele à esposa. O marido é 

retratado como um homem bastante violento: ele exige que ela mantenha relações 

sexuais com ele e, embora não utilize coerção física para obrigá-la, promove escândalos 

caso ela se negue; usa de violência física indiscriminadamente; humilha-a tendo casos 

com mulheres da rua em que moram; ofende e insulta a ela, à mãe dela e aos filhos do 

casal; e tem ainda vergonha de apresentar-se em público em conjunto com a esposa.  

Nesse contexto, as agressões verbais que ele lhe desferiu durante os três 

períodos de gravidez e após o nascimento dos filhos são ainda reveladores de dinâmicas 



  

raciais, especialmente no que diz respeito ao nascimento do primeiro filho. Outras 

pesquisas (Oliveira; Vianna, 1993; Grossi, 1994) apontam para a intensificação da 

violência durante os períodos de gravidez, que decorreria, entre outros, da dúvida sobre 

a paternidade. No caso de Manuela, a suspeita persiste após o nascimento em virtude da 

cor da criança e é motivo de novas agressões a ela e ao filho: 

 

Meu filho, o mais velho que nasceu, ele não puxou, assim, pra cor do meu marido. Nasceu 
muito clarinho, ele. Aí meu marido ficou naquela... A família dele, que é toda preta... Aí 
perguntou pra ele se o menino era filho dele. Falou que era pra fazer um exame, né? Aí, foi aí 
aonde começou, o meu casamento, um inferno, sabe? Que foi... Até agora... Até meu filho 
com a idade de 19 anos, meu marido ficou, o tempo todo, sempre cobrando, né? Querendo 
saber de quem ele era filho, se ele tinha sido trocado no hospital. 
 

A alusão da família do marido a um possível acesso sexual de Manuela a um 

homem do grupo racial superior (branco) o humilha e serve, aqui, como deflagrador da 

violência. Como Manuela é mais clara que o marido, seria plausível supor simplesmente 

que a cor da pele do filho “puxou” mais à sua do que à do pai. Contudo, a cor da pele do 

filho passa a ser vista como um indício de uma suposta infidelidade de Manuela. Por 

outro lado, é possível que o marido de Manuela não tenha realmente dúvidas sobre a 

paternidade, e sim que se sinta humilhado pela percepção alheia sobre a cor do filho, 

que constituiria um indício de sua “desonra” por uma suposta traição da esposa. 

A bibliografia sobre a violência doméstica contra as mulheres vem indicando a 

questão do controle da sexualidade e da fidelidade feminina como um elemento 

participante do fenômeno. A abordagem do tema congrega desde os assassinatos 

classificados como “crimes de honra” (Corrêa; Souza, 2006) a percepções sobre certa 

tolerância à infidelidade feminina (Fonseca, 2000), e também a fidelidade feminina 

como parte do contrato conjugal (Machado; Magalhães, 1999). Porém, numa sociedade 

racista, é importante observar que a cor dos/as filhos/as biológicos/as, quando por 

algum motivo for diferente daquela esperada, pode constituir um “indício” da 

infidelidade feminina – real ou imaginada – e, portanto, em potencial “desonra” do 

parceiro.  

Retomando o caso de Manuela, a entrevistada afirmou ter se tornado racista em 

virtude da forte carga de sentimentos raivosos que emergia a cada menção pejorativa à 

sua cor. Mesmo assim, casou-se com um homem de cor preta. Por um lado, ela justifica 

sua escolha e a violência do parceiro como “um castigo”, ou um preço a ser pago pelo 

racismo que diz ter introjetado. Por outro, vale-se do status inferior da cor do cônjuge na 



  

escala racial, socialmente forjada, para reagir às agressões que sofre. Segundo ela, 

quando as agressões físicas eram frequentes,  

 

[...] eu chorava muito. Teve até uma vez que eu chamei até ele de preto, né? Falei: “Bem que a 
minha mãe falou, que o preto, quando ele não caga na entrada, caga na saída”. Que ele era... 
preto metido.  
 

Manuela parece ter buscado na relação com um homem mais escuro evitar novas 

situações em que sua raça/cor constituísse uma desvantagem, bem como a possibilidade 

de reação. Ao dizer-se racista, ela partilha com o pai o entendimento de que ela mesma 

possui um status inferior. Portanto, não há possibilidade de reação frente à figura 

paterna. Com um homem racialmente “inferior” a ela, a situação inverte-se. 

O marido da entrevistada, segundo ela, ocupa por sua cor a extremidade mais 

escura do continuum de cores da sociedade brasileira. Num primeiro momento, seria 

possível entender que, nas disputas entre o casal, este seria o domínio em que a 

prevalência de Manuela, mais clara, seria incontestável. O que na realidade não se 

confirma, pois ele consegue subverter a sua suposta inferioridade racial: 

 

Entrevistadora: Alguma vez ele falou alguma coisa da cor da senhora? 
Manuela: Não tem como ele falar porque ele é preto mesmo, como é que ele vai me chamar 
de negra, né?  
Entrevistadora: Então ele nunca falou? Falou alguma vez que deveria ter casado com mulher 
branca? 
Manuela: Ele falava que essa mulher que era interessada nele que ela era branca, né? Era 
enfermeira, e tudo. Que ela tinha estudo e eu não tinha, eu era apenas empregada doméstica.  
 

Analisando a preferência de homens negros que ascendem socialmente por 

mulheres brancas, Carneiro identifica da parte deles “[...] o desejo de pertencimento e 

de aliança com um mundo restrito aos homens brancos, no qual para adentrar, homens 

negros em suposto processo de ascensão social utilizar-se-iam de mulheres brancas 

como avalistas” (Carneiro, 1995, 546). Da mesma forma, para o marido de Manuela, o 

acesso sexual e a possível aliança a mulheres do grupo racial de maior status social 

garante sua superioridade em relação a Manuela. Sua capacidade de sedução de 

mulheres consideradas racialmente superiores e que, pela ótica machista e racista, 

pertenceriam ao grupo dos homens superiores, garante que ele tente desempenhar com 

legitimidade o papel masculino (da força, da lei e da superioridade) dentro do contrato 

conjugal – cujas implicações de gênero, exclusivamente, foram escrutinadas por outras 

autoras (Machado; Magalhães, 1999). 



  

Assim, no contexto conjugal, a hierarquia de gênero entre marido e esposa não é 

estática: a suposta inferioridade feminina e seu par, a superioridade masculina, podem 

ser interpelados pela hierarquia racial. Tampouco está engessada a hierarquia racial, 

relativizada pelo acesso sexual do marido a uma mulher de status racial superior. Isso 

indica que as disposições hierárquicas baseadas no gênero estão dotadas de um 

referencial de feminino e de masculino que são ordenados a partir de um ideal de 

branquitude.  

A entrevista de Emília, de cor preta, foi a que revelou mais abertamente a 

existência de ofensas raciais nas dinâmicas violentas. À época, ela contava 35 anos; 

estava casada com um marido que exercia função como funcionário público e que 

considerou como negro, com quem tem quatro filhos e três filhas. Com ensino médio 

completo, Emília estava na época desempregada e enquadrava-se na classe C.  

A entrevistada pareceu-me bastante inteligente e afirmou ter tido contato com 

formulações acadêmicas e militantes e circulado por ambientes de ativismo feminista e 

do movimento negro. Sobre o marido, ela mencionou uma ocasião em que ele a traiu e 

que praticava contra ela agressões físicas (inclusive sexuais), psicológicas e morais, que 

persistiram durante anos e as quais evidentemente ainda lhe provocavam sofrimentos.  

Os conflitos começaram após a revelação da traição pelo marido, que mudou de 

cidade para assumir um posto de trabalho. Ele envolveu-se, na ocasião, com outra 

mulher. Mantiveram a decisão de que Emília viria juntar-se a ele com os/as filhos/as. A 

partir de então, passaram a discutir frequentemente. A situação exacerbou-se e ele lhe 

deu um tapa. Depois disso, as ofensas persistiram e o marido passou a agredi-la também 

sexualmente. Em um certo momento, Emília envolveu com um colega de trabalho, com 

o qual afirmou ter mantido apenas relação de amizade. Decidiu então contar para o 

marido o que estava acontecendo e separar-se dele. Quando tentou falar-lhe, ele lhe 

desferiu agressões físicas e humilhações. Porém, disse, por sua condição financeira, não 

teria como bancar a decisão de separar-se e resolveu continuar casada. 

A situação de violência persistiu e agravou-se. Com maior frequência, o marido 

passou a ameaçá-la de morte, violentá-la, xingá-la e humilhá-la. Dentre xingamentos e 

humilhações, surgiu a questão racial. Diz Emília: 

 

E quanto à questão racial, o que eu achei engraçado, é que a pessoa com quem eu me envolvi 
é branco. Ele [o marido] dizia assim que não ia nunca mais se envolver com mulher preta, que 
mulher preta só servia pra cama... E que a outra pessoa só queria uma mulher negra – a 
questão racial veio dessa forma... Ele falava assim: “Não, ele só quer as negras pra se 



  

relacionar sexualmente. Mulher preta tudo não presta”. Ele se sentiu então diminuído porque 
essa pessoa tinha uma outra cor. Não poderia ter sentimento, ou mesmo que fosse uma 
relação sexual, não podia ser com alguém de outra raça. Então aí ele mesmo tratou de trazer o 
racismo em relação a mim. Que preta era vagabunda, que preta era descarada, que era por 
isso que os homens pegavam as mulheres negras e sempre tinham casinhos com elas, que isso 
era uma coisa constante. E ele me dizia abertamente que nunca mais ele ia se relacionar com 
uma mulher negra. 
 

Para além de sua ponderação de que o marido se sentiu inferiorizado pela 

posição hierarquicamente superior do concorrente quanto à raça/cor, é plausível 

considerar que ele passe a acionar as representações sobre a sexualidade das mulheres 

negras porque elas estão impregnadas não apenas de suposições sobre seus atributos 

eróticos e sexuais, como ainda porque remetem aos parâmetros de subalternidade dentro 

dos quais as mulheres negras poderiam relacionar-se com homens brancos. Afinal, a 

levar-se em conta o imaginário social retratado e reproduzido pelos estudos clássicos do 

pensamento social brasileiro, o par miscigenador torna-se possível, de um lado, pela 

curiosidade e pelo exacerbado apetite sexual do homem branco – elevado então à 

posição paradigmática da virilidade e da masculinidade – e, de outro, pelas qualidades 

eróticas e sexuais da mulher negra (Giacomini, 2006; Moutinho, 2004) – assim 

destituída a priori dos atributos conformadoras do feminino casto, normativo. 

As mesmas representações sobre as mulheres negras acionadas pelo marido de 

Emília são recuperadas em John Burdick, que pediu a seguidoras do culto religioso de 

Anastácia que recontassem o mito da escrava. Em suas entrevistas, as mulheres pretas 

narraram uma versão em que ela foi castigada por não ceder às investidas sexuais do 

senhor. Já as pardas contaram que a senhora mandou torturar Anastácia ao descobrir o 

amor verdadeiro que o senhor lhe devotava. Burdick identifica nas narrativas de ambos 

os grupos uma versão de defesa da virtude, da honra feminina, seja pela recusa do 

estupro – ao qual Anastácia resiste –, seja pela negação da prostituição – já que existe 

“amor verdadeiro”. Quanto às devotas brancas, nenhuma delas considerou importante, 

na história de Anastácia, a defesa da honra, outro indício de que a virtude e a honra são 

atributos referidos modelarmente às mulheres brancas. Embora (supostos) 

comportamentos possam retirar das mulheres brancas a sua virtude, os achados de 

Burdick indicam que as mulheres negras já estão, de partida, destituídas dela, seja pela 

distância imposta pelas hierarquias entre elas e os homens brancos (e que sanciona o 

estupro), ou pela sexualidade exacerbada que lhes é atribuída (que as aproxima da 

imagem de prostitutas) (Burdick, 1999).  



  

Em sua fala, Emília sintetizou tais efeitos da racialização do gênero: 
Emília: Ou seja, a mulher negra que assume a sua sexualidade “Eu gosto disso assim, eu quero 
isso assim, eu vou fazer isso assim”, ela é descarada, ela tem um estereótipo... Todo o amor e 
a sexualidade da mulher negra são um estereótipo, inclusive, pro homem negro. [...]. [M]esmo 
não dito, parece que tem um consenso masculino de que mulher negra é boa pra ir pra cama. 
Pra casar mesmo tem que ser a branca. Então, ele me disse que ele que foi otário que casou 
com uma mulher negra. 

 
Ainda que pouquíssimas entrevistadas tenham relatado ofensas raciais por parte 

de seus (ex-)namorados, (ex-)companheiros e (ex-)maridos, algumas delas fizeram 

menção a casos contados por outras pessoas. Simone foi uma delas. Ela possui um 

fenótipo claro e hesitou entre classificar-se como branca e parda, mas acabou definindo-

se pelo último termo. A informante descreveu sua família em termos raciais como 

“misturada”, e indicou que suas irmãs têm a cor mais escura do que a sua. Aproveitei 

então para questionar sobre possíveis ofensas raciais desferidas às irmãs: 

 

Entrevistadora: Essas pessoas da sua família que são mais escuras que você, elas falam, já 
relataram alguma situação em que os homens com quem se relacionavam as ofenderam? 
Simone: Sempre xingam. 
Entrevistadora: Do que? 
Simone: É, isso... Cabelinho de pixaim... Xingam, os homens geralmente assim... No início, 
quando começa o relacionamento, eles não veem nada disso. Depois, com o tempo... É igual 
elas relatavam pra mim... Depois eles começam a ver os defeitos. Aí começam ver o cabelo 
ruim, a cor escura... os beições, como diz elas...  
 

A fala de Simone indica ainda como os predicados físicos que remetem à 

afrodescendência são indicados como “defeitos”, isto é, como características que 

distanciam suas portadoras dos ideais estéticos femininos valorizados como positivos e 

desejáveis. A associação entre negritude e feiura também emergiu na pesquisa de Dona 

Goldstein, que observa que:  

 

[...] a equação geralmente aceita é que uma combinação particular de características brancas e 
negras cria a beleza da mulata, mas características brancas por si só são também capazes de 
qualificar uma outra categoria de beleza (superior). As características africanas puras, sem 
misturas de características brancas, são consideradas feias. A participação dessas categorias na 
definição de beleza e de feiura transformam a atratividade sexual numa questão racial.  
(Goldstein, 2003, 121, tradução nossa). 
 

Ao ocuparem o extremo mais escuro do espectro de cores da sociedade 

brasileira, ao portarem os mais evidentes traços da afrodescendência, as mulheres pretas 

são consideradas feias, dotadas de atributos físicos esteticamente inferiores, não 

desejáveis, ocupando o lugar de “antimusas da sociedade brasileira” (Carneiro, 2001). 



  

Uma das consequências encontradas foi que os homens com quem se relacionam 

parecem prescindir do controle mais acirrado sobre a sua sexualidade – ao menos em 

relação às entrevistadas pardas –, uma vez que, em tese, elas seriam menos atrativas 

para outros homens. A situação muda, contudo, quando outros homens parecem 

interessados ou atraídos por tais mulheres, como fica evidente no relato de Emília.  

O caso de Mônica, também de cor preta, é exemplar: 

 

Depois que eu me separei, eu vim a ter um [...] namorado. Aí, ele [o ex-marido] implica com 
esse cara. Ele fala que eu estava com o cara durante o casamento. Que o motivo de eu separar 
foi o cara.  
 

Em ambos os casos, quando o envolvimento com outros homens surge como 

possibilidade ou como fato, têm lugar as ofensas à sua sexualidade. Ao mesmo tempo, é 

possível sopesar que os predicados estéticos atribuídos às mulheres pretas parecem 

indicar para o marido de Emília e para o ex-marido de Mônica uma atitude ativa no 

envolvimento afetivo-sexual: se são consideradas feias, elas não ocupam o lugar de 

objeto de desejo masculino, e apenas no caso de agirem deliberada e sedutoramente 

podem conquistar os homens com quem passam a se relacionar. Comportamento que 

diverge da postura exigida da mulher “virtuosa”. São, portanto, rotuladas como 

vagabundas, piranhas, prostitutas, etc. – o que independe de como tenham, de fato, 

agido. 

A terceira entrevista que abordo de forma privilegiada é a de Keila, uma mulher 

inteligente e dona de uma personalidade alegre e vibrante. No momento em que a 

entrevistei, ela contava 40 anos e era solteira. Ela havia se mudado do Rio de Janeiro 

para o DF ainda adolescente, trabalhava como diarista, possuía ensino médio completo 

e estava alocada na classe C. Keila integra o grupo das entrevistadas de cor preta. 

Keila havia tido um primeiro companheiro, com quem tinha tido o filho e a filha, 

e estava separada havia sete anos quando se envolveu com o novo companheiro, branco 

e alguns anos mais velho do que ela. Ela discorreu sobre o relacionamento nos seguintes 

termos: 

 

No início, maravilha como tudo, né? Ótimo. Ele trabalhava, eu trabalhava... Aí, com o passar 
dos tempos, ele começou a ver que eu, trabalhando como diarista, acabava tirando muito mais 
do que ele, que trabalhava como protético. Daí começou a dizer que estava desempregado, 
que não arrumava emprego... Eu arrumava emprego pra ele, ele ia, dizia que não era o nível 
dele aquele tipo de emprego. E assim foi enrolando.  



  

E aí... Eu botava as coisas dentro de casa, ele comia, passava o dia todo na rua. A gente foi, 
assim, começando a ficar na rotina. Então eu falava: “Vai arrumar um emprego, porque eu não 
estou aqui para sustentar homem”. E ele dizia que nunca conseguia.  
 

A palavra “trabalho” repete-se no decorrer da entrevista: o relacionamento era 

bom (podemos supor que, dentre outros motivos) porque ambos trabalhavam; foi 

porque o companheiro não trabalhava e ela não queria sustentá-lo que os 

desentendimentos começaram.  

Quando os conflitos emergiram, ele passou a desferir ofensas raciais a 

terceiros/as na presença dela: 

 

Entrevistadora: Esse daí nunca falou nada de cor, cabelo, nada? 
Keila: Não. Não mencionava. Não sei, né? Mas acredito que, se ele fosse [racista] de verdade, 
não ia fazer amizade com tanta gente negra [...]. Ele, até então, não tinha falado disso. Foi só 
quando a gente começou a brigar. Não sei se ele falou para me ofender... Ou se era uma coisa 
que estava escondida dentro dele e veio a aflorar, depois de muitos anos... Ou se ele sempre 
teve isso, mas não teve coragem de falar, né? E passou a fazer amizade com pessoas negras 
para mostrar que não era preconceituoso... Tem aí toda uma história.  
Entrevistadora: Ele começou a falar essas coisas depois que vocês começaram a se 
desentender?  
Keila: Sim, sim. “Preto, quando não caga na entrada, caga na saída”. Quer dizer, quando não 
faz uma coisa ruim de início, ou no final, quando sai do serviço, fez alguma sujeira... Assim... 
Ou então no início ele não via, mas depois achou que eu brigava com ele porque eu era preta... 

 
O companheiro de Keila opta por enunciações dúbias, pois não se refere 

claramente a ela, porém desfere comentários pejorativos e genéricos sobre pessoas da 

mesma raça/cor que a companheira. Os desentendimentos prosseguem e a tensão 

aumenta, uma vez que o companheiro de Keila continuou sem trabalhar. Até que ela se 

decide: 

 

E aí, quando foi um dia eu falei: “Óh, quero que você vai embora, porque não vai dar certo 
esse negócio da gente estar junto. Eu trabalhando não tô aqui pra sustentar homem. Eu acho 
que, quando a gente arruma um marido, é pra andar os dois juntos. E não eu na frente e você 
lá atrás”.  [...]. [E]u peguei e falei pra ele: “Me fala, por que é que você não quer trabalhar? 
Porque não é porque ninguém arruma. Porque eu já arrumei pra você, colega seu já arrumou, 
e você sempre arruma uma desculpa”. “Você quer saber a verdade mesmo? Eu não trabalho 
porque eu não quero trabalhar. Eu já sou velho!” – 47 anos, ele tinha. Aí eu falei: “Ah é? Então 
você vai sair daqui de dentro agora!”. Aí ele pegou e me deu um tapa no rosto. 
 

Maria Filomena Gregori (1993) e Lia Machado e Tereza Magalhães  (1999) 

indicam que a violência física pode ter para os envolvidos o papel de restauração da 

ordem. Em Gregori, essa ordem parece ser abstrata, enquanto que Machado e 

Magalhães, partindo das formulações de Gregori, propõem uma interpretação diversa. 



  

Para elas, a violência não busca simplesmente restaurar a ordem, e sim participa da 

disputa entre o casal para definir o sentido dessa ordem. Tal sentido não é absoluto e 

está, para as últimas, no centro dos conflitos. Claramente, o sentido da ordem a ser 

restabelecida não coincide para Keila e para o companheiro; ele então lança mão da 

violência, procurando reforçar o entendimento da figura masculina como a que detém a 

capacidade e legitimidade para decidir em última instância. Isto é, ele recorre ao poder 

disciplinador socialmente atribuído à agressão masculina. 

É pertinente sondar os sentidos da ordem que ele procura restabelecer por meio 

da violência física. Ainda segundo Machado e Magalhães, o que está em disputa nos 

cenários conjugais violentos são entendimentos sobre os papéis de gênero. O 

companheiro de Keila parece ancorar-se em expectativas quanto ao comportamento dela 

que, geralmente, não estão vinculados à forma como a feminilidade é referida pelos 

estudos de gênero mainstream. Ele espera que ela atue como provedora do lar, o que é 

geralmente considerado como tarefa masculina. Ele a explora economicamente, tendo 

em vista que o arranjo não se fez como um acordo entre as partes. 

Encontro algumas proximidades entre este cenário e aquele a que recorre 

Moutinho (2004), na investigação sobre a forma como mulheres de diferentes grupos de 

raça/cor são representadas por autores clássicos da literatura brasileira. Especialmente, 

transcrevo trechos de sua leitura sobre o relacionamento entre Bertoleza, negra e 

escrava, e João Romão, português, personagens do romance O Cortiço (Azevedo, 19-- 

apud Moutinho, 2004): 

 

João Romão labutava dia e noite e vivia todos os tipos de privações na ânsia por enriquecer. 
Quando conheceu Bertoleza ela era escrava de um cego de Juiz de Fora e estava amigada com 
um português, que fazia fretes com uma carroça. Na ocasião, era a escrava quem fornecia, 
como quitandeira, a comida para o português ambicioso. Ela também é representada como 
afeita à labuta, muito trabalhadora.  
Certo dia, “seu português” morreu e João Romão, que lhe acolheu como amigo, acabou 
virando seu confidente e, com o tempo, o caixa, o conselheiro e o procurador da “crioula”. 
Fora administrando, por medo dos “gatunos”, sua suada poupança e “quando deram por fé 
estavam amigados”. [...]. 
O português, prometendo melhorar a vida da “crioula”, entregou-lhe uma falsa carta de 
alforria, que a analfabeta escrava, em lágrimas, acreditou ser verdadeira e, a partir de então, 
reteve para si suas economias. Estava, assim, selado o negócio afetivo-sexual. Ela agora 
representava “o tríplice papel de caixeiro, criada e amante”. A parceria foi tão boa que, com o 
trabalho estoico da “amiga”, ele rapidamente prosperou [...]. (Moutinho, 2004, 113-114).  
 

Algumas continuidades são observadas entre as duas situações: Keila e 

Bertoleza estão alocadas no mais escuro polo do continuum de cores da sociedade 



  

brasileira; ambas têm o trabalho como categoria central de sua experiência pessoal e 

social: associam-se a ele e a ele são associadas por aqueles com quem se relacionam; os 

dois homens, brancos, concebem uma estratégia para obterem privilégios a partir do 

trabalho das companheiras, o que fazem por meio de artimanhas. Também Sobrados e 

Mocambos (Freyre, 1968, 607) descreve um cenário muito próximo. Ao analisar a 

mestiçagem produzida num Brasil que se urbaniza e que busca os caminhos da 

modernização, diz o autor:  

 

Os mulatos desde o começo do século começaram a sair em grande número dos “quadros”, 
dos “cortiços” e dos “mocambos”, onde imigrantes portugueses e italianos mais pobres foram 
se amigando com pretas e pardas. Não só por nenhuma repugnância sexual desses europeus 
pelas negras e pardas, ao contrário, talvez por encontrarem nelas algum pegajento encanto 
sexual, como pelo fato [...] das pretas, principalmente as Minas, representarem considerável 
valor econômico: mãos de lavadeira, de boleira, de doceira, de cozinheira [...] capazes de os 
auxiliar nas suas primeiras lutas de imigrantes pobres.  
 

Que o interesse sexual de um homem branco por uma mulher preta ou mulata só 

possa ser entendido por Freyre como advindo de algum “pegajento encanto sexual” é 

digno de nota. Porém, interessa-me especialmente a motivação econômica para tal 

ligação: a união com as pretas é considerada como um bom negócio. Não há espaço 

para concepções do amor romântico, exclusividade da ligação de homens brancos com 

mulheres brancas. A relação é concebida em termos de vantagem econômica, de 

possibilidade de lucro, derivada da ideia de que a mulher negra, assim como Bertoleza, 

é uma “trabalhadora incansável, cuja descrição mais se assemelha a um burro de carga, 

dada a força animal que a compele ao trabalho” (Moutinho, 2004, 123). 

A similitude entre os cenários apresentados por Azevedo e Freyre, destacados 

por Moutinho, e a narrativa de Keila são vislumbradas ainda em outros cenários. Das 7 

entrevistadas de cor preta, 4 são as principais ou exclusivas provedoras do lar; 2 tinham 

sido as principais provedoras durante algum tempo e 1 nunca ocupou o posto de 

principal provedora, porém destaca sempre ter trabalhado “fora”. Das 7 entrevistadas 

pardas, 5 nunca ocuparam o posto de principal provedora da unidade doméstica; 1 

ocupou provisoriamente tal posição enquanto o marido esteve desempregado e 1 relatou 

dividir com o companheiro as despesas.  

Ainda que desprovida de representatividade estatística, é significativa a maior a 

proporção com que as mulheres pretas entrevistadas ocupam o papel de provedoras. 

Tais evidências confirmar que o trabalho das mulheres negras não tem o mesmo sentido 



  

primordial de realização pessoal e complementaridade da renda familiar como para 

muitas mulheres brancas. As mulheres negras trabalham muito e duramente desde a 

escravidão, e permanecem ainda hoje como o grupo de mulheres para o qual são mais 

expressivas as taxas de chefia familiar feminina (IPEA, 2015). Nesse cenário, o trabalho 

não pode ser considerado essencialmente como um fator libertário, e está, antes, 

atrelado a uma necessidade de sobrevivência física e social.  

Das distintas inserções sociais, decorrem também diferentes modos de estar em 

relacionamentos. O questionar da fidelidade da parceira foi indicada por algumas 

autoras como uma forma de legitimar a violência física perpetrada contra a mulher; a 

fidelidade feminina foi apontada como constitutiva do contrato conjugal (1999). No 

quadro aqui descrito, a pertença ao grupo racial que supõe a legitimidade da exploração 

econômica promovida pelo companheiro de Keila. Portanto, o contrato conjugal aparece 

assentado também na dimensão racial, uma vez que ela nitidamente funciona como um 

eixo articulador de expectativas e atitudes. 

Também na fala de outras entrevistadas pretas, além de Keila, o trabalho parece 

configurar-se como uma categoria central, revelando um significado diverso do 

encontrado em geral nas narrativas das mulheres pardas. A ofensa que parece ser mais 

humilhante para Fabiana, preta, diz respeito ao trabalho: 

 

Algumas vezes, ele me humilhou. Falava que eu era muito preguiçosa, que eu não queria 
trabalhar... Que eu queria moleza dentro de casa. E eu respondia pra ele: “Eu não sou 
preguiçosa! Graças a Deus eu já trabalhei, e eu tenho a minha casinha! Agradeça porque eu 
trabalho!”.  
 

Não se trata apenas do exercício de uma atividade considerada importante por 

Fabiana: que ela trabalhe é também uma expectativa do marido. Diferentemente do que 

aponta a bibliografia citada, que indica que a sexualidade da mulher é geralmente 

questionada pelo homem durante os contextos de conflito, neste caso – como no de 

Keila –, é sobre o trabalho da mulher que versa o litígio. Para os estudos referenciais, as 

acusações que recaem sobre a conduta sexual feminina podem ocorrer mesmo se não 

existirem, de fato, suspeitas sobre a fidelidade da mulher. Da mesma forma, as ofensas 

desferidas pelo marido de Fabiana parecem derivar menos de fatos concretos do que da 

capacidade do olhar masculino de outorgar ou retirar da mulher sua respeitabilidade, 

assegurando ou negando-lhe o atributo da virtude:  

 



  

Entrevistadora: Ele dizia isso quando a senhora estava desempregada ou quando a senhora 
estava trabalhando também? 
Fabiana: Não, sempre! Mesmo que eu tivesse trabalhado. Ele falava essas asneiras, aí, essas 
coisas bobas. 
 

O caso de Dóris também apresenta pontos em comum com o de Keila. Dóris, 

preta quanto à cor, indica que ocupar a posição de provedora principal do lar não 

constitui ao longo de sua história um evento esporádico, e sim uma constante de seus 

relacionamentos afetivos, que ela considera injusta. Com o tempo, ela passou a recorrer 

a estratégias para tentar subverter tal situação e tornar o pacto conjugal mais igualitário: 

 

Entrevistadora: Como era a divisão do dinheiro com os seus companheiros? Teve alguma 
época em que você não trabalhava fora? 
Dóris: Não, eu sempre trabalhei. [...]. Esse [companheiro] que me bateu ficava mais parado do 
que trabalhando. Então, a despesa de casa era quase sempre por minha conta. Esse outro 
[namorado], eu não morei junto com ele. Então era eu. Com o meu marido, agora, a gente 
divide. [...]. Tem coisa que eu pago, tem coisa que ele paga... Antes era dividido, tudinho. Aí eu 
fui tirando. Digo: “Que história de dividir!”. Por exemplo, o gás. Eu digo: “Não, que gás. Deixa 
sem gás mesmo”. Ele diz: “Não, mas a gente vai dividir”. Eu digo: “Não, não divido gás, não”. 
Porque às vezes tem conta que eu pago. Conta do carro, eu pago. Aí, um dia eu fingi que 
acabou o gás, eu troquei o botijão, coloquei um vazio, e disse: “Hoje não tem janta porque não 
tem gás”. [...]. Aí tem coisa que eu não divido, não. 
Entrevistadora: Você faz isso pra quê?  
Dóris: Para que ele tenha alguma responsabilidade também. Por exemplo, ele paga a luz, eu 
pago a água... Como ele já chegou e encontrou a casa montada, aí fica mais fácil. E nunca 
faltava nada na minha casa, porque eu gostava sempre de ter as coisas. Então assim, como ele 
encontrava tudo, então ele achava que não precisava. Entendeu como é? Aí eu fui jogando.  
Entrevistadora: Algum outro companheiro pagava metade? Ou só esse? 
Dóris: Não, só esse mesmo. 
 

Por que o incômodo com a responsabilidade de manter sozinha a unidade 

doméstica não é claramente expressado para o companheiro? Por que não se propõe 

abertamente a divisão? Há nitidamente um constrangimento que leva Dóris a evitar o 

assunto, embora ela lance mão de outros meios para pôr em prática aquilo que considera 

justo. Talvez seja possível vislumbrar as origens de seu constrangimento ao alterar o 

enfoque das perguntas. Neste caso, a questão seria: por que o companheiro não se 

dispõe a assumir completa ou parcialmente os gastos do lar? Somado ao fato de que 

outros companheiros também se escusaram de dividir com elas os gastos, verifica-se 

que, ao relacionarem-se com ela, seus pares entendam como natural que Dóris 

encarregue-se sozinha das despesas.    

Em outro trecho, o trabalho emerge para Dóris, assim como para Fabiana 

(conforme fala anterior) e para Júlia, como um atributo constitutivo de sua 



  

respeitabilidade ou virtude. E a mulher respeitável e virtuosa, segundo compreensões 

expressadas pelas entrevistadas, não “merece” apanhar:  

 

Dóris: Foi horrível. Depois de adulta, né, de trabalhar... Apanhar foi horrível.  
Júlia: Eu também, eu me acho, vamos dizer assim, eu sou uma mulher trabalhadeira, 
respeitadora. Ficar com um homem que tá me batendo, eu não mereço, não.  
 

Embora Júlia seja parda, foi para as mulheres pretas que a recorrência do uso do 

termo “trabalho”, as expectativas dos parceiros e o relacionamento do trabalho à noção 

de virtude pareceram apontar para uma imagem da feminilidade que destoa da forma 

como ela é, geralmente, representada. Quando apenas o gênero é tomado em conta pela 

análise, são deixados de lado os impactos da racialização do gênero, que superlativa a 

feminilidade e a masculinidade brancas, ao mesmo tempo em que rebaixa – em como 

indico, oculta – a feminilidade e a masculinidade negras (Carneiro, 2003).  

Outra significativa diferença encontrada na fala de mulheres pretas e pardas diz 

respeito à forma de contar as suas reações e ao próprio conteúdo de suas falas quanto ao 

assunto. Este ponto adquire especial importância quando se considera a questão 

identitária na abordagem mútua de gênero e raça, tendo em vista que “resistência e 

obediência não são apenas tipos de agência, são também formas ou aspectos da 

subjetividade” (Moore, 2000, 16). 

Retomo novamente a entrevista de Keila, cujo relato de reação frente à situação 

de violência é quase da ordem do extraordinário. Passando longe de uma performance 

ou postura feminina de conotação vitimista frente à violência (Gregori, 1993), Keila 

adotou durante nossa conversa trejeitos e um tom que deixaram transparecer uma 

inquestionável valorização da própria valentia (Fonseca, 2000). Foi quando ela contou a 

sua reação à agressão física do ex-companheiro que a centralidade de seus próprios atos 

para a sua narrativa fez-se mais evidentes. Ela relata o que aconteceu quando exigiu que 

ele deixasse a sua casa:  

 

Aí ele pegou e me deu um tapa no rosto. E eu não pensei duas vezes: mandei outro na cara 
dele. Aí ele pegou, me bateu e correu pra dentro do banheiro. [...] E eu fiquei furiosa, sabe? 
Corri atrás dele, chutei a porta do banheiro, botei a porta abaixo e falei: “Homem não bate em 
mim de jeito nenhum!”. Entrei lá e já entrei já dando um murro de baixo pra cima. E 
arrebentou a boca dele. E aí ele começou a brigar, e aí fomos lá pra sala, brigando. Aí, quando 
chegou na sala, estavam meus dois filhos sentados. Aí ele foi, me chutou. Eu peguei e chutei 
ele. Aí ficou aquele negócio: segura, igual briga de sumô. Ele me chutava, eu chutava também. 
Aí eu falei: “Sabe de uma coisa? Vou acabar com isso agora!”. Corri lá na cozinha, peguei a 
faca, voltei, dei uma banda nele, joguei ele no chão, prendi a cabeça dele aqui na minha perna, 



  

puxei o cabelo dele, botei a faca no pescoço dele e falei: “Vou te matar vai ser agora! Você sai 
da minha casa, porque senão eu te mato! Eu sei que eu não vou ser presa, mesmo, porque vou 
ser ré primária!” – eu falando pra ele, né? “Eu te mato, fujo com os meus filhos, me apresento 
em 24 horas e vou responder em liberdade. E você vai ficar lá, [embaixo de] sete palmos de 
terra”. 
 

Keila não supôs que o companheiro, por ser homem, tivesse força física maior 

do que ela. E, ainda que sua atitude individual não tenha força para subverter práticas 

ancoradas em códigos culturais que instituem o poder disciplinar como masculino, é 

interessante verificar como a natureza da reação foi capaz de provocar no agressor, se 

não o respeito à autoridade, a intimidação que ele buscou impetrar na companheira: ele 

fugiu dela e escondeu-se. 

 A possibilidade de recorrer a vizinhos/as, amigos/as, familiares ou à polícia para 

fazer cessar a situação de violência também não foi cogitada no discurso de Keila. Pelo 

contrário: ela entendeu que deveria de alguma forma pôr fim à situação rapidamente e 

por si mesma. Parece haver uma quebra com a característica de dependência associada 

ao feminino, revelada na fala daquelas para quem o recurso a elementos externos à 

relação figurou como possibilidade exclusiva de fazer cessar a violência e/ou obter a 

separação. 

São visíveis na fala de Keila duas linhas mestras de organização da experiência e 

que aparecem em seu discurso como incorporadas a sua identidade pessoal: força física 

e autonomia. Em medidas distintas, tais atributos foram também perceptíveis em outras 

entrevistas. Também Fabiana e Michele, pretas, destacam a própria reação frente à 

violência: 

 

Fabiana: Eu falei pra ele que, se um dia ele voltasse a me agredir, eu ia dar umas cacetadas 
nele [risos].  
Entrevistadora: Como aconteciam as agressões? 
Fabiana: Uma vez ele me bateu. Uma vez ele me deu um murro, por cima do meu olho. Aí eu 
avancei nele, joguei ele no chão, meti-lhe a porrada nele também [risos]. Não vou dar mole 
pra ele não! 
Entrevistadora: O que é que a senhora fazia então nessas situações?  
Michele: Revidava, revidava! 
Entrevistadora: A senhora chegou a procurar ajuda ou a senhora preferiu se isolar? 
Michele: Não, não, nós nos separamos, minha ajuda fui eu mesma que dei um basta. Acabou, 
quando terminou, acabou. 
 

Esse não foi o entendimento de todas as entrevistadas. Algumas (por exemplo, 

Emília e Júlia) ressentiram-se pela falta de envolvimento familiar e de amigos/as, a 

quem atribuíam a capacidade de fazer cessar a violência. Além disso, algumas 



  

entrevistadas (como Sônia), embora não tenham recorrido a auxílio exterior, não o 

fizeram por vergonha e relataram a atitude de isolamento como algo penoso, como um 

elemento que potencializa a dor íntima forjada pela experiência da violência.  

Ainda que as histórias tenham tido desfechos distintos, os relatos e valorizações 

positivas da reação à violência doméstica emergiram com relevância indubitavelmente 

maior na fala das mulheres pretas. Não se trata de supor que as mulheres pretas tenham 

algum tipo de resistência física ou psicológica superior à violência, mas de apreciar 

como representações e condições sociais e históricas que perpetuaram imagens e valores 

são, por vezes, incorporadas por elas e, por vezes, por aqueles/as que com elas 

relacionam-se. Afinal, o corpo feminino negro tem sido associado à força física pelo 

menos desde o período da escravidão, quando as cativas tinham que levar a cabo o 

trabalho na lavoura nas mesmas condições em que os homens, mesmo quando doentes 

ou grávidas . 

 

Considerações finais 

“Sem uma forma de nomear nossa dor, também ficamos sem palavras para 

articular nosso prazer” (bell hooks, 1992, 2, tradução nossa).  

De maneira geral, a pesquisa empreendida indicou que a representação da 

feminilidade, conforme geralmente referida, está calcada na representação e 

experiências das mulheres brancas. Além disso, foram encontradas diferenças por 

grupos de cor: a virtude das mulheres pretas esteve relacionada não apenas à 

sexualidade, como aponta a bibliografia referencial sobre gênero e violência, como 

ainda ao desempenho do trabalho remunerado, implicando em exploração econômica 

por parte dos parceiros. Também para este grupo, verificou-se menor recurso a 

elementos externos na reação à violência, que empreenderam muitas vezes por conta 

própria. Já as pardas pareceram estar submetidas ao controle sexual masculino mais 

incisivo. 

No decorrer da pesquisa, pude observar como os atributos raciais das mulheres 

implicam em distintas práticas e dinâmicas violentas no contexto doméstico, com ou 

sem a presença de menções explícitas e/ou ofensivas, no que tange à atribuição de 

tarefas e mesmo à maior ou menor propensão a constituir alvo de violência. Quanto aos 

laços matrimoniais, a união com mulheres negras não descartou a presença de 

representações e práticas racistas por parte de seus companheiros, que emergiram 



  

relacionadas à raça/cor dos/as filhos/as e à valoração estética (beleza/feiura) e moral-

sexual (virtuosa/prostituta). Esta constituiu tanto motivo de ofensas raciais às mulheres 

quanto se apresentou como elemento de demarcação de proximidade ou de 

distanciamento na rede de parentesco. Simultaneamente, a cor do/a filho/a foi 

mencionada no questionamento da virtude feminina, utilizada pelos agressores para 

justificar a violência contra as mulheres.  

Constatei também que o contrato conjugal não diz respeito apenas ao gênero, 

estabelecendo papéis e expectativas quanto ao “homem” ou à “mulher”. Os arranjos, 

expectativas e práticas, inclusive violentas, indicaram que o contrato conjugal é 

racializado. Ressaltei também que as hierarquias raciais e de gênero, nesse âmbito, 

constituem-se e interpelam-se mutuamente – como quando o acesso sexual a mulheres 

brancas foi mencionado por um homem negro quando a mulher, mais clara, o ofendeu 

racialmente.   

A pesquisa ora apresentada teve caráter exploratório e elenca uma série de 

elementos e dinâmicas que devem ser adicionalmente investigados. Coloca-se, assim, 

como um passo inicial para que as ações de combate à violência contra as mulheres 

expandam seu escopo. Com ela, faço eco ao esforço de visibilidade e combate ao 

racismo patriarcal (Werneck, 2013, 15) empreendido pelas mulheres negras que 

travaram antes de mim as suas batalhas nessa guerra e, como elas, ouso vislumbrar um 

futuro em que o prazer de viver e sonhar, e não a violência, constitua para nós a norma. 

 

Referências bibliográficas 

 

BANDEIRA, Lourdes M. “Violência de gênero: a construção de um campo teórico e de 

investigação”. Sociedade e Estado, v. 29, n. 2, p. 449-469, maio/ago. 2014. 

 

BICUDO, Virgínia L. Atitudes Raciais de Pretos e Mulatos em São Paulo. São Paulo: 

Editora Sociologia e Política, 2010. 

 

BERQUÓ, Elza. “Demografia da desigualdade”. Novos Estudos Cebrap, n. 21, p. 74-

85, 1988. 

 

BRAGA, Kátia Soares (org.); NASCIMENTO, Elise (org.); DINIZ, Débora (ed.). 

Bibliografia Maria da Penha: violência contra a mulher no Brasil. Brasília-DF: Letras 

Livres; Ed. UnB, 2006. 

 

BURDICK, John. “Tortura e redenção”. Religião e Sociedade, v. 20, n.1, p. 55-64, abr. 

1999. 

 



  

CARNEIRO, Sueli. “Mulheres em movimento”. Estudos Avançados, v. 17, n. 49, p. 

117-132, dez. 2003. 

 

______. “Enegrecer o feminismo: a situação da mulher negra na América Latina a partir 

de uma perspectiva de gênero”. In: SEMINÁRIO Internacional Sobre Racismo, 

Xenofobia e Gênero - Anais. Durban, ago. 2001.  

 

______. “Gênero, raça e ascensão social”. Revista Estudos Feministas, v. 3, n. 2, p. 544-

552, 2º sem. de 1995. 

 

COLLINS, Patricia Hill. Black Feminist Thought: knowledge, consciousness, and the 

politics of empowerment. New York: Routledge, 2000. 

 

CORRÊA, Mariza; SOUZA, Érica R. (orgs.). Vida em Família: uma perspectiva 

comparativa sobre “crimes de honra”. Campinas-SP: Pagu-Núcleo de Estudos de 

Gênero, 2006. 

 

CRENSHAW, Kimberlé. “Documento para o encontro de especialistas em aspectos da 

discriminação racial relativos ao gênero”. Revista Estudos Feministas, v. 10, n. 1, p. 

171-188, jan. 2002. 

 

DEBERT, Guita G.; GREGORI, Maria Filomena. “Violência e gênero: novas 

propostas, velhos dilemas”. Revista Brasileira de Ciências Sociais, v. 23, n. 66, p. 165-

211, fev. 2008. 

 

ENGEL, Cíntia Liara et al. Diagnóstico dos Homicídios no Brasil: subsídios para o 

Pacto Nacional pela Redução de Homicídios. Brasília (DF): Ministério da Justiça, 

Secretaria Nacional de Segurança Pública, 2015. 

 

FONSECA, Claudia. Família, Fofoca e Honra: etnografia de relações de gênero e 

violência em grupos populares. Porto Alegre: Editora da UFRGS, 2000. 

 

FREYRE, Gilberto. Sobrados e Mocambos. Rio de Janeiro: J. Olympio, 1968. 

 

GIACOMINI, Sônia M. A Alma da Festa: família, etnicidade e projetos num clube 

social da zona norte do Rio de Janeiro – o Renascença Clube. Belo Horizonte: Editora 

UFMG; Rio de Janeiro: IUPERJ, 2006. 

 

GOLDSTEIN, Dona M. Laughter out of Place: race, class, violence, and sexuality in a 

Rio shantytown. Berkley and Los Angeles, California: University of California Press; 

London, England: University of California Press, Ltd., 2003. 

 

GONZÁLEZ, Lélia. “Racismo e sexismo na cultura brasileira”. In: SILVA, Luiz 

Antonio et al. Movimentos Sociais Urbanos, Minorias Étnicas e Outros Estudos. 

Brasília (DF): ANPOCS, 1983. 

 

GREGORI, Maria Filomena. “Estudos de gênero no Brasil (comentário crítico)”. In: 

MICELI, Sérgio (org.). O que Ler na Ciência Social Brasileira. v. 2, São Paulo: Editora 

Sumaré; ANPOCS; Brasília (DF): CAPES, 1999.  

 



  

______. Cenas e Queixas: um estudo sobre mulheres, relações violentas e a prática 

feminista. Rio de Janeiro: Paz e Terra; São Paulo: ANPOCS, 1993. 

 

GROSSI, Miriam P. “Novas/velhas violências contra a mulher no Brasil”. Revista 

Estudos Feministas, n. especial, p. 473-484, 1994.  

 

GROSSI, Miriam P.; MINELLA, Luzinete S.; PORTO, Rozeli M. (orgs.). 

Depoimentos: trinta anos de pesquisas feministas brasileiras sobre violência. 

Florianópolis: Ed. Mulheres, 2006. 

 

HEILBORN, Maria Luiza; SORJ, Bila. “Estudos de gênero no Brasil”. In: MICELI, 

Sérgio (org.). O que Ler na Ciência Social Brasileira. v. 2, São Paulo: Editora Sumaré; 

ANPOCS; Brasília (DF): CAPES, 1999.  

 

HOOKS, bell. Black Looks: race and representation. Boston, M: South End Press, 1992. 

 

IPEA. Retrato das Desigualdades de Gênero e Raça. Brasília-DF: IPEA, 2015. 

Disponível em: http://www.ipea.gov.br/retrato/tabelas/bloco_2/Tabela_2.1.xlsx. 

 

MACHADO, Lia Z.; MAGALHÃES, Maria Tereza B. “Violência conjugal: os espelhos 

e as marcas”. In: SUÁREZ, Mireya; BANDEIRA, Lourdes (orgs.). Violência, Gênero e 

Crime no Distrito Federal. Brasília-DF: Universidade de Brasília; Paralelo 15, 1999. 

 

MOORE, Henrietta L. “Fantasias de poder e fantasias de identidade: gênero, raça e 

violência”. Cadernos Pagu, v. 14, p. 13-44, 2000. 

 

MOUTINHO, Laura. Razão, “Cor” e Desejo: uma análise comparativa sobre 

relacionamentos afetivo-sexuais “inter-raciais” no Brasil e na África do Sul. São Paulo: 

Unesp, 2004. 

 

OLIVEIRA, Eleonora; VIANNA, Lucila. “A violência conjugal na gravidez”. Revista 

Estudos Feministas, v. 1, n. 1, p. 162-165, 1993. 

 

SANTOS, Cecília M.; IZUMINO, Wânia P. “Violência contra as mulheres e violência 

de gênero: notas sobre estudos feministas no Brasil”. Estudios Interdisciplinários de 

America Latina y El Caribe, Israel, v. 16, n.1, p. 147-164, 2005. 

 

WERNECK, Jurema. Racismo Institucional: uma abordagem conceitual. São Paulo: 

Geledés, 2013. Disponível em: http://www.onumulheres.org.br/wp-

content/uploads/2013/12/Racismo-Institucional-uma-abordagem-conceitual1.pdf 

 

 

 

 

 



  

I Jornada de Estudos Negros da Universidade de Brasília 

03 e 04 de novembro de 2016 - Instituto de Ciências Sociais da UnB 

 

 

 

O RACISMO NO BRASIL E A INSERÇÃO DO NEGRO NO MERCADO DE 

TRABALHO 

Indira Gandhy Pires Alves de Pina31 

 

Resumo: O presente artigo traz reflexões sobre o problema da desigualdade racial no 

Brasil e o objetivo é, a partir desse fato, vislumbrar a situação da população negra e sua 

inserção no mercado de trabalho. O grau de desigualdade é bem refletido pelos dados 

estatísticos, neste sentido, problematiza-se até que ponto esses resultados refletem a 

discriminação racial no mercado de trabalho. O racismo já é considerado um elemento 

estruturante na organização social no Brasil, tornando-se o responsável pela péssima 

condição de vida da população negra32. Outro fator importante é que somente nos 

últimos anos a referida temática começa a ganhar mais destaque acadêmico no país, 

pois, a invisibilidade da questão racial é incontestável e vários estudiosos a confirmam 

em seus trabalhos. Este artigo se divide em três pontos, para além da introdução e 

considerações finais. No primeiro ponto, abordar-se o racismo como uma herança da 

escravidão e como fundamento da desigualdade e descriminação, mas, também mostra-

se que a democracia racial brasileira é um mito criado por essa sociedade; no segundo 

ponto, expõem-se as limitações da legislação no combate ao racismo, bem como, alguns 

dos feitos das políticas de ação afirmativa, para a população negra; e no último ponto, 

apresentam-se as três formas de discriminação racial do negro no mercado de trabalho, 

a saber: discriminação ocupacional, salarial e pela imagem. 

 

Palavras-chave: desigualdade racial, população negra, mercado de trabalho. 

 

 

 

 

 

                                                           
31 Mestranda do Programa de Pós-graduação em Sociologia do Departamento de Sociologia da 

Universidade de Brasília. 
32Refere-se ao contingente formado pelos brasileiros identificados como pretos e pardos, essa 

classificação é utilizada pela maioria dos pesquisadores da temática racial, bem como, por instituições de 

pesquisa no Brasil.  



  

Introdução 

As relações raciais, no Brasil, se constituem em um dos seus maiores problemas. 

Antes de definir o racismo, este se encontra ligado à raça, que é um conjunto humano 

que possui as mesmas características físicas, originárias de antepassados que são 

comuns. Entretanto, do ponto de vista biológico, pode-se dizer, hoje, que não existem 

raças na espécie humana de acordo com Santos (2001, p.83); e a ideia que deverá 

prevalecer para o futuro é a de etnia, que é um conjunto humano com sólido sentido de 

união e pertença. Portanto, a ideia de raça perde cada vez mais expressão no campo das 

ciências, pelo fato de estar cada vez mais ligado ao passado. 

Posto isso, segundo Theodoro (2016, p.9 e 10), o racismo é uma ideologia que, 

classifica e hierarquiza indivíduos em função de seu fenótipo, numa escala de valores 

que tem o modelo branco europeu ariano como o padrão positivo superior e, de outro 

lado, o modelo negro africano como o padrão inferior; está presente no cotidiano das 

relações sociais, funcionando como um filtro social, abrindo oportunidades para uns, 

vedando caminhos de outros, moldando uma sociedade desigual baseada na clivagem 

racial. 

Inúmeros estudos atestam que o Brasil é uma sociedade que discrimina a 

população negra, apesar dela se constituir a maioria nessa sociedade (REIS, 1996, 

p.221; SANTOS, 2001, p.100). Em 2004, os negros representavam 48,2% da população 

brasileira, já em 2014, atingiu a maioria absoluta, 53,6%, e esse incremento justifica-se 

pelas maiores taxas de crescimento dessa população, mas, também pelo aumento de 

auto-declarações; visto que, o Movimento Negro33, vem instituindo uma visão mais 

positiva sobre o afrodescendente através da estratégia de valorização da cultura negra, e 

de sua estética, o que levou muitas pessoas a se autodeclararem como negras 

(THEODORO, 2016, p. 2 e 3).  

Nesta última década, houve os indicadores apontaram para melhorias 

socioeconômicas no país, por exemplo, a taxa de mortalidade infantil diminuiu de 23,4 

para 14,4 óbitos por mil nascidos; a esperança de vida aumentou de 71,6 anos para 75,1; 

                                                           
33 O desenvolvimento e a expansão dos movimentos sociais propiciaram a mobilização e a participação 

da população brasileira, no sentido da reivindicação de seus direitos e de uma intervenção política mais 

direta. No caso da população negra, ela se organiza, sobretudo, no Movimento Negro (GONZALEZ, 

1985, p.176). Esse termo surge na década de 70 para designar um conjunto de atividades de entidades e 

grupos de negros, liderado por intelectuais, artistas e sindicalistas afrodescendentes, que buscam a 

valorização do negro e sua cultura (PEREIRA, 2008, p.26). Desempenhou um papel de extrema 

relevância na luta anti-racista, sensibilizando inclusive os setores não negros e buscando mobilizar as 



  

o percentual das moradias com crianças que não possuem o abastecimento de água de 

rede geral, baixou de 23% para 18% (THEODORO, 2016, p.3). 

No entanto, quando se faz o recorte racial, constata-se que essa evolução geral 

não se deu de forma homogênea; principalmente, nos índices de pobreza, o percentual 

de negros entre os 10% mais pobres subiu de 73,2% em 2004 para 76% em 2014, o que 

significa que a população branca saiu da pobreza mais do que a população negra 

(THEODORO, 2016, p.4). Essa situação tem a seguinte explicação: por um lado, a 

população pobre branca está em posições próximas aos limites da linha da pobreza, 

sendo assim mais rápida a sua ascensão, enquanto, que a população negra se concentra 

em posições mais distantes dessas fronteiras, sendo mais difícil a sua saída dos limites 

da pobreza; por outro lado, a população negra sofre com o racismo institucional, que faz 

com que não tenham a mesma qualidade de atendimento do que a população branca, no 

caso dos programas de acesso aos serviços e benefícios públicos, bem como das ações 

de combate à pobreza. Portanto, o racismo como ideologia contribui para a 

naturalização da condição de pobreza e de miséria, que não é percebido como algo que 

merece ter solução (THEODORO, 2016). 

Ainda segundo Theodoro (2016 p. 16), uma sociedade racista molda instituições 

racistas. No Brasil, verificam-se dificuldades no campo da educação, por exemplo, as 

escolas ainda não incluem adequadamente nos seus currículos a luta e a história do povo 

negro no Brasil; nos meios de comunicação, é rara a presença do negro nas propagandas 

na TV; outro cenário importante da presença do racismo se refere à violência policial ou 

à alta taxa de homicídios da juventude negra, em 2000, a morte por homicídios de 

jovens era de 9.248 jovens brancos contra 14.055 jovens negros e passou para 7.065 

brancos contra 19.255 negros, em 2009 (SANTOS, 2001, p. 95 e 99; THEODORO, 

2016, p.12). 

O racismo se reproduz em duas vertentes: o preconceito e a discriminação racial. 

O preconceito racial se traduz em atitudes; são modos de ver certas pessoas ou grupos 

raciais expressando-se por meio de valores, ideias e sentimentos; o preconceito é 

sempre uma atitude negativa e desfavorável e, pode ser tomada em relação a um 

indivíduo a um grupo ou mesmo a uma ideia; quando uma pessoa tem uma atitude 

preconceituosa em relação à outra, está fazendo uma comparação a partir de um padrão 

de referência que lhe é próprio; portanto, o preconceito racial ocorre quando uma pessoa 

                                                                                                                                                                          
diferentes áreas da comunidade afro-brasileira para a discussão do racismo e suas práticas 

(GONZALEZ,1985, p.176). 



  

ou mesmo um grupo sofre uma atitude negativa por parte de alguém que tem como 

padrão de referência o próprio grupo racial (SANTOS, 2001, p.82 e 83; JACCOUD e 

THEODORO, 2005, p.111). 

Então, o que se percebe do preconceito racial, segundo Theodoro (2016, p.10), é 

apenas o seu resultado, por se desenvolver de forma oculta e encoberta e, são marcas do 

preconceito racial no Brasil: a ausência de negros em posições de comando nas grandes 

empresas, a inexistência de negros em postos de destaque no Estado ou na Igreja, a 

escolha recorrente de alunos brancos como representantes de sala, etc. Também, 

conhecido como racismo institucional que é a forma mais eficaz da reprodução do 

preconceito, envolvendo o aparato jurídico-institucional e, atua como o principal 

responsável pela desigualdade no Brasil (MARTINS, 2000, p. 416). 

Enquanto que, a discriminação racial é quando ocorre uma ação, uma 

manifestação, um comportamento de forma a prejudicar, enfim, quando o racista ou o 

preconceituoso externaliza a sua atitude em manifestação (SANTOS, 2001, p.82 e 83). 

A discriminação é o racismo em ato, pode ser um xingamento, uma agressão física, um 

impedimento de circulação em determinados ambientes tidos como “refinados”, entre 

outros; a discriminação geralmente é um ato personalizado, um indivíduo ou um grupo 

submete outro indivíduo ou grupo a esse tipo de ato (THEODORO, 2016, p 10). 

 

I - O Racismo no Brasil  

 Uma herança do passado 

No Brasil, ao se questionar a instituição trabalho torna-se necessário fazer um 

retrospecto histórico sobre o período em que vigorou o escravismo (SANTOS, 2001, 

p.86). E é o que se pretende fazer nesse ponto, apesar de breve, auxiliará a entender a 

situação presente.  

O Brasil se desenvolveu devido ao seu longo período de escravidão, diferente da 

escravidão colonial dos demais países, o tráfico negreiro se inicia por volta do ano de 

1534 e se prolonga até 1850; deste modo, foi o país que maior número de escravos 

importou, cerca de 4 milhões de africanos (SANTOS, 2001, p.84). Portanto, cerca de 

350 anos antes do projeto da imigração, os escravos já eram trazidos para trabalhar, 

visto que, tudo tinha de ser construído e acabaram por se revelar pela criatividade e 

capacidade de trabalho.  Mas, também pela rebeldia, pois, desde o início do escravismo, 



  

essa foi a sua marca e o resultado foram os quilombos34 (SANTOS, 2001, p.85). A 

partir daí o Brasil tornou-se país de população cruzada e, foi com essa população que a 

nação apareceu e se definiu (BONFIM, 1997, p.206).  

A longa escravidão foi mantida por causa do racismo, ou seja, na crença dos 

invasores europeus da inferioridade dos negros, ou com base nas “teorias da 

superioridade da raça pura” e isso autorizou o rapto destes na África (BONFIM, 1997, 

p.167; SANTOS, 2001, p.84). A tese racista dos escravagistas chegava a entender que 

os negros eram desprovidos de inteligência, o que demonstra que o racismo é uma 

construção dos homens e nunca teve um fundamento cientifico, de acordo com Santos 

(2001, p.85). 

“O racismo, como ideologia, estabeleceu ao longo de nossa história, 

uma escala de valores sociais na qual o elemento negro é considerado 

um ser inferior, um cidadão de segunda categoria. E a questão racial 

tem origem em nosso passado, não só em função do período escravista, 

mas também no pós-escravismo” (THEODORO, 2016, p. 2). 

 

No entanto, durante a abolição, a elite Brasileira teve como preocupação a 

substituição da mão-de-obra escrava por imigrantes europeus, mas, no fundo visava 

apagar o negro da história do país; pois, os imigrantes chegavam em massa, cerca de 

três milhões de imigrantes em trinta anos quase a quantidade de negros escravos 

trazidos durante o tráfico negreiro que durou 350 anos (MARTINS, 2000, p.412; 

PEREIRA, 2008, p.29). Facto que condenou os negros à imobilidade social, ou seja, 

travou as possibilidades econômicas e educacionais do negro, segundo Martins (2000, 

p.412). Assim, parte importante do desemprego estrutural brasileiro nasce a partir desta 

época e, trata-se de um desemprego e subemprego permanentes e tão antigos que já 

fazem parte da cultura econômica, onde sempre há uma multidão de pessoas mal 

capacitadas disponíveis para qualquer vaga que surja (MARTINS, 2000, p.413; 

SANTOS, 2001, p.86). 

O regime escravista deixou, assim, marcas profundas no Brasil, principalmente, 

no que diz respeito à desigualdade e a discriminação racial. Pois, tem-se 75% de tempo 

de escravismo e 25% de tempo de trabalho livre, o que marcou profundamente a forma 

pela qual as relações humanas se dão no país (SANTOS, 2001, p.87). 

 

 Desigualdade e Discriminação racial 

                                                           
34Pequenas comunidades que rejeitavam radicalmente a escravidão (PEREIRA, 2008, p.27). 



  

Como já se tinha mencionando, entre 2004 e 2014, houve significativos avanços 

na área social; devido à queda da desigualdade, com o índice de Gini passando de 0,555 

para 0,49735 (THEODORO, 2016). 

Entretanto, no Brasil, a desigualdade deve ser considerada a partir da clivagem 

racial; visto que, a desigualdade racial significa níveis diferentes de expectativas de vida 

e de oportunidade (mortalidade, anos de estudo, seletividade no mercado de trabalho, 

etc.) para brancos e negros (MARTINS, 2000, p.413; THEODORO, 2016). Conforme 

Leonard (1996, p.85), os cientistas sociais brasileiros, e não só, têm observado 

desigualdade racial com evidência de discriminação racial. Então, para Theodoro, 

(2016) os avanços não se justificam por esses dados apresentados, mas por um maior 

aprofundamento qualitativo. 

 

“Ainda que o passado escravista tenha se constituído um marco 

importante em nossa história, sua superação não suscitou a supressão do 

racismo. Ao contrário, o racismo no período pós-Abolição ganhou 

novos contornos, evidenciando-se como elemento central da 

desigualdade brasileira” (THEODORO, 2016, p.8). 

 

A partir do século XIX o país adota explicitamente a política de branqueamento 

ou de “higienizar” o sangue da população brasileira36.  Por exemplo, através do Decreto 

nº 528, de 28 de junho de 1890, que ratifica na República a política de imigração do 

Império, deixando explicitado o exclusivo interesse no elemento europeu; a elite 

intelectual e política nesse período cultivava um projeto de país, no qual, via-se o 

elemento negro como o responsável pelo atraso social e tecnológico, ou seja, como o 

grande entrave ao desenvolvimento nacional; o que deu um novo reforço às ideias 

racistas (PEREIRA, 2008, p. 29; THEODORO, 2016, p. 9). 

O quadro socioeconômico foi historicamente construído pela existência de 

desigualdades sociais, onde há grupos de alta e média renda, assistidos por políticas 

públicas e, populações sem pleno acesso aos serviços públicos básicos de educação, 

saúde, saneamento, segurança pública e equipamentos urbanos, além dos baixos 

rendimentos (THEODORO, 2016, p. 7). Segundo Martins (2000, p.413), não é um 

fenômeno natural, mas uma implicação do modelo econômico adotado. 

                                                           
35O índice de Gini mede a desigualdade em um país, variando entre zero (perfeita distribuição da riqueza) 

e um (concentração absoluta da riqueza). 

36A Eugenia é a ciência que visava a melhoria da raça através de sua apuração e foi adoptada como 

referência na construção da sociedade brasileira (THEODORO, 2016, p. 9). 



  

Conforme Gonzalez (1985, p. 171), a população negra tem sido excluída, dos 

projetos de construção da nação brasileira, desde a independência. Visto que, o Brasil 

tem apresentado taxas de crescimento, das mais expressivas, mas não reverteu o quadro 

de pobreza e desigualdade; porque essa pobreza deu-se pela influência direta do racismo 

(JACCOUD e THEODORO, 2005, p. 103; THEODORO, 2016, p. 8). Também, de 

acordo com Gonzalez (1985, p. 172 e 171), existe uma divisão racial do espaço, pois 

64% da população branca concentram-se na região mais desenvolvida do país (no 

Sudeste)37, enquanto a população negra, quase na mesma proporção (69%), concentra-

se no resto do país, sobretudo, em regiões mais pobres como Nordeste e Minas Gerais.  

Ao se tratar da população negra à essa desigualdade se junta a discriminação 

racial, principalmente, no mercado de trabalho no que se refere a algumas atividades 

laborais e funções hierárquicas; as desigualdades vividas pelos negros são reflexos de 

um projeto de marginalização executado com a participação do estado, e aprofundado 

pelas condições de vida atuais; portanto, há uma construção negativa e racista da 

imagem do negro, que se manifesta em práticas discriminatórias (MARTINS, 2000, p. 

414 e 423). Como exemplifica Theodoro (2016, p. 4), tem sido destinado menos tempo 

de atendimento médico às mulheres negras, que correspondem a 60% das vítimas da 

mortalidade materna no Brasil, do que às mulheres brancas. 

Neste sentido, são necessárias as medidas de política compensatórias, como será 

visto mais adiante. Mas, isso dependerá de um ato de reconhecimento pelo estado e, de 

consenso por parte da sociedade sobre as medidas a serem adotadas, a fim de compensar 

os negros prejudicados pelas ações discriminatórias (MARTINS, 2000, p.415 e 417).  

 

 Democracia racial 

O Brasil vem propagando pelo mundo, desde os anos de 1930, uma imagem de 

“democracia racial”, na tentativa de enfatizar a convivência pacifica das raças no país, 

tomando como referência os conflitos raciais em outros países, como Estados Unidos e 

África do Sul (ANDREWS, 1996, p.140; NASCIMENTO, 1997, p.172). A partir dessa 

ideia, a elite brasileira elaborou a teoria da democracia racial, que apresenta o país como 

uma nação de brancos que não discriminam os negros, pois, segundo essa teoria, no 

Brasil não há racismo, visto que a escravidão foi um sistema benigno, não racista, e 

                                                                                                                                                                          
 



  

amigável para com o africano e, que a população brasileira é miscigenada, o que 

impediria a existência das desigualdades por causa das diferenças de raça 

(NASCIMENTO, 1997, p.172 e 181).  

Este mito da democracia racial tornou mais difícil o desenvolvimento da 

consciência negra e o confronto racial no Brasil, conforme Martins (2000, p.416). 

Então, a partir dos anos 1950, essa imagem de “democracia racial brasileira” foi 

criticada pelos pesquisadores brasileiros (exemplo: Florestan Fernandes e Carlos 

Hasenbalg); pois, impede a análise correta do problema do racismo e suas 

consequências para a população negra (ANDREWS, 1996, p.140). Visto que, a elite 

transformou o assunto do “racismo brasileiro” em tabu, ou melhor, em um fato que não 

se nota, não se discute e nem se deseja notar ou discutir, ou mesmo como se não 

existisse (GUIMARÃES, 1996, p. 235; NASCIMENTO, 1997, p.172). No entanto, na 

realidade, a história que é narrada nas escolas, a inteligência e a beleza que são 

mostradas pela mídia é branca, ou seja, o negro não comparece como uma entidade 

importante da vida nacional; os fatos são apresentados por todos na sociedade como se 

houvesse uma supremacia definitiva dos brancos sobre os negros (SANTOS, 2001, p. 

81 e 82). Porém, a maioria da população negra já se percebeu dos objetivos de 

mascaramento dessa teoria, visto que, democracia racial na prática da vida diária quer 

dizer discriminação racial (NASCIMENTO, 1997, p.181). 

De inexistente, o racismo passou a ser encarado como um fator-chave na 

estruturação da sociedade brasileira, segundo Guimarães (1996, p. 235). A ideologia da 

democracia racial, apesar de ter recebido várias críticas nos últimos anos, continua 

vigente na sociedade brasileira; e em uma democracia racial não existe necessidade para 

programas de preferência racial, porque tais programas representam a negação dos 

princípios dessa ideologia (ANDREWS, 1996, p.142). 

 

II – A Promoção da Igualdade Racial  

o A eficácia da legislação  

As construções racistas, de inferioridade e desumanização do negro, 

cotidianamente na sociedade brasileira colocam em cheque a garantia aos direitos 

                                                                                                                                                                          
37 Os imigrantes europeus foram alojados principalmente nas regiões sul e sudeste (PEREIRA, 2008, p. 

29). 



  

constitucionais de respeito à dignidade humana e demais direito dos negros 

(MARTINS, 2000, p.415). 

No Brasil, desde a década de 1950, a discriminação racial foi tipificada como 

proibida por legislação criminal; a princípio como contravenção, com a Lei Afonso 

Arinos de 1951, e mais tarde nos anos 1980, como crime imprescritível e inafiançável 

com a Constituição Federal e Lei Caó, de 1989 (THEODORO, 2016, p. 10); mas de 

acordo com Martins (2000, p.425 a 427) só na metade dos anos 90, começa a receber 

um tratamento judicial sistemático, ainda que precário. 

Segundo Theodoro (2016, p. 10), a legislação atual cita o preconceito racial, mas 

ela está direcionada para as práticas de discriminação racial. Pois, o preconceito racial 

se manifesta no país como uma espécie de racismo tolerado, visto que, para ocorrer 

intervenção judicial é necessário que o preconceito se materialize em ação concreta. As 

penas previstas são prisão simples ou multas; para funcionários públicos pode ocorrer 

perda de cargo e em estabelecimentos privados poderá haver suspensão de 

funcionamento por prazo máximo de três meses. No entanto, com o passar do tempo as 

leis vão sofrendo alterações, por exemplo, a Lei 9.459/97 criou um novo tipo penal, a 

injuria racial e a sua pena é de três anos de reclusão (MARTINS, 2000, p. 417, 426 e 

428).  

Porém, a maioria dos casos levados a julgamentos são arquivados ou os 

agressores são absolvidos; visto que, os instrumentos jurídicos de realização do direito e 

da justiça social são ineficazes quando analisados na perspectiva de obtenção de 

resultados que beneficiam um número significativo de pessoas, como é o caso dos 

negros (GOMES, 2000, p.390; MARTINS, 2000, p.429). No pensamento judicial 

brasileiro as práticas discriminatórias, por vezes, são consideradas matéria de menor 

relevância, o que leva muitas vezes a pessoa discriminada recolher-se a posição de 

inércia (MARTINS, 2000, p. 422 e 424). Assim, a constituição de 1988 transformou o 

Ministério Público no “promotor da cidadania”, mas, os problemas organizacionais, 

estruturais e ideológicos não têm permitido que exercesse plenamente a sua missão, que 

consiste na superação das dificuldades de acesso à justiça (GOMES, 2000, p. 399 e 

403). 

 

o Políticas de ação afirmativa 



  

De acordo com Theodoro (2016, p.11), a discriminação racial é um caso de 

polícia, uma vez que, a legislação prevê penas para os casos tipificados, já o preconceito 

é um caso de política. A integração é um problema político, social, econômico, e existe 

um conjunto de políticas que podem ser implementadas (LEONARD, 1996, p.85).  

Deste modo, as ações afirmativas são políticas que se inserem no campo da promoção 

da igualdade de oportunidades, facilitando o acesso dos grupos discriminados a certos 

espaços da vida social. Referem-se a uma intervenção estatal para promover o aumento 

da presença negra (ou minorias) na educação, no emprego e, nas outras esferas da vida 

pública; promover esse aumento implica levar em conta a cor como critério de seleção 

de candidatos a tais oportunidades; pois, tradicionalmente foram as pessoas brancas as 

favorecidas para qualquer oportunidade social e econômica (ANDREWS, 1996, p. 137; 

JACCOUD e THEODORO, 2005 p.113). Segundo Theodoro (2016, p 11), no Brasil as 

ações afirmativas constituem-se nos instrumentos de ação concebidos, especificamente, 

para o enfrentamento do preconceito e do racismo institucional. 

 

“Seu objetivo é buscar garantir a igualdade de oportunidades adotando 

um tratamento preferencial para permitir que tais grupos alcancem um 

nível de competitividade similar aos demais grupos sociais. […] dessa 

forma, aparecem como centrais nas políticas de ação afirmativa aquelas 

medidas que objetivam preparar, estimular e promover a ampliação da 

participação dos grupos discriminados nos diversos setores da vida 

social, especialmente nas áreas de educação, mercado de trabalho e 

comunicação” (JACCOUD e BEGHIN, 2002, p. 47 apud THEODORO, 

2016, p. 11). 

 

Nos Estado Unidos, a ação afirmativa é uma das muitas intervenções do governo 

no mercado de trabalho, desde a abolição da escravatura em 1863 (LEONARD, 1996, p. 

87). No caso brasileiro, as ações afirmativas devem ser percebidas como instrumentos 

de complementação das políticas sociais, bem como, das ações de combate à pobreza e 

à miséria; tudo indica que com a criação, em 2003, da Secretaria Especial de Políticas 

de Promoção da Igualdade Racial (SEPPIR), adoptou-se uma agenda de combate às 

desigualdades raciais, o que significou a abertura de um novo campo de ação das 

políticas públicas, a promoção da igualdade racial (THEODORO, 2016, p. 11 e 13). 

Ainda de acordo com Theodoro (2016, p. 13), a partir dessa data até hoje foram 

criados alguns programas importantes como: 



  

 O Programa Brasil Quilombola, que objetiva proporcionar posse da terra, bem 

como, a construção de infraestrutura para as comunidades remanescentes de 

quilombos;  

 O Programa Saúde da População Negra, cujo escopo é a atenção especial aos 

afrodescendentes, no que tange às doenças que mais atingem esse grupo, caso da 

hipertensão arterial e anemia falciforme; 

 As Políticas de cotas, que em 2012 foi aprovada pela Lei 12.711 que estabeleceu 

o regime de cotas sociais e raciais nas Universidades Públicas, bem como, nas 

Escolas Técnicas, em âmbito federal. Mas, já tinha sido adotado antes de forma 

independente por diversas universidades, o que proporcionou a abertura de 

milhares de vagas para estudantes negros;   

 A entrada em vigor da Lei nº 10.639, de 2003, que tornou obrigatório nas 

escolas de ensino fundamental e médio, o ensino da história da África e da 

cultura Afro-brasileira; 

 A aprovação do Estatuto da Igualdade Racial; 

 O governo federal adotou o sistema de cotas nos concursos públicos, o que 

permite uma maior entrada dos negros no serviço público. 

 

Porém, de um modo geral as políticas de promoção da igualdade racial, até então 

não se consolidaram na dimensão necessária ao enfrentamento da problemática racial 

(THEODORO, 2016, p. 14). Por exemplo entre 2012 e 2015 foram criados 150 mil 

vagas para negros cotistas nas Universidades Federais, mas conforme Theodoro (2016, 

p. 5 e 13), ao comparar a taxa de conclusão do ensino médio (proporção de pessoas de 

20 a 22 anos de idade) entre negros e brancos, observa-se que, em 2014, 71,7% de 

jovens brancos concluíram o ensino médio contra 52,6% no caso dos jovens negros; do 

mesmo modo, do total de estudantes negros de 18 a 24 anos 16,7% em 2004 cursavam o 

ensino superior, contra 45,5% em 2014; já no caso dos estudantes brancos nessa mesma 

faixa etária, essa proporção passou de 47,2% em 2004 para 71,4% em 2014; o que 

demonstra que os brancos continuam tendo melhores índices de escolaridade. A Lei 

10.639 ainda não foi completamente implementada, portanto, grande parte das escolas 

ainda não inseriram no currículo os tópicos sobre a história da África e sobre a cultura 

de raiz africana (THEODORO, 2016, p. 14). 



  

Nessa perspectiva, desafios são colocados e o que se espera é um 

posicionamento mais positivo por parte das instâncias governamentais para o 

enfrentamento desses obstáculos  e, assim conseguir uma maior inclusão social e 

igualdade racial (THEODORO, 2010, p. 20).  

 

III - A Divisão e Discriminação Racial no Trabalho 

A segmentação racial no mercado de trabalho no Brasil é evidente e, os negros 

sofrem no mercado de trabalho três tipos básicos de discriminação. O primeiro tipo é a 

discriminação ocupacional que diz respeito às dificuldades de obter vaga para as 

funções melhor remuneradas e valorizadas; esse tipo de discriminação questiona a 

capacidade do negro para executar determinadas tarefas mais complexa, apesar de estar 

capacitado como os demais; portanto, com frequência criam-se dificuldades ao ingresso 

de negros em certas carreiras civis, como no corpo diplomático, na marinha e na 

aeronáutica; e são nas empresas de segunda linha, não modernas e menos competitivas, 

que o negro consegue algum espaço, e no setor público cujo acesso é mais 

democratizado, devido ao sistema de concurso, entretanto, a sua participação se limita 

às funções manuais (MARTINS, 2000, p.421 e 426). Além disso, os dados da 

UNIFEM/UNICEF mostram que em 2007 o desemprego entre as mulheres negras 

atingiu 12,2%, contra 9,2% no caso da mulher branca, 6,4% no caso dos homens negros 

e 5,3% para os homens brancos (THEODORO, 2010, p.16); a política que particulariza 

os negros no trabalho raramente está deliberada formalmente, trata-se de um dado 

cultural internalizado por todos e tudo flui impulsionado por uma cultura de exclusão do 

negro  (SANTOS, 2001, p. 89 e 90). 

O segundo tipo, é a discriminação salarial que diz respeito às diferenças 

salariais quando exercidas as mesmas funções, e no fundo, ela expõe a ideia de que o 

trabalho do negro não vale tanto quanto o dos demais (SANTOS, 2001, p.89). Entre 

1980 e 1990, em termos de distribuição de renda, tem-se o seguinte quadro: recebem até 

1 salário mínimo, 23,4% dos homens brancos, na mesma faixa estão 43% das mulheres 

brancas, 44,4% dos homens negros e 68,9% das mulheres negras; acima de 10 salários 

mínimos, tem-se 8,5% dos homens brancos, 2,4% das mulheres brancas, apenas 1,4% 

dos homens negros e 0,3% das mulheres negras (GONZALEZ, 1985, p.175). Esses 

dados se mantém praticamente inalteráveis até hoje, em 2008, o salário médio do 

trabalhador negro é de pouco mais da metade do trabalhador branco (R$ 407,35 contra 



  

R$ 778,35), e quanto à mulher negra o salário chega a representar apenas de 31% do 

percebe o homem branco (THEODORO, 2010, p. 7). Ou seja, há uma hierarquia em que 

o dado racial prevalece sobre o do sexo; O homem branco recebe mais que a mulher 

branca, que ganha mais que o homem negro, o qual, por sua vez, ganha mais que a 

mulher negra, isso em várias regiões do país como: São Paulo, Belo Horizonte, Distrito 

Federal, Recife, Salvador e Porto Alegre e, ocorre tanto nas funções mais simples, 

quanto nas mais valorizadas (SANTOS, 2001, p. 93 e 95). O quadro é mais dramático 

quando se verifica a situação da mulher negra, pois, as mulheres brancas ganham em 

média quase quatro vezes mais que as mulheres negras, e para alcançarem o salário 

médio das mulheres brancas devem estudar até quatro anos mais; as mulheres negras 

são chefes de família em maior número que as mulheres brancas, a grande maioria (84% 

das negras) têm rendimentos inferiores a três salários mínimos, são, portanto, as mais 

pobres (NASCIMENTO, 1997, p. 179; SANTOS, 2001, p. 94). 

Em Salvador, maior cidade negra do país, a taxa de desemprego dos chefes de 

famílias negros é 74,2% superior à dos chefes de famílias brancos; os negros ingressam 

mais cedo no mercado de trabalho (o que acarreta graves prejuízos à formação escolar 

dos jovens) e permanece mais tempo (SANTOS, 2001, p.93). Não existe restrição mais 

prejudicial à cidadania do que a agressão econômica via discriminação no trabalho, da 

qual o afro-brasileiro tem sido vitimado de 1888 até os dias atuais (NASCIMENTO, 

1997, p. 179).  

O terceiro e último, é a fobia pela presença do negro, que é a discriminação pela 

imagem. O empregador busca manter aquilo que ele considera a imagem ideal de sua 

empresa e, isso ocorre mais nas pequenas e médias empresas; pois durante muito tempo 

e, ainda hoje, fala-se em “boa aparência”, pois, o conceito de beleza existente no Brasil 

é branco e de preferência loiro. Essa foi a forma de vetar o acesso de negros para as 

mais diferentes funções; contudo, esse conceito continua no imaginário das pessoas e o 

negro foi lesado por essa prática racista durante muito tempo (SANTOS, 2001, p. 89 e 

90). 

Portanto, é comum no Brasil a inexistência de negros trabalhando no 

atendimento (em padarias, farmácias, recepção, vendedores de lojas, etc.) ao contrário 

dos Estados Unidos38 e África do Sul; é como se houvesse impedimento do negro fazer 

contato com o cliente, isso é prática corrente no sudeste e sul do país, por exemplo, 

                                                           
38 Os afro-americanos não ultrapassam 12% da população. 



  

apesar da população da região metropolitana do Rio de Janeiro conter 42% de pretos e 

pardos, por toda a orla da zona sul Carioca, os restaurantes, bares e churrascarias têm 

por prática sistemática não admitirem garçons negros (NASCIMENTO, 1997, p. 180; 

SANTOS, 2001, p. 87 e 88). 

O Movimento Negro sempre denunciou a discriminação ocupacional, onde as 

piores vagas pertencem aos negros; a discriminação salarial, que paga menos a estes 

trabalhadores e a taxa maior de desemprego que, historicamente, aflige este grupo racial 

no Brasil (SANTOS, 2001, p.93).  

No caso específico da inserção da mulher negra, no mercado de trabalho, é 

sempre a mais problemática, visto que, elas não estão apenas sujeitas às maiores taxas 

de desemprego, como também, quando ocupadas, na maioria das vezes a atividades é de 

baixa renda, notadamente o serviço doméstico. O emprego doméstico é um grande 

indicador das condições de desigualdade no mercado de trabalho; o Brasil conta 

atualmente com cerca de sete milhões de trabalhadores nessa atividade, em sua grande 

maioria mulheres; é o país com maior contingente de indivíduos empregados 

domésticos, situação resultante da significativa concentração de renda; essa categoria 

profissional é maioritariamente ocupada por mulheres negras, que em 2004, eram 5,925 

milhões com idade entre 16 anos ou mais, efetivo que reduziu para 5,893 milhões em 

2014. Nesse mesmo período, houve outras mudanças positivas como: a cobertura 

previdenciária que aumentou de 27,8% para 40,3%; também, observa-se um processo 

de envelhecimento desse contingente, devido a alguns fatores, exemplo: o aumento 

generalizado da taxa de escolaridade, ligado a maiores oportunidades de emprego para 

as mais jovens, fazendo com que encontrem novas profissões (THEODORO, 2010, p. 6 

e 16). 

Ainda, segundo Theodoro (2016, p. 5), os indicadores sobre a qualidade de 

emprego mostram uma evolução positiva do emprego formal que passou de 45,7% do 

total da população ocupada em 2004 para 57,7% em 2014; no caso dos trabalhadores 

brancos esse percentual subiu de 53,0% para 64,7%, enquanto que para os negros a 

evolução foi ainda mais expressiva, passando de 37,3% para 51,6%. Mas, os 

diferenciais entre negros e brancos ainda se mantêm significativos. 

Em suma, a população negra é a maior detentora das piores posições no mercado 

de trabalho, com rendimentos baixos, maiores taxas de desemprego e, quando ocupados, 

encontram-se no trabalho informal, apresentam ainda os mais baixos índices de 



  

cobertura do sistema previdenciário e os maiores índices de trabalho infantil 

(JACCOUD e THEODORO, 2005, p. 105). 

 

Considerações finais  

Atualmente, no Brasil a discussão sobre a questão da desigualdade e 

discriminação racial, que afeta negativamente a sua população negra, está centrada nas 

políticas de ação afirmativa ou de reparação; pois foram profundos os efeitos do longo 

escravismo. Trata-se de políticas para desenvolver uma nova cultura, a da inclusão, de 

modo que a riqueza possa ser mais bem repartida (SANTOS, 2001, p.101 e 102).  

Mas, sem a ajuda direta do governo, a população negra permanecerá com a 

dificuldade de participar com igualdade nas instituições e estruturas básicas do país; isto 

é percebido pela ausência dos negros nos meios de comunicação que tende a levar a 

conclusão de que não têm qualquer papel na vida nacional, a não ser de esportista ou 

sambista (ANDREWS, 1996, p. 144). Pois, o negro ocupa hoje uma posição no trabalho 

análoga à da escravidão, é o menos remunerado e o mais desempregado; o que agrava 

essa situação é o fato de que mesmo entre os trabalhadores de baixa renda recebem 

menos do que os brancos e mesmo quando têm a mesma capacitação, recebem salários 

diferentes. Se há sistema educativo, habitação, serviços médicos, ele é o que tem menos 

acesso (NASCIMENTO, 1997, p. 172; SANTOS, 2001, p.87). 

Portanto, o desenvolvimento econômico brasileiro resultou num modelo de 

modernização conservadora excludente e, enquanto, um desenvolvimento desigual e 

combinado, manteve a força de trabalho do negro na condição de massa marginal, como 

exército de reserva, em tempos de capitalismo; a sistemática discriminação sofrida no 

mercado de trabalho remete a uma concentração de negros nos setores agrícola, da 

construção civil e da prestação de serviços (GONZALEZ, 1985 p.173). Isso tudo levou 

vários autores (Theodoro, 2016; Santos, 2001; Guimarães, 1996; etc.), a afirmarem que 

as desigualdades sociais no Brasil têm um fundamento racial. 

Também, por um lado, a maior parte dos indicadores aqui apresentados mostrou 

que a desigualdade racial tem sido constante ao longo do tempo, ou seja, os indicadores 

socioeconômicos não têm apresentado evoluções para a população negra e, por outro 

lado, o serviço jurídico brasileiro ainda se defronta com a naturalização do preconceito  

e a sociedade desvalorizando na prática os dispositivos constitucionais; e deste modo, 



  

não se vão suprir a deficiência de condições de oportunidade de trabalho que a maioria 

dos negros vivencia (MARTINS, 2000, p.430). 

Concluindo, a população negra é mais pobre, mais propensa às situações de 

desemprego e informalidade, habitando em áreas carentes de infraestrutura, o que deixa 

claro a precária condição social da população negra brasileira (MARTINS, 2000, p. 

421; SANTOS, 2001, p. 94). Ainda, para muitos destes analistas, a reversão desse 

quadro de desigualdade passaria pela ação educacional na medida em que facilitaria 

uma mobilidade social ascendente aos negros; melhores níveis de educação resultariam 

em melhores condições de disputa dos postos no mercado de trabalho, permitindo desta 

forma, acesso à maior remuneração, e consequentemente melhores condições de vida. 

 

Referências bibliográficas: 

 

ANDREWS, G. “Ação Afirmativa: um modelo para Brasil” in SOUZA, Jessé. (org.) 

Multiculturalismo e Racismo: o papel da ação afirmativa nos estados democráticos 

contemporâneo; Ministério da Justiça/ PNUD, Brasília,1996. 

 

BONFIM, Manoel. O Brasil na América: caracterização da formação brasileira; 

Topbooks; 2° ed; Rio de Janeiro, 1997. 

 

GOMES, Joaquim B. B. “O uso da lei no combate ao racismo: direitos difusos e ações 

civis públicas” in GUIMARAES, Antônio S. A. e HUNTLEY, L. (org.). Tirando a 

máscara: ensaio sobre o racismo no Brasil; Paz e Terra; São Paulo, 2000. 

 

GONZALEZ, Lélia. “Mulher Negra”. Revista Carta, Falas, Reflexões, Memórias; vol. 

13; 1999; pp. 171-182 

 

GUIMARAES, Antônio. “A Desigualdade que anula a desigualdade” in SOUZA, Jessé. 

(org.) Multiculturalismo e Racismo: o papel da ação afirmativa nos estados 

democráticos contemporâneo; Ministério da Justiça/ PNUD, Brasília, 1996. 

 

JACCOUD, Luciana e THEODORO, Mário. “Raça e Educação: os limites das políticas 

universalistas” in SANTOS, Sales A. dos (org.) Ações afirmativas e Combate ao 

Racismo nas Américas. 1° ed. Vol. 5; MEC/SECAD, Brasília, 2005. 

 

LEONARD, J. S. “O Impacto da antitencedência dos Estados Unidos e a política de 

ação afirmativa na desigualdade social” in SOUZA, J. (org.) Multiculturalismo e 

Racismo: o papel da ação afirmativa nos estados democráticos contemporâneo; 

Ministério da Justiça/ PNUD, Brasília, 1996. 

 

MARTINS, S. S. “Direito e combate a descriminação racial no Brasil” in 

GUIMARAES, Antônio S. A. e HUNTLEY, L. (org.). Tirando a máscara: ensaio sobre 

o racismo no Brasil; Paz e Terra, São Paulo, 2000. 

 



  

NASCIMENTO, Abdias. “Aspetos da experiência afro-brasileira”. Revista Toth, vol. 3; 

1997; pp. 167-183. 

 

PEREIRA, A. M. Trajetória e Perspectiva do Movimento Negro Brasileiro. Nandyala, 

Belo Horizonte, 2008. 

 

RAMOS, Guerreiro. O negro desde dentro. Revista Toth, vol. 3; 1997; pp. 167-183. 

 

REIS, Fábio. W. “Mito e valor da democracia racial” in SOUZA, J. (org.) 

Multiculturalismo e Racismo: o papel da ação afirmativa nos estados democráticos 

contemporâneo; Ministério da Justiça/ PNUD, Brasília,1996. 

 

SANTOS, Hélio. “Discriminação racial no Brasil” in SABOIA, G. (org.) Anais de 

Seminários Regionais Preparatórios para Conferência Mundial contra o Racismo, 

Discriminação Racial, Xenofobia e Intolerância Correlatada; Ministério da Justiça, 

SEHD, Brasília, 2001. 

 

THEODORO, Mário. Dez anos de Políticas de Promoção da Igualdade: um breve 

balanço a luz dos dados do IBGE;; CEERT, São Paulo, 2016. 

 

THEODORO, Mário. Desenvolvimento, equidade e questão racial. 2010 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

I Jornada de Estudos Negros da Universidade de Brasília 

03 e 04 de novembro de 2016 - Instituto de Ciências Sociais da UnB 

 

 

 

UM INTELECTUAL ENTRETEMPOS: PÓS-COLONIALIDADE, TEMPO E 

POLÍTICA NEGRA NA OBRA DE GUERREIRO RAMOS 

 

 

Marcos Vinícius Lustosa Queiroz39 

 

Resumo: O artigo pretende analisar as dimensões temporais do pensamento do 

sociólogo Alberto Guerreiro Ramos. Para tanto, primeiramente são apresentadas as 

noções de tempo moderno e tempo colonial como grandes temporalidades existentes na 

modernidade-colonialidade. Em um segundo momento, é analisado como essas duas 

experiências no tempo se manifestam na obra de Guerreiro Ramos por meio de 

articulações complexas entre a questão nacional e a política negra. Por fim, sugere-se 

como as aproximações do sociólogo baiano podem contribuir para se pensar a diáspora 

africana no Brasil contemporâneo.  

 

Palavras-chave: intelectuais negros, modernidade, colonialidade, racismo, 

temporalidade.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
39 Mestrando em Direito pelo Programa de Pós-Graduação em Direito da Universidade de Brasília 

(PPGD-UnB), membro do Centro de Estudos em Desigualdade e Discriminação (CEDD-UnB) e do Maré 

– Núcleo de Estudos em Cultura Jurídica e Atlântico Negro. O presente artigo foi realizado como trabalho 

final de conclusão da disciplina Tópicos Especiais em Raça, Racismo e Anti-racismo, ofertada pelo 

professor Joaze Bernardino-Costa, no Programa de Pós-Graduação em Sociologia da Universidade de 

Brasília (PPG/SOL). Agradeço imensamente ao professor Joaze pelas contribuições oferecidas ao longo 

do curso, fundamentais para a elaboração deste artigo.   



  

Introdução 

 

O final dos anos 40 e a década de 50 foram anos agitados para a política negra no 

Brasil. Seguindo a tradição de organização e de protesto negro do início da República, que havia 

sido expressa sobretudo na Frente Negra Brasileira, houve também um corte em relação às 

antigas experiências de lutas: influenciados pelas ideias da negritude e pelo pan-africanismo, os 

novos movimentos não procuravam apenas integrar-se à sociedade “branca” dominante, pois 

reivindicavam o reconhecimento do valor civilizatório da herança africana e da personalidade 

negra (Nascimento e Nascimento, 2000). Como bem ilustra o sambista e historiador Nei Lopes, 

no seu romance Rio Negro 50, era tempo de afirmação negra, no qual botequins, livrarias, 

escolas de samba, clubes, cafés e esquinas das grandes cidades tornavam-se palco de encontro 

das “gentes de cor”, que gestavam uma esfera de discussão e cultural própria em relação aos 

fatos e às narrativas nacionais (Lopes, 2015). 

É neste período, capitaneados pelo Teatro Experimental do Negro (TEN),40 fundado por 

Abdias do Nascimento e tendo como militantes Haroldo Costa, Ruth de Souza, Aguinaldo 

Camargo, Alberto Guerreiro Ramos e outros, que diversas iniciativas são tomadas, como a 

Convenção Nacional do Negro Brasileiro (1945) e o 1º Congresso do Negro Brasileiro (1950), 

bem como é aquecida a arena política em torno da discussão sobre a criminalização da 

discriminação racial (futura Lei Afonso Arinos, de 1951) (Nascimento e Nascimento, 2000; e 

Barbosa, 2013).  

A figura de Guerreiro Ramos transita e se consolida intelectualmente por esse período 

de novidades e efervescência política e cultural. Tempo acelerado, de transição veloz entre duas 

ditaduras e de disputas sobre o caráter do elemento nacional, eixo motriz das discussões 

públicas na época. Guerreiro estava no centro do furacão: em meados da década de 50, quando 

torna-se uma personalidade pública de destaque, era professor da Escola Brasileira de 

Administração Pública (EBAP) da Fundação Getúlio Vargas, membro da Comissão Nacional do 

Bem-estar Social, co-fundador do Instituto Brasileiro de Economia, Sociologia e Política 

(IBESP) e diretor do departamento de sociologia do Instituto Superior de Estudos Brasileiros 

(ISEB) (Santos, 1995; Barbosa, 2007). 

Como personalidade eminentemente pública, Guerreiro busca intervir no seu tempo por 

meio do desenvolvimento de uma ciência social brasileira, enraizada e localizada no seu 

contexto. Uma sociologia de caráter pós-colonial como marco de onde se fala e se desenvolve o 

pensamento intelectual, que, por meio da metodologia da “redução sociológica”, apropria-se e 

                                                           
40 O TEN foi criado por Abdias do Nascimento em 1944 e buscava capacitar e formar atores negros, bem 

como produzir suas próprias peças. Neste movimento, além de tentar valorizar e resgatar a tradição afro-

brasileira, denunciava a segregação racista no mercado de trabalho, particularmente na arte (Nascimento e 



  

subordina as categorias e conceitos desenvolvidos no estrangeiro a partir do elemento nacional, 

da concretude existencial primeira (Lynch, 2015).  

É a partir do encontro desses dois contextos, a política negra e o nacionalismo, que o 

presente artigo procura perceber as tensões, contradições e tentativas de síntese presentes no 

pensamento de Guerreiro Ramos no que se refere, sobretudo, aos discursos sobre o tempo da 

nação e o tempo da diáspora africana. Neste movimento, em vez de buscar compreender 

Guerreiro como um “homem do seu contexto”, que tem como base uma noção domesticada do 

passado a partir de uma dimensão totalizante (ou seja, para compreender uma figura histórica ou 

um acontecimento, bastaria reconstituir o passado em seus amplos termos), aproximar-se-á da 

obra do sociólogo baiano na tentativa de perceber o que nela há de singular, particular e 

disruptivo à sua época (Rancière, 2011).  

Essa percepção histórica será acompanhada da interpretação de Guerreiro Ramos 

enquanto um intelectual nos termos propostos por Edward Said. Para o autor palestino, o 

intelectual é aquele que provoca o dissenso, que irrompe contra a ordem das coisas, que, em 

última instância, fala a verdade ao poder – ou seja, articula uma noção do universal, de 

princípios intransigíveis contra a estrutura hegemônica. Ademais, no mesmo sentido colocado 

por Walter Benjamin, o intelectual, ao articular historicamente o passado, se insurge perante as 

narrativas dos vencedores. Posiciona-se, assim, contra as marchas triunfalistas por meio de um 

tecer contra-hegemônico em relação aos discursos exclusivistas e silenciadores (Said, 2005; 

Benjamin, 2013). 

Assume-se aqui a perspectiva adotada pelo sociólogo britânico Paul Gilroy ao narrar as 

trajetórias políticas e filosóficas de intelectuais do Atlântico Negro (Gilroy, 2012),41 em que 

Guerreiro Ramos, por mais que tenha experimentado o exílio “real” somente em momento 

posterior da sua vida, foi um exilado no seu próprio tempo (Queiroz, 2016). Como um 

“estrangeiro”, a obra de Guerreiro é permeada por um estranhamento e por um ponto de crítica 

privilegiado, que advém do seu estilo de vida excêntrico e não-convencional. Tendo transitado 

por diversos espaços políticos e locais culturais, o intelectual baiano nunca foi completamente 

um nativo dos postos que assumiu (até por que nunca foi visto como tal). Era, na acepção de 

Giorgio Agamben, um autêntico contemporâneo, pois buscava as questões difíceis do seu tempo 

                                                                                                                                                                          
Nascimento, 2000). Ademais, o TEN tinha como objetivo ser um fórum de luta contra o racismo nas suas 

mais variadas formas, articulando, para tanto, alianças e iniciativas políticas (Barbosa, 2013). 
41 A categoria de Atlântico Negro, formulada pelo sociólogo britânico Paul Gilroy, pode ser 

sinteticamente definida como “um mesmo mutável: as experiências diaspóricas negras são formações 

transculturais e internacionais das quais emergem diferentes formas de construir identidades raciais e 

políticas em relação à modernidade e na modernidade, a qual foi, originalmente, uma forma de pensar o 

Ocidente” (OLIVEIRA, 2011, pp. 46 e 47).   



  

justamente por estranhar o seu contexto temporal; por não se sentir confortável na sua própria 

historicidade (Agamben, 2009).42 

Partindo dessas noções de história e de intelectual, pretende-se enxergar as articulações 

temporais ambíguas e complexas na obra de Guerreiro Ramos. No entanto, antes de adentrar 

nesta análise mais específica, serão apresentadas duas distintas noções de tempo que permeiam 

a modernidade e o colonialismo, as quais serão utilizadas, posteriormente, para compreender o 

pensamento do sociólogo baiano.  

 

1. Tempos modernos, tempos da nação – tempos coloniais, 

tempos diaspóricos 

 

Na acepção do historiador François Hartog, regime de historicidade é um conceito 

instrumental que permite observar as diversas maneiras de engrenar ou de compor o passado, o 

presente e o futuro. Foca-se, portanto, na inteligibilidade das diversas experiências do tempo, 

visando perceber modos de articulação da temporalidade e a ênfase ou sobrecarga que cada 

sociedade dá sobre o passado, o presente e o futuro (Hartog, 2015; Paixão, 2013). Argumenta-se 

que a partir do “encontro colonial” (Connel, 2012) e a expansão do projeto moderno em sua 

articulação com o colonialismo (Dussel, 1993), dois grandes regimes de historicidade passaram 

a conviver sob o mesmo tempo histórico, os quais denominamos, neste artigo, de tempo 

moderno e tempo colonial.  

O tempo moderno pode ser considerado como a temporalidade histórica iniciada em 

decorrência do iluminismo, da revolução industrial e da era das revoluções políticas. Rompendo 

com as noções de passado, presente e futuro da pré-modernidade, em que a história era vista 

como um depósito de experiências que servia de ensinamento para o futuro, na modernidade são 

alteradas as maneiras de vivenciar e conceber o tempo (Koselleck, 2006). Tomada pela vertigem 

e pelo aceleramento dos acontecimentos históricos, a noção de progresso, oriundas das 

revoluções científica e industrial, articula uma nova forma de se perceber e fazer a história, na 

                                                           
42 Crê-se possível um desenvolvimento mais profundo do pensamento de Guerreiro Ramos enquanto um 

intelectual do Atlântico Negro, articulando a noção de Edward Said com contribuições de Walter 

Benjamin e Paul Gilroy, sobretudo no que se refere a importância do “exílio” e da “precariedade” como 

experiências importantes para a hermenêutica do tempo histórico. Benjamin, ao tratar da figura de 

Charles Baudelaire como o primeiro intérprete da modernidade, ressalta como a vida instável, precária e 

não-convencional do poeta possibilitou, ao mesmo tempo, uma imersão e um distanciamento do seu 

tempo histórico (Benjamin, 1989). Gilroy, ao falar sobre a intelectualidade viajante do Atlântico Negro e 

a experiência do exílio, aponta no mesmo sentido, argumentando que a situação de precariedade e 

fragmentariedade do exilado é caráter distintivo da política cultural negra na modernidade (Gilroy, 2012). 

Por fim, Guerreiro Ramos, além de toda sua trajetória política que diz por si só, ao ser questionado sobre 

qual situação de vida mais tinha contribuído para sua formação, responde, taxativamente, que a pobreza e 

a relação de comensalidade com os amigos, o que destaca os aspectos da precariedade, da circulação entre 



  

qual o futuro se abre como uma parte da evolução atrelada à marcha da história e o passado é 

tido como algo a ser superado (Marramao, 1995, Koselleck, 2014).  

O historiador Peter Fritzche simboliza a experiência de tempo na modernidade a partir 

da imagem da ruína. Como ele argumenta, o período revolucionário, o mercantilismo e o 

colonialismo foram grandes destruidores de mundos e criadores de uma era de infinitos 

“começos” e “fins”. A ruína, assim, emerge como o veredito irrevogável da progressividade 

histórica – não há uma volta para trás. A ruína sempre aparece como uma memória da 

inevitabilidade do progresso. E ela faz parte de uma marcação que decreta a obsolescência dos 

outros (o indígena, o selvagem, o oriente, o irlandês, o africano etc.) e a força da dinâmica 

europeia (Fritzche, 2013). 

Através das lentes da periodização, as ruínas entram para o tempo histórico e anunciam 

o poder e a necessidade de sequências temporais nas quais um tempo ultrapassa o outro – ou 

que uma sociedade mais evoluída substitui ou domina uma mais atrasada. Neste sentido, a ruína 

do passado é inserida em uma marcação autoritária da história cronológica realizada por um 

ponto de vista no presente que se apresenta como universal. O passado (o outro) perde a sua 

autonomia, pois somente é compreendido e visto como momento de passagem ao que se 

entende como presente. Os museus imperiais e nacionais são os grandes exemplos dessa 

temporalidade, a qual representa o passado/outro através das lentes de um centro que se propões 

como universal e mais avançado (“os outros tem estórias, enquanto nós temos a história”) 

(Fritzche, 2013).  

Como argumenta Mario Rufer, na modernidade, a nação desponta como o grande 

sujeito de referência da história. Mais do que isso: opera-se uma marcação na qual há 

coincidência entre tempo e nação. Enquanto espaço silencioso, o Estado-nação torna-se a 

principal referencia das grandes narrativas, atuando como ponto de articulação de um tempo 

homogêneo que abstrai as temporalidades múltiplas (e os mundos da vida divergentes) em uma 

imagem onicompreensiva da nacionalidade homogênea. Assim, as diversas temporalidades 

particulares (ou os diversos outros) são subsumidos em um metarrelato unívoco, cronológico e 

linear, que periferiza, exclui, silencia, apaga e “torna passado” tudo aquilo que não se encaixa 

dentro da sua estrutura temporal (Rufer, 2010).  

Por mais que a historiografia contemporânea diga que a temporalidade moderna tenha 

sido borrada em decorrência dos acontecimentos do século XX (as duas guerras mundiais; os 

genocídios; a utilização da ciência para os fins mais abjetos; o terror indizível; a experiência do 

totalitarismo; o avanço científico e comunicacional etc.), os quais teriam gerado um novo 

regime de historicidade (ou a radicalização do regime de historicidade moderno) (Hartog, 2015; 

Gumbrecht; 2015; Rosa e Scheuerman, 2013), argumenta-se que a experiência do tempo “pós-

                                                                                                                                                                          
diferentes ideias e da apropriação renovadora de contribuições alheias na gênese do seu pensamento e da 



  

traumática”, aqui chamada de tempo colonial, não é uma novidade do último século, mais algo 

que acompanha a modernidade desde os seus primórdios. Neste sentido, a modernidade e a 

colonização implicaram uma coexistência híbrida de temporalidades, ainda que domesticadas; 

uma experiência heterogênea do tempo enquanto experiência vivida e narrada – experimentada 

de maneira muito diversa pelo colonizador e pelo colonizado (Rufer, 2010).  

Pode-se dizer que o processo histórico de negros e negras na modernidade tem como 

marco a diáspora africana no mundo atlântico, iniciada com a violência colonial e o processo de 

desteritorialização forçada, no qual populações inteiras foram transportadas e fragmentadas por 

diversas partes do globo (Connel, 2012; Fanon, 2008). Nestas novas realidades, tiveram que 

recriar e criar modos de vida em contextos que lhes era hostil (Mintz e Price, 2003), bem como 

enfrentaram as estruturas opressivas e totalizantes da escravidão e a precariedade de vida no 

pós-abolição. Assim, no “novo mundo”, os descendentes da diáspora africana encontraram uma 

série de dificuldades que impediram a transmissão geracional e intergeracional da experiência e 

a criação de uma esfera pública própria capaz de impulsionar a formação política independente 

e estruturas de memória estáveis (Gilroy, 2012; Queiroz, 2016).  

Ao dar centralidade às trajetórias e às experiências de vida da diáspora africana, opera-

se uma interrupção crítica nas grandes narrativas historiográficas sobre a modernidade, bem 

como torna presente um regime de historicidade que foge aos e colide com os padrões do tempo 

moderno. Como argumenta Stuart Hall, há uma reperiodização da história operada pela rasura 

pós-colonial, que, ao fornecer discursos alternativos àqueles incrustrados nos relatos clássicos 

da modernidade, desloca as narrativas confinadas nos limites dos estados nacionais. O pós-

colonial possibilita a percepção da colonização como a face mais evidente, o exterior 

constitutivo, do mundo moderno ocidental no pós-1492. Neste sentido, o colonialismo deixa de 

ser visto como um subenredo local de uma história maior para ser compreendido como um 

evento de significação global, de caráter deslocado e diferenciado (Hall, 2013; Dussel, 1993; 

Fanon, 2005).  

E desencobrindo essa outra narrativa sobre a modernidade que se vislumbra uma outra 

maneira de se relacionar com o passado, o presente e o futuro, a qual chamamos tempo colonial. 

Permeada por traumas, violências indizíveis, deslocamentos forçados, experiências de exílio, 

interrupções no ato de transmissão da experiência e o manuseio híbrido de sistemas discursivos 

e linguísticos impostos, o regime de historicidade colonial engendra uma percepção 

diferenciada do tempo: nele, as fronteiras entre passado, presente e futuro tornam-se borradas – 

o futuro apresenta-se como incerto e o passado é “presentificado” na medida em que continua a 

emanar consequências sobre o presente (Bevernage, 2010 e 2015; Gilroy, 2012). Ao tornar 

praticamente impossível a transmissão plena da experiência vivida, os contextos colonial e pós-

                                                                                                                                                                          
sua experiência de vida (Ramos, 1995). Sobre exílio, história e pensamento negro, veja-se: Queiroz, 2016. 



  

colonial soterram o ato de narrar (Benjamin, 1987) e rompem com a concepção de uma 

temporalidade progressiva, linear, total e unívoca, dando lugar a um tempo fragmentado, 

precário e instável (Bevernage, 2015; Lorenz, 2014; e Morrison, 2000).  

Para o tempo colonial, articular o passado historicamente não se trata apenas de 

“colocar os grupos colonizados como sujeitos da história” ou formular uma “história das classes 

subalternas”, que as reconduz, por outras vias, para o lugar da história local ou da diferença 

cultural (Bhabha, 2013), mantendo a hierarquia dos tempos históricos a partir do padrão 

moderno-ocidental. Ao contrário, enxergando o entrelaçamento entre as afirmações e os 

apagamentos do projeto moderno com o domínio colonial, articula uma percepção capaz de 

compreender as continuidades históricas das formas coercitivas e violentas da produção das 

identidades como desigualdades (Rufer, 2010).  

Assim, justamente por ser parte daquele “outro” que a narrativa moderna nacional 

categorizou como arcaico ou parte do passado, o tempo colonial e, agora podemos dizer, 

diaspórico irrompe em discursos que demonstram a continuidade entre a realidade 

colonial/imperial e a nacional. Ao expor a colonialidade do poder, ou seja, a permanência da 

matriz social hierárquica oriunda do colonialismo, o tempo colonial aproxima-se da 

temporalidade hibrida do exilado; do estrangeiro ao seu próprio contexto: denota a continuidade 

(um passado que transborda sobre o presente) da vida do despojado (que se insurge contra a 

narrativa temporal hegemônico-nacional) (Rufer, 2010; Bernardino-Costa; 2015; e Quijano, 

2005). 

É diante dessas duas noções de experiência no tempo, inauguradas pela modernidade-

colonialidade, que pretende-se perceber as articulações complexas, ambíguas e imbrincadas da 

obra de Guerreiro Ramos, sobretudo no que tange às conexões e aos afastamentos relativos à 

sua visão da política nacional e da política negra.  

 

2. Guerreiro entretempos: o nacional e o (pós-)colonial 

 

2.1. Uma ciência pós-colonial e a questão nacional 

 

“Sou homem que penso o Brasil vinte e quatro horas por dia”, disse Guerreiro Ramos a 

Clóvis Brigadão no início da década de 80 (Brigadão, 1995, p. 10). Não há dúvidas, a obra do 

sociólogo baiano era eminentemente nacionalista. Não no sentido vulgar, mas naquele apontado 

por Joel Rufino dos Santos. Guerreiro, atrelado ao conteúdo das ideias da segunda metade dos 

anos cinquenta, preocupava-se com a autonomia e independência econômica, política e cultural 

do Brasil. Almejava que o país atingisse um grau no qual fosse capaz de realizar o seu 

desenvolvimento com as próprias pernas (Santos, 1995; Bringel, Lynch e Maio, 2015).  



  

Para tanto, era necessária uma ciência social também independente e autônoma. Uma 

sociologia em “mangas de camisa”, como gostava de afirmar, que fosse enraizada, militante e 

socialmente orientada; engajada em compreender as dinâmicas próprias do contexto local e 

tendo como objetivo precípuo a solução dos problemas nacionais. Guerreiro afirmava que para 

romper o ciclo de dependência semicolonial que assolava o Brasil, era necessário abandonar o 

tipo de saber sociológico por aqui produzido, o qual ele chamava de ciência consular (Ramos, 

1995). Permeada pelo dedutivismo, pela alienação, pela inautenticidade e pelo mimetismo 

relacional (uma ciência que se enxerga e se avalia a partir da imagem do estrangeiro), a 

sociologia brasileira era, até então, incapaz de entender o Brasil (Lynch, 2015, Ramos, 1995c).  

Partia, portanto, de um diagnóstico que enxergava o colonialismo ainda entranhado no 

fazer científico brasileiro. Os intelectuais brasileiros encontravam-se perdidos no meio do 

academicismo e nas tentativas de agradar as nações estrangeiras. Em contraposição a esse 

modelo, propunha uma “sociologia autêntica”, para a qual dedicou grande parte dos seus 

esforços e trabalhos, ainda que dispersos, na busca de sistematização e constituição de uma 

ciência brasileira de caráter pós-colonial (Lynch, 2015). 

Diante desse panorama preliminar, percebe-se em Guerreiro Ramos uma aproximação 

muito forte de uma visão decolonial do saber científico (Bernardino-Costa e Grosfoguel, 2016), 

na medida em que dá ênfase a uma sociologia que parta da sua própria 

particularidade/experiência. No entanto, ao ter essa perspectiva como núcleo do seu 

pensamento, tem como categoria e referência central de análise a nação e seu respectivo povo. É 

o Brasil e o brasileiro, mais do que qualquer outra particularidade, que ele procura compreender 

e é de ambos que surgirá uma nova sociologia em contraposição aos modelos das nações 

desenvolvidas.  

Tal concepção homogênea do Estado-nacional, muito próxima da descrição de tempo 

moderno apresentada anteriormente, pode ser evidenciada em algumas das abordagens de 

Guerreiro Ramos sobre as relações raciais. Ao refletir sobre a presença negra no Brasil, o 

sociólogo baiano parece não se atentar (ou dar menor ênfase) às especificidades das hierarquias 

e estratificações existentes no país. O negro, com a industrialização, urbanização e expansão do 

mercado de consumo, teria se subsumido à totalidade brasileira, diluindo-se na homogeneidade 

do povo e perdendo suas relações de ambiguidade e contradição com essa mesma modernidade 

nacional (Ramos, 1995c). Além de denotar uma concepção de raça a partir da genética, a adesão 

à ideia de mestiçagem e uma espantosa incompreensão das relações entre raça e classe,43 o 

seguinte trecho evidencia a completa subsunção do negro ao nacional: 

                                                           
43 Liv Sovik reconhece em Guerreiro Ramos o pioneirismo em certas discussões sobre relações raciais no 

Brasil, sobretudo no que se refere à questão da branquidade. No entanto, aponta algumas noções 

equivocadas e contraditórias no seu pensamento. Primeiramente, argumenta que Guerreiro não percebe a 

mestiçagem como um articulação do colonialismo que permanece agindo como dispositivo discursivo 

impedidor do debate sério acerca do racismo. Em segundo lugar, o sociólogo baiano parece minimizar o 



  

Na atual fase de desenvolvimento econômico-social do Brasil, não 

existem mais suportes concretos que permitam a nossa minoria de 

“brancos” sustentar suas atitudes arianizantes. De um lado, verifica-se 

que desapareceram, desde há muito, do país, as situações estruturais 

que confinavam a massa pigmentada nos estratos inferiores da escala 

econômica; e, de outro, observa-se que a massa pigmentada, 

preponderante desde o início de nossa formação, absorveu, pela 

miscigenação e pela capilaridade social, grande parte do contingente 

branco, que, inicialmente, podia considerar-se isento de sangue negro. 

O que, nos dias de hoje, resta de brancos puros em nosso meios é uma 

quota relativamente pequena. O Brasil é, pois, do ponto de vista 

étnico, um país de mestiços (Ramos, 1995b, p. 231).  

Essa visão de um tempo da nação e do capital, que, na sua marcha, apaga as diferenças 

intranacionais, é percebida na maneira como Guerreiro Ramos aborda os primeiros estudos 

sobre as expressividades diaspóricas no país. A despeito da crítica que se pode fazer a esses 

trabalhos, Guerreiro não enxergava neles mais do que meras fossilizações e folclorizações do 

negro no contexto nacional, minimizando as dinâmicas de racialização em manifestações 

religiosas e culturais (Ramos, 1995b e 1995c).  

O respeito pelas obras de Oliveira Vianna também entram nessa relação particular de 

Guerreiro Ramos com o tempo. Em determinada fase da sua vida, Guerreiro não só foi 

condescendente com o racismo expresso na obra de Vianna, mas também se viu como um 

sucessor dos seus trabalhos (Lynch, 2015). Em grande parte, essa admiração provinha das ideias 

compartilhadas por ambos sobre a necessidade de se pensar uma razão nacional, ou seja, o 

Brasil como problema a ser solucionado, para o qual era necessário dispor de mecanismos, 

instituições e ações que destravassem o progresso. Nesta marcha, até mesmo a tese de 

“arianização” de Oliveira Vianna era minimizada, pois Guerreiro via nela uma ideologia 

verdadeiramente nacional, qual seja, a preocupação com o povo brasileiro em sua totalidade 

(Ramos, 1995c).  

Talvez a grande síntese da influência do tempo moderno no pensamento de Guerreiro 

Ramos seja a sua “faseologia” dos processos históricos, que permeia não só sua análise sobre as 

etapas de desenvolvimento nacional, mas também sua visão relativa às ciências sociais. Por 

mais que parta da necessidade da construção de uma sociologia nacional, que tenha como 

instrumental categorias e métodos enraizados na realidade local, apontando para uma 

compreensão fragmentada e pluralista das relações globais, há uma linha linear e progressiva 

que baliza suas reflexões. Ao ser questionado sobre qual antecedente europeu baseia a sua 

noção de uma ciência social que seja também histórica, Guerreiro Ramos ilumina esses 

aspectos: 

                                                                                                                                                                          
fato da branquidade também ser uma representação social, ou seja, ser branco não é uma relação objetiva 

oriunda da genética, pois pessoas com “gota de sangue negro” podem reivindicar e adquirir os privilégios 

da branquidade gestada no Atlântico branco e no colonialismo (Sovik, 2004).  



  

Principalmente Hegel e seus continuadores revolucionários e, ainda, o 

historicismo, com Dilthey à frente. Temos de retomar estes marcos do 

pensamento e repensar a atual divisão das ciências sociais, a qual está 

muito comprometida com as tendências conservadoras da sociedade 

europeia, a partir mais ou menos da década de 1840. Em suma, o atual 

esquema das ciências sociais não é nada definitivo, é reflexo de uma 

fase histórica, superado ou em vias de superação, na medida que 

estamos plantados em outra fase histórica (Ramos, 1995a, p. 264) 

(grifo nosso).  

Vinculado ao ISEB, defensor do trabalhismo, passado integralista e uma experiência de 

vida recheada de discussões acaloradas sobre a questão nacional, não é de se admirar que as 

noções de tempo, nacionalidade e história desse período atravessassem suas contribuições 

teóricas. No entanto, pretende-se sustentar a posição, afirmada no início do artigo, de que 

Guerreiro Ramos não era somente um teórico da questão brasileira, mas também um intelectual 

do Atlântico Negro e que, por isso, sua obra era recortada pelo tempo colonial – ou melhor, era 

constituída por uma temporalidade heterogênea colonial-moderna. É a partir dessa aproximação 

que algumas perguntas podem ser formuladas a respeito dos aportes do sociólogo baiano: se o 

pós-colonial é um pensamento e uma rasura que dá ênfase ao aspecto transnacional e desloca o 

nacional como lócus primeiro de enunciação, o que significa o foco de Guerreiro Ramos sobre a 

ideia de nação e povo brasileiro? Quais contribuições podem ser retiradas do pensamento de 

Guerreiro Ramos nas suas articulações instáveis entre a ideia de ciência universal e de uma 

ciência posicionada localmente? Atrelada a esta última pergunta, é possível perceber uma noção 

plural de “epistemologias” na obra de Guerreiro? E, por fim, como o pensamento de Guerreiro 

Ramos, nas suas articulação de tempo nacional/moderno com tempo colonial/diaspórico podem 

contribuir para pensar as políticas negras na contemporaneidade?  

 

2.2. Rasuras no tempo e o lugar da humanidade 

 

O tempo colonial na obra de Guerreiro Ramos surge diretamente no seu ataque contra 

as abordagens tradicionais da sociologia brasileira no que se refere às relações raciais. Para ele, 

a noção de “problema do negro” no pensamento sociológico era nada menos que uma 

folclorização, mumificação e fossilização da população negra pela intelectualidade brasileira. 

Neste sentido, a sociologia retirava o negro da história, tratando-o como um objeto congelado e 

fixo (Ramos, 1995b e 1995c). Era, assim, uma forma sútil de genocídio que desvinculava a 

população negra da contemporaneidade. A ela era atribuída a posição de manifestação 

anacrônica do passado no presente.  

A partir dessa crítica, ele propunha a alteração: em vez de “problema do negro”, sugeria 

“o problema do negro na sociologia brasileira”. Com isso Guerreiro queria apontar que a 

excessiva tematização de uma suposta problemática negra era decorrência da “patologia do 



  

branco” brasileiro. Este, na tentativa de se distanciar da grande massa da população brasileira e 

aproximar-se do ethos da branquidade européia, tornava o negro brasileiro objeto de estudo, 

coisa a ser esquadrinhada, pesquisada e exposta nos salões da ciência humana, que, obviamente, 

só poderia ser branca (Ramos, 1995b). Aproximando-se de Fanon, Guerreiro Ramos via essa 

forma de raciocínio científico como consequência do colonialismo na constituição subjetiva das 

nações semicoloniais. Nelas, o colonizado desenvolve um pensamento dependente e extraviado, 

que tem como meta ser o outro, ou seja, o branco europeu, desprendendo-se da sua própria 

condição histórico-social (Ramos, 1995b e 1995c; Fanon, 2008; Lynch, 2015; Feres Júnior, 

2015).44  

Como consequência da crítica da associação entre ciência e branquidade, surge a grande 

disrupção em relação ao tempo moderno na obra de Guerreiro Ramos, por meio da figura do 

“niger sum”: a afirmação autêntica do sujeito como negro. Trata-se de uma reivindicação de um 

local de experiência capaz de reestruturar o conhecimento e proporcionar ao investigador uma 

perspectiva que o “habilita a ver nuanças que, de outro modo, passariam despercebidas” 

(Ramos, 1995c, p. 199). Portanto, a partir da ideia “negro eu sou”, aponta-se para a 

corporeidade como ponto de partida da reflexão teórico, o qual permite um olhar distintivo 

sobre as relações sociais e um desenlace de crítica às narrativas hegemônica. Fala-se, assim, ao 

poder branco, tornando-o precário e possível de desconstrução. Um movimento de dialética do 

conhecimento, que tem como ponto de partida o corpo negro, com vistas a retirar o véu da 

ideologia colonial. 

Neste contexto, Guerreiro Ramos desenvolve os 10 passos da “descida aos infernos”: 

uma propedêutica sociológica que põe em dúvida aquilo que parecia consagrado a partir da 

assunção da perspectiva do “niger sum” (do negro a partir de dentro): 

1) “Então, em primeiro lugar, percebo a suficiência postiça do socioantropólogo 

brasileiro, quando trata do problema do negro no Brasil”, ou seja, a importação e falsidade 

conceitual e metodológica que se utiliza para interpretar a realidade nacional; 2) “Então, 

enxergo o que há de ultrajante na atitude de quem trata o negro como um ser que vale enquanto 

aculturado”; 3) “Então, identifico o equívoco no etnocentrismo do ‘branco’ brasileiro ao 

                                                           
44 As semelhanças entre Fanon e Guerreiro Ramos são inúmeras, muito provavelmente devido às mesmas 

fontes de onde beberam, como Hegel, o jovem Marx, Sartre, Balandier e a própria revista da negritude 

francófona “Présence Africaine”, como aponta Antonio Sérgio Guimarães (2008). Entre essas 

semelhanças, ambos se questionam sobre a possibilidade existencial do negro em sociedades pós-

coloniais, em que há uma ausência e precariedade ontológica – o negro que se pauta e se vincula pelo 

ideal branco. A pergunta de como escapar dessa sombra inescapável permeia o pensamento dos dois. 

Como coloca Fanon, mesmo querendo fugir de si mesmo, a sociedade colonial o chama: “mãe, olha o 

negro!”. A ideia de invisibilização forçada e visibilidade máxima, ao dispor da sociedade branca, nos 

termos propostos por Audre Lorde (2007), acompanha as aproximações de Fanon e Guerreiro. É desse 

contexto que para ambos surge duas alternativas possíveis: vestir uma máscara branca (que não deixa de 

ser sempre uma máscara, um embuste que manifesta a falsidade ou a negação do próprio eu; uma 

patologia social que nasce do complexo de inferioridade e da falta de confiança, criada por padrões 



  

sublinhar a presença do negro mesmo quando perfeitamente identificado com ele pela cultura”; 

4) “Então descortino a precariedade histórica da brancura como valor”; 5) “Então, converto o 

‘branco’ brasileiro, sôfrego de identificação com o padrão estético europeu, num caso de 

patologia social”, aqui, novamente, a aproximação com Fanon na análise da subjetividade do 

colonizado (2008); 6) “Então, passo a considerar o preto brasileiro, ávido de embranquecer se 

embaraçado com a sua própria pele, também como ser psicologicamente dividido”, como na 

obra dos psicanalistas negros Fanon (2008) e Neusa Santos Souza (1983), evidencia-se a 

impossibilidade do “tornar-se negro” em sociedades coloniais ou pós-coloniais; 7) “Então, 

descobre-se-me legitimidade de elaborar uma estética social de que seja um ingrediente positivo 

a cor negra”, o “niger sum”, a afirmação da negritude como maneira de inverter o sistema 

valorativo das cores; 8) “Então, afigura-se-me possível uma sociologia científica das relações 

étnicas”, assim, depois de expurgar e reconhecer o caráter patológico tanto do branco como do 

negro brasileiro, é possível a compreensão das relações raciais no país; 9) “Então, compreendo 

que a solução do que, na sociologia brasileira, se chama o ‘problema do negro’ seria uma 

sociedade em que todos fossem brancos”, ou seja, para a sociologia, o branco europeu é o 

padrão e o centro de referência a ser alcançado; 10) Finalmente, “capacito-me para negar a 

validade a esta solução” para pensar em alternativas a partir de uma perspectiva e da experiência 

negra (Ramos, 1995c, p. 199).  

Na argumentação de Guerreiro Ramos, há, evidentemente, dois tipos de experiência no 

tempo que compartilham uma mesma temporalidade: a do colonizador, em que a história é tida 

como progressiva e unívoca e há um centro específico a ser seguido, buscado e copiado; e a do 

colonizado, do negro, de tempo marginal, periférico, silenciado, excluído e violentado pelo 

tempo hegemônico, mas capaz de ser chave hermenêutica para a construção de outras narrativas 

possíveis. 

Com a dialética da negritude, chamada de personalismo negro por Muryatan Santana 

Barbosa, faz-se o caminho da assunção da negritude (tese), da suspensão da brancura (antítese) 

e da compreensão humanística do valor objetivo da negrura e da luta negra (síntese) (2006). Ao 

diferenciar o negro tema do negro vida, Guerreiro Ramos chama a atenção para dois aspectos: 

toda essencialização, classificação e identificação são formas sutis de desumanização e possuem 

raízes na forma colonial do saber científico; e a afirmação do negro como sujeito do 

conhecimento, em vez de objeto, expõe a multiplicidade da experiência e o ímpeto redutor do 

sistema mundo colonial (Ramos, 1995b e 1995c; Barbosa, 2006; Fanon, 2008). 

Assim, a condição racial surge não como dado objetivo, mas como uma identidade 

construída a partir da colonização. No entanto, sem essa mesma identidade, o negro não pode 

alcançar o seu ser pleno. Assim, aproximando-se novamente de Muryatan Santana Barbosa 

                                                                                                                                                                          
exógenos impostos) ou assumir a pele e a corporalidade negra (virar o mundo de ponta cabeça a partir de 



  

(2006), percebe-se que na obra de Guerreiro a negritude significa uma vivencia múltipla e 

ambígua da identidade, em que o personalismo negro opera como uma verdadeira rasura pós-

colonial.  

Indo além, a hermenêutica negra de Guerreiro é uma espécie de entretempo, o qual 

permite a mediação entre o tempo moderno (o da nação) e o tempo colonial (o da diáspora 

africana), articulando e percebendo a convivência híbrida e heterogênea de diversos tempos na 

colonialidade. É, assim, uma tentativa de reivindicação do valor universal das histórias 

particulares em contraposição à narrativa única, progressiva e linear dos discursos hegemônicos, 

sejam eles nacionais, étnicos, econômicos ou científicos. Mas mais do que somente um ato de 

reivindicação desse valor, que novamente particularizaria essas histórias no âmbito das estórias 

locais ou culturais, Guerreiro disputa a participação na universalidade humana – vai além: 

disputa o que é propriamente essa universalidade humana e a partir de quais parâmetros ela se 

constitui. 

Essa visão de Guerreiro Ramos é explícita em nota publicada sobre as pinturas de 

Abdias do Nascimento, no ano de 1975:45 

Há na arte de Nascimento um sentido restaurador que dá consequência 

ao significado contemporâneo da cultura negra no Brasil e em toda 

parte. Mais frequentemente não se dá atenção à cultura negra, o que 

decepciona, uma vez que sua extensão equivale à cultura prevalecente 

no Ocidente. É uma negligência. Por exemplo, os símbolos religiosos 

africanos são encarados como apenas significantes em uma 

perspectiva evolucionista, como se fossem um ponto datado no tempo, 

a se constituir puramente um sujeito de matéria ou estética para 

pesquisas históricas e sociológicas. A visão artística de Nascimento 

confronta-se de modo decisivo com este pressuposto e afirma que os 

símbolos religiosos podem diferir no tempo e no espaço, mas que a 

experiência humana que eles expressam é basicamente idêntica. 

Assim, a verdade dos símbolos religiosos africanos não é menos 

válida que a verdade dos símbolos religiosos ocidentais. [...].  

Abdias acredita que nenhuma pessoa e nenhuma raça específica deve 

ser destituída de suas características para merecer as prerrogativas 

do universal. Como negro, e porque o negro tem sido o ser mais 

destituído dos últimos séculos, Abdias fez de sua missão tentar 

descobrir e explorar maneiras de trazer ao fluxo principal da História 

da humanidade aquilo que tem sido excluído. Assim, ele aceita 

sistematicamente e profundamente a sua condição circunstancial como 

uma perspectiva concreta sob a qual se pode alcançar o eterno. O 

divino, a beleza, podem ser encontrados na negritude, onde 

convencionalmente se enxerga a degradação. Mas o fato de a arte de 

                                                                                                                                                                          
sua visão desde dentro) (Ramos, 1995; e Fanon, 2008). 
45 Agradeço imensamente aos trabalhos de Muryatan Santana Barbosa por ter resgatado e debatido essa 

nota de Guerreiro Ramos nos seus trabalhos sobre personalismo negro, dos quais me servi profundamente 

para a conclusão deste artigo.   



  

Abdias ser verdadeiramente uma arte negra deriva apenas do 

compromisso autêntico com um acidente biográfico. Seus símbolos 

visam ao que está além da negritude, da brancura ou de qualquer 

contingência, e dizem que todos os homens podem ser reunidos na 

base de uma herança divina comum (Ramos, 1975; apud  Barbosa, 

2006. Grifos nossos). 

 Nota-se, além da perspectiva multidimensional da espiritualidade e do 

multiculturalismo afirmativo, apontados por Muryatan Barbosa (2006), uma perspectiva 

complexa e imbrincada sobre tempo, história e lugar. Guerreiro Ramos evidencia que o 

universal sempre se estabelece a partir de um particular (a Europa, a branquitude, a África, o 

Brasil, etc). No mesmo movimento, desloca as pretensões de narrativas totalizantes a partir de 

uma reivindicação do universal humano nascida da negritude, lugar apagado e violentado pelo 

colonialismo.  

 Neste campo, nota-se que em Guerreiro Ramos a negritude é mais do que um foco na 

universalidade de todo particular, pois se trata de uma desestabilização e profanação que 

contesta e alarga os sentidos do que se tem como humanidade. O movimento dialético da 

negritude, do “niger sum”, diz respeito a uma herança e a um destino comuns a todos. Neste 

sentido, ao dimensionar na arte de Abdias sua percepção complexa do tempo, Guerreiro expõe a 

busca de uma temporalidade específica, caracterizada pelo comprometimento com o passado de 

exclusão e violência e com a herança negra não essencializada, mas também vinculada a luta e a 

revolução negra contemporânea pela liberdade. Uma arte que simboliza, sobretudo, um presente 

híbrido, ao mesmo tempo moderno e colonial, permeado pelo nacional e pelo diaspórico. Uma 

temporalidade que, no entanto, não se contenta em ver essas polaridades de modo estanque e 

compartimentadas, pois percebe nelas a persistência de mediações ao longo da história. É com 

isso que a arte de Abdias e o pensamento de Guerreiro tentam lidar.  

 

Conclusão 

 

Percebendo Guerreiro Ramos como um intelectual da diáspora africana enraizado no 

contexto brasileiro, o presente artigo pretendeu expor as articulações complexas do tempo na 

sua obra. Nas tentativas de lidar tanto com o elemento nacional, mas também com o processo 

diaspórico negro, os trabalhos de Guerreiro Ramos apresentam-se como um arcabouço 

interessantíssimo para se pensar a política negra na era dos Estados-nação. 

Para tanto, esboçou-se dois tipos diferenciados de regime de historicidade inaugurados 

pelo avanço do projeto moderno colonial, os quais convivem de maneira híbrida e heterogênea. 

O primeiro, chamado de tempo moderno, no qual a experiência no tempo é percebida de 

maneira progressiva, linear e unívoca, em que o passado foi “o que passou e não volta mais” e o 

futuro se apresenta como um leque de possibilidades em aberto a ser conquistado pela razão 



  

humana. O segundo, denominado de tempo colonial, trata-se de uma relação com o tempo 

fragmentada, precária, instável e incerta, na qual o passado não deixa de emanar consequências 

sobre o presente e o futuro se apresenta mais como uma ameaça do que como esperança. 

A partir dessas noções, percebeu-se como esses dois tipos de temporalidade aparecem 

de maneira imbrincada e complexa na obra de Guerreiro Ramos, na medida em que o intelectual 

baiano apresentava compromissos tanto com a chamada questão nacional como com a situação 

da diáspora negra pelo mundo. A obra de Guerreiro é mais do que a tentativa fácil de lidar com 

cada um dos dois tempos de maneira compartimentada (ou uma história nacional ou uma 

história dos subalternos), tratando de perceber as relações complexas de afirmações e negações 

estabelecidas entre modernidade e colonialismo, entre nação e diáspora africana. O pensamento 

de Guerreiro Ramos não era somente um pensamento profanador na forma e no método – ele 

tinha como conteúdo e objetivo político a busca da profanação ao longo da história e no 

presente. Em suma: como a margem lida com os supostos universais e, como nesse lidar, 

desloca o que se tem como universal. 

Por fim, como colocado no texto, acredita-se que a atualidade de Guerreiro Ramos 

persiste justamente nessa tentativa de mediação entre tempos que convivem sob uma mesma 

temporalidade híbrida. O apagamento da sua obra, como colocam Angela Figueiredo e Ramón 

Grosfoguel (2007), é o silenciamento de possibilidades interpretativas e de alternativas políticas 

para questões candentes da diáspora negra no Brasil contemporâneo. Talvez, como afirmaria 

Guerreiro, o “estrangeirismo” persiste, ainda que sob novas e lustrosas roupas. 

 



  

Referências bibliográficas 

AGAMBEN, Giorgio. O que é o Contemporâneo? e outros ensaios. Trad. Vinícius Nicastro 

Nonesko. Chapecó, SC, Argos, 2009.  

BARBOSA, Muryatan Santana. “Do mulato ao negro: novas faces da brasilidade”. Biblioteca 

Entre Livros , v. 8, p. 92-97, 2007. 

__________. “Guerreiro Ramos: o personalismo negro”. Tempo social, revista de sociologia da 

USP, v. 18, n. 2, novembro, 2006.  

__________. “O TEN e a negritude francófona no Brasil: recepção e inovações”. Revista 

Brasileira de Ciências Sociais, vol. 28, núm. 81, fevereiro de 2013, pp. 171-184.  

BHABHA, H. K. O Local da Cultura. Trad. Myriam Ávia Eliana Lourenço de Lima Reis, 

Gláucia Renate Gonçalves. Belo Horizonte, Editora UFMG, 2013. 

BENJAMIN, Walter. Charles Baudeleire: um lírico no auge do capitalismo. Trad. José Martins 

Barbosa, Hemerson Alves Baptista. São Paulo, Brasiliense, 1989. 

__________. Magia e Técnica, Arte e Política: ensaios sobre literatura e história da cultura. 

Trad. Sergio Paulo Rouanet. São Paulo, Brasiliense, 1987.  

__________. “Sobre o conceito da História”. In: BENJAMIN, Walter: O anjo da história. 

Minas Gerais, Autêntica Editora, 2013.  

BERNARDINO-COSTA, Joaze. Saberes Subalternos e Decolonialidade: os sindicatos das 

trabalhadoras domésticas no Brasil. Brasília, Ed. Universidade de Brasília, 2015.  

BERNARDINO-COSTA, Joaze e GROSFOGUEL, Ramón. “Decolonialidade e perspectiva 

negra”. Revista Sociedade e Estado, vol 31, número 01, janeiro/abril, 2016.  

BEVERNAGE, Berber. “The Past is Evil/Evil Is Past: New Perspectives in Memory Studies”. 

History and Theory 54. Wesleyan University, October, 2015 

__________. “Writing the Past Out of the Present: History and the Politics of Time in 

Transitional Justice”. History Workshop Journal Issue 69. Oxford University Press, 2010. 

BRIGADÃO, Clóvis. “Da sociologia em mangas de camisa à túnica inconsútil do saber”. In: 

RAMOS, Alberto Guerreiro: Introdução Crítica à Sociologia Brasileira. Rio de Janeiro, Editora 

UFRJ, 1995. 

BRINGEL, Breno; LYNCH, Christian Edward Cyril; e MAIO, Marcos Chor. “Sociologia 

periférica e questão racial: revisitando Guerreiro Ramos. Introdução.” Caderno CRH, Salvador, 

v. 28, n. 73, p. 09-13, Jan./Abr. 2015. 

CONNEL, Raewyn. “A iminente revolução na teoria social”. Revista Brasileira de Ciências 

Sociais, vol. 27. No 80, p. 09-20, outubro de 2012. 

DUSSEL, Enrique. 1492: o encobrimento do outro: a origem do mito da modernidade: 

Conferências de Frankfurt. Trad. Jaime A. Clasen. Petrópolis, Rio de Janeiro, Vozes, 1993. 

FANON, Frantz. Os Condenados da Terra. Trad. Enilce Albergaria Rocha, Lucy Magalhães. 

Juiz de Fora, UFJF, 2005. 



  

__________. Pele Negra, Máscaras Brancas. Trad. Renato da Silveira. Salvador, EDUFBA, 

2008.  

FERES JÚNIOR, João. “A atualidade do pensamento de Guerreiro Ramos: branquidade e 

nação”. Caderno CRH, Salvador, v. 28, n. 73, p. 111-125, Jan./Abr. 2015. 

FRITZSCHE, Peter. “The ruins of Modernity”. In: LORENZ, C e BEVERNAGE, B. (ed.): 

Breaking up Time – Negotiating the Borders between Present, Past and Future. Göttingen, 

Vandenhoeck & Ruprecht, 2013. 

GILROY, Paul. O Atlântico Negro. Trad. Cid Knipel Moreira. 2ª Ed. São Paulo, 34, 2012.  

GUIMARAES, Antonio Sérgio Alfredo. A recepção de Fanon no Brasil e a identidade 

negra. Novos estud. - CEBRAP [online]. 2008, n.81, pp.99-114. 

GUMBRECHT, Hans Ulrich. Nosso Amplo Presente: o tempo e a cultura contemporânea. 

Trad. Ana Isabel Soares. São Paulo, Editora Unesp, 2015.  

HALL, Stuart. Da Diáspora: Identidades e mediações culturais. Organização Liv Sovik; 

Tradução Adelaine La Guardia Resende ... [et all]. Belo Horizonte, UFMG, 2013.  

HARTOG, François. Regimes de Historicidade: presentismo e experiências do tempo. Belo 

Horizonte, Autêntica Editora, 2015.  

KOSELLECK, Reinhart. Estratos do Tempo: estudos sobre história. Trad. Markus Hediger. Rio 

de Janeiro: Contraponto, PUC-Rio, 2014. 

__________. Futuro Passado: contribuição à semântica dos tempos históricos. Trad. Wilma 

Patrícia Maas, Carlos Almeida Pereira. Rio de Janeiro, Contraponto: Ed. PUC-Rio, 2006. 

LOPES, Nei. Rio Negro 50. Rio de Janeiro, Record, 2015.  

LORDE, Audre. Sister Outsider. USA, Crossing Press, 2007.  

LORENZ, Chris. “Blurred Lines – History, Memory and the Experience of Time”. International 

Journal for History, Culture and Modernity, vol. 2, No, 1, 2014. 

LYNCH, Christian Edward Cyril. “Teoria pós-colonial e pensamento brasileiro na obra de 

Guerreiro Ramos: o pensamento sociológico (1953-1955)”. Caderno CRH, Salvador, v. 28, n. 

73, p. 27-45, Jan./Abr. 2015.  

NASCIMENTO, Abdias do e NASCIMENTO, Elisa Larkin. “Reflexões sobre o movimento 

negro no Brasil. 1938-1997”. In: GUIMARÃES, Antônio Sérgio e HUNTLEY, Lynn (orgs.): 

Tirando a máscara: ensaios sobre o racismo no Brasil. São Paulo, Paz e Terra, 2000.  

MARRAMAO, Giacomo. Poder e Secularização: as categorias do tempo. Trad. Guilherme 

Alberto Gomes de Andrade. São Paulo, Editora Universidade Estadual Paulista, 1995. 

MINTZ, Sidney Wilfred; PRICE, Richard. O Nascimento da Cultura Afro-americana: uma 

perspectiva antropológica. Rio de Janeiro: Pallas, Universidade Candido Mendes, 2003.  

MORRISON, Toni. “Living Memory: Meeting Toni Morrison”. In: GILROY, Paul: Small Acts. 

Londres: Serpent’s Tail, 2000. 



  

OLIVEIRA, Fábio Nogueira de. “Modernidade, política e práxis negra no pensamento de Clóvis 

Moura”. PLURAL, Revista do Programa de Pós-Graduação em Sociologia da USP, São Paulo, 

v. 18.1, pp. 45-64, 2011.  

PAIXÃO, Cristiano. “Tempo presente e regimes de historicidade: perspectivas de investigação 

para a história do direito”. In: FONSECA, R. M. (org.), As formas do direito – ordem, razão e 

decisão (experiências jurídicas antes e depois da modernidade). Curitiba, Juruá, 2013.  

QUEIROZ, Marcos V. Lustosa. “Exílio e História: uma perspectiva do ofício do historiador a 

partir do Atlântico Negro”.  Revista HOLOS (no prelo). Instituto Federal de Educação, Ciência e 

Tecnologia do Rio Grande do Norte, Natal, 2017. 

QUIJANO, Anibal. “Colonialidade do poder, Eurocentrismo e América Latina”. In: LANDER, 

E (org): A Colonialidade do Saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas Latino-

americanas. Buenos Aires, Clacso, Consejo Latinoamericano de Ciências Sociales, 2005.  

RAMOS, Alberto Guerreiro. “A descida aos infernos”. In: RAMOS, Alberto Guerreiro: 

Introdução Crítica à Sociologia Brasileira. Rio de Janeiro, Editora UFRJ, 1995a. 

__________. “A patologia social do ‘branco’ brasileiro”. In: RAMOS, Alberto Guerreiro: 

Introdução Crítica à Sociologia Brasileira. Rio de Janeiro, Editora UFRJ, 1995b. 

__________. “Cartilha brasileira do aprendiz de sociólogo (prefácio a uma sociologia nacional”. 

In: RAMOS, Alberto Guerreiro: Introdução Crítica à Sociologia Brasileira. Rio de Janeiro, 

Editora UFRJ, 1995c. 

__________. (1975) "Nascimento artistic faith", trad. Muryatan Santana Barbosa. In: 

BARBOSA, M. S.: “Guerreiro Ramos: o personalismo negro”. Tempo social, revista de 

sociologia da USP, v. 18, n. 2, novembro, 2006. 

RANCIÈRE, Jacques. “O conceito de anacronismo e a verdade do historiador”. In: SALOMON, 

M(org.): História, Verdade e Tempo. Chapecó, SC, Argos, 2011. 

ROSA, Hartmut e SCHEUERMAN, William E. “Introduction”. In: Social Acceleration: a New 

Theory of Modernity. New York, Columbia University Press, 2013.  

RUFER, Mario. “La temporalidad como política: nación, formas de pasado y perspectiva 

poscoloniales”. Memoria y Sociedad, Universidad Javeriana, Bogotá (Colombia), 14 (28): 11-

31, janeiro-junho, 2010.  

SAID, Edward. Representações do Intelectual: as Conferências de Reith de 1993. Trad. Milton 

Hatoum. São Paulo: Companhia das Letras, 2005.  

SANTOS, Joel Rufino dos. “O negro como lugar”. In: RAMOS, Alberto Guerreiro. Introdução 

Crítica à Sociologia Brasileira. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 1995.  

SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se Negro: as vicissitudes da identidade do negro brasileiro em 

ascensão social. Rio de Janeiro, Edições Graal, 1983.  

SOVIK, Liv. “Aqui ninguém é branco”. In: WARE, V. (org.): Branquidade: identidade branca 

e multiculturalismo. Rio de Janeiro, Garamond 2004. 



  

I Jornada de Estudos Negros da Universidade de Brasília 

03 e 04 de novembro de 2016 - Instituto de Ciências Sociais da UnB 
 

 

A (AUSÊNCIA DA) QUESTÃO NEGRA DENTRO DA IGREJA EVANGÉLICA 

 

Morgane Laure Reina46 

 

Resumo: Em um contexto de crescente intolerância religiosa no Brasil e dada a 

importância do protestantismo evangélico para a população negra, a relação entre fiéis 

negros e sua igreja torna-se um tema importante para a academia, embora seja pouco 

estudado e mal delimitado ainda. O objetivo deste artigo é estudar as possibilidades e os 

desafios para os negros de reivindicar sua etnicidade, sua historicidade dentro da 

comunidade eclesial: qual é o lugar dos fiéis negros – como indivíduos não branqueados 

– na igreja? Quais são as possibilidades de reconhecimento da sua identidade negra? 

Qual identidade deve ser reivindicada? Apesar de certa ausência desta discussão teórica 

em pesquisas sociológicas, este trabalho se baseia em uma revisão crítica da limitada 

literatura, aprofundada por uma observação participante e entrevistas. Apresenta um 

desafio heurístico e metodológico que busca uma melhor compreensão da questão da 

intolerância racial, cultural e religiosa na igreja evangélica. Nesta perspectiva, esta 

reflexão propõe uma abordagem interdisciplinar entre a sociologia da religião e a 

sociologia das relações e das desigualdades raciais, no fim de explorar o que ainda é 

considerado um antagonismo entre a identidade negra e a identidade cristã no Brasil.  

 

Palavras-chaves: Protestantismo evangélico, Fiéis negros, Identidade negra, Religiões 

de matriz africana, Intolerância. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
46 Mestra em Ciência Política, menção Sociologia Política Comparada, pela Sciences Po, Paris. 

Doutoranda em Sociologia pela Universidade de Brasília. morgane.reina@gmail.com  



  

Introdução 

 O que significa a observação de Roger Bastide (1995) sobre o fato dos negros não 

entrarem mais pela porta lateral da igreja? Em termos absolutos, os números mostram que « há 

mais evangélicos negros do que praticantes das religiões afrobrasileiras e as religiões evangélicas 

são as que mais crescem no Brasil das últimas décadas » (Silva/2011/298). Esse dado fala por si 

só da relevância de estudar a questão negra dentro da igreja evangélica, embora seja pouco 

estudada e mal delimitada ainda. No entanto, desde os anos 1980, o movimento negro e as 

ciências sociais refletem sobre diversos aspectos que compõem esta problemática. Nesse 

continuidade, o pretende artigo propõe repensar e aprofundar a reflexão sobre esta questão. 

 O objeto de estudo deste trabalho constitui, simultaneamente, um desafio em termos 

heurísticos e metodológicos. Em primeiro lugar, há uma falta de consenso sobre a identidade 

negra, noção que queremos desenvolver aqui em relação às igrejas. A sociologia vem 

demonstrando que não existe uma identidade social fixa, atemporal. Toda identidade é o 

resultado de um processo de construção social e histórica. A adoção do termo de identidade para 

definir social ou racialmente um grupo visa geralmente a objetivos como a proteção e a defesa de 

uma minoria ou de interesses, a reversão de lógicas de opressão, entre outros. Mas definiremos a 

etnicidade dos negros como um conjunto de línguas, de representações do mundo e práticas 

sociais assim como crenças religiosas. Portanto, a sua identidade étnica é ligada à história e 

cultura do povo negro no Brasil. As reivindicações históricas de movimentos sociais como o 

Movimento Negro Unificado e as afirmações legais como a lei 10.639/03, que levaram a uma 

inclusão de um conteúdo pedagógico sobre a História da África e das Culturas Afro-brasileiras 

no ensino fundamental, proporcionando o reconhecimento da herança cultural africana na 

identidade negra no Brasil, apesar da falta de consenso por parte de setores mais conservadores 

da arena política e da sociedade. 

 Em segundo lugar, na falta de definição do que pode ser a identidade negra dentro da 

igreja, vários autores escolheram tratar de temas relacionados, passando à margem da elaboração 

do termo. O que esperar de uma literatura que estuda os negros evangélicos ou crentes negros? A 

maior entrada para o tema parece ser o conflito entre as religiões evangélica e de matriz africana, 

sob a perspectiva de uma intolerância evangélica (Silva/2011 ; Oro/1997, etc.). Porém, esta 

literatura sociológica, que pouco explora a questão negra nas igrejas evangélicas, muitas vezes 

deixa de lado instrumentos de sociologia das relações raciais, mesmo para estudar a questão da 

perseguição das religiões de matriz africana. No entanto, outros estudos se interessam, de forma 

detalhada, às percepções dos fiéis (Burdick/1999), às ressignificações da herança africana, mas 

sem superar o antagonismo entre protestantismo e questão negra: a impossibilidade para o crente 

negro de reivindicar sua herança cultural africana. Assim, para tentar integrar a questão da 



  

identidade negra com os estudos sobre igrejas evangélicas, cruzaremos os olhares de duas 

tradições sociológicas. O objetivo é então fazer uma revisão crítica da literatura sobre as 

religiões evangélicas que estude temas relacionados à questão negra, levando em conta a 

perspectiva e os conceitos da sociologia das relações étnico-raciais. 

 Se a literatura chegou a conclusões isoladas sobre o que estudamos como a questão 

negra dentro da igreja evangélica, a revisão bibliográfica que nos propomos a fazer tenta 

delimitar melhor o que pode ser a identidade negra dentro da igreja, sem que seja 

necessariamente em conflito com os princípios cristãos. O presente artigo não tem pretensão de 

exaustividade em relação à formulação do que deve ser a identidade negra na igreja. No entanto, 

a proposta é levar diferentes pontos de vista para estudar as possibilidades do fiel negro, 

enquanto ser negro, de reivindicar a sua etnicidade, sua identidade, sua historicidade. O artigo 

levanta perguntas como : qual o lugar do negro – como ser não branqueado – dentro da igreja 

evangélica? Qual reconhecimento da identidade negra? Qual identidade negra deve ser 

reivindicada? 

 Para a construção deste artigo, nos delimitamos a uma revisão de literaturas de vertentes 

sociológicas diferentes, que aprofundamos usando a pesquisa de campo realizada por Morgane 

Reina entre agosto de 2014 e março de 201547 sobre a politização dos fiéis da Assembleia de 

Deus em São Paulo. Além da observação participante durante cultos, escolas dominicais e 

momentos de convivência na igreja, as entrevistas sempre incluíam uma parte sobre a identidade 

racial dos fiéis e suas percepções. Ademais, foram realizadas entrevistas específicas e 

aprofundadas sobre o tema com fiéis, um pastor de São Paulo e a presidenta da Aliança de 

Negras e Negros Evangélicos do Brasil (ANNEB), nossa informante pastora no Distrito Federal, 

para confirmar e reatualizar os dados coletados durante a pesquisa de campo de 2014/2015. 

 Finalmente, neste artigo que propõe uma reflexão mais global, não estudamos o temo 

sob a perspectiva de uma só denominação de igreja evangélica. Levamos em conta que existem 

maneiras distintas de tratar o assunto segundo a vertente do protestantismo. As principais 

vertentes no Brasil, o protestantismo histórico, o pentecostalismo e o neopentecostalismo, 

servem de base para nossa análise. 

A separação histórica entre negros e brancos na igreja  

 O protestantismo chega no Brasil como uma religião branca, por duas vias. Primeiro, é o 

mestre da família branca escravocrata que se converte ao protestantismo da Reforma. Segundo, o 

pentecostalismo – cuja maior igreja, e a segunda mais antiga, permanece a Assembleia de Deus –

, é inspirado do movimento pentecostal nascido nos Estados-Unidos em 1906 e fundamentado 

                                                           
47 Pesquisa de campo para a dissertação de mestrado 



  

nas doutrinas de John Wesley (Correa/2013/80). Em 1911, chegam em Belém Gunnar Vingren e 

Daniel Berg, dois missionários suecos marginalizados no seu país, principalmente luterano, que 

emigraram aos Estados-Unis durante a juventude. A implementação da igreja no Brasil se faz 

então a partir de um grupo sueco restrito e pobre. A situação econômica limitada dos 

missionários não permitiu garantir um certo controle do clero sueco sobre os fiéis brasileiros. 

Além do mais, o sistema pentecostal no Brasil se fundamenta menos na hierarquia e um clero 

diferenciado do resto dos membros do que na importância dada a comunidades socialmente 

marginalizadas no Brasil católico, como na Suécia luterana. Por conseguinte, os pastores 

brasileiros gozam desde cedo de uma grande autonomia.  

 No entanto, e apesar de ser uma religião marginalizada que promove uma liturgia dos 

socialmente excluídos, o pentecostalismo da Assembleia de Deus – como o das outras igrejas 

fundadas ao longo do século – continua uma religião branca, onde os negros são acolhidos mas 

discriminados. Existe uma separação explícita dentro da igreja. Durante o culto, os brancos 

ocupam a nave enquanto os negros sentam, ou no fundo ou na galeria. Aos poucos, os usos e 

costumes mudam, e, apesar de um racismo persistente, certos negros obtêm cargos dentro da 

igreja. Porém, o negro não deixa de importunar, como relata a pastora Waldicéia de Moraes 

Teixeira da Silva de Brasília ao contar a história dos seus avós Mercedes e Isidoro de Moraes. 

Ambos eram pioneiros da Assembleia de Deus de São Cristóvão, fundada em 1922, no Rio de 

Janeiro, por uma família recém chegada de Belém, e sempre causaram um certo desconforto 

entre a pastoral branca: 

« Foi quando eles se mudaram para o Jacarezinho, que eles conheceram a Assembleia de Deus 

de São Cristóvão. Eles foram para lá, se identificaram muito com música, coisa que no 

Quilombo, é muito forte. Então eles se identificaram muito com a liturgia da Assembleia de 

Deus. Só que quando eles começaram a incomodar, que o meu avô também era sangue na veia, 

os dois : a minha avó e o meu avô... Eles começaram a se incomodar com esse lance de negra e 

negro na galeria, negra e negro sentados lá atrás, com essa forma de como eram discriminados na 

igreja. Aí minha avó e meu avô começaram a pressionar o pastor presidente, o ministério. 

Quando eles perceberam que o meu avó estava incomodando muito, o que a presidência de São 

Cristóvão fez? Enviou meu avô e minha avó abrirem uma igreja na favela do Jacarezinho, onde 

eles moravam, entendeu? Abrir uma congregação de São Cristóvão no Jacarezinho. Aí meu avô 

e a minha avó fundaram a primeira Assembleia de Deus do Jacarezinho que está lá até hoje, na 

rua Darcí Vargas, 69. Inclusive, eles fizeram um museu lá e estão lá a minha avó e o meu avô 

como fundadores da AD do Jacarezinho » (30/06/2016). 

 Se ao passar do tempo, os negros não entraram « mais pela porta lateral » como o nota 

Roger Bastide, não houve mais separação física entre os fiéis e negros com começaram a ocupar 

cargos pastorais, porém, sob a máscara de uma suposta igualdade, a discriminação contra os 

negros continuou e continua viva dentro da igreja, e assume outras modalidades. 

 



  

A assimilação protestante do negro 

 Apesar de um certo preconceito racial, evidenciado nos estudos dos anos 1970 de Roger 

Bastide48, devemos reconhecer a pertinência, até hoje, da sua teoria que a assimilação do negro 

ao protestantismo no Brasil leva à asfixia da sua identidade e herança cultural. 

 Os estudos clássicos sobre a tema afirmam que nasceu nos Estados Unidos um 

protestantismo negro facilitado por predicadores negros e igrejas exclusivamente negras que 

tornaram possível a preservação de traços culturais africanos. No entanto, no Brasil, a questão 

não é relevante, pois contrariamente à América do Norte, não há um protestantismo negro 

análogo : o protestantismo negro não é diferente do dos brancos (Bastide/1995/494). Em outras 

palavras, não existe um protestantismo negro e sim, um protestantismo dos negros. Essa 

distinção semântica feita pelo autor nos ajuda a entender como não são os negros que revisitam o 

protestantismo, senão os negros que se tornam unicamente protestantes. Com efeito, a 

problemática que deve nos preocupar aqui tem menos a ver com reinterpretação do 

protestantismo pelos negros do que a assimilação dos negros.  

 A adesão do negro ao protestantismo, e por consequência sua assimilação a um 

protestantismo branco, tem dois tipos de explicação: uma histórica e uma religiosa. Em relação à 

primeira, o negro se converte ao protestantismo por causa da tradição doméstica de incorporação 

do escravo à vida da família escravocrata. Por ser uma religião resultante da Reforma e que 

precisa se afirmar e ganhar fiéis, os novos convertidos ao protestantismo se tornam 

sistematicamente missionários e veem seu senso de responsabilidade acentuado. É assim que são 

chamados pelos seus mestres e levados a se converter os primeiros escravos negros. Já em 1879, 

cinco negros ingressam a comunidade presbiteriana de São Paulo (Bastide/1995/495). Em 

segundo lugar, o protestantismo histórico assim como o pentecostalismo se tornaram mais 

atrativos para o negro por uma questão religiosa. Enquanto a população negra era rejeitada das 

igrejas ou das escolas católicas, as instituições evangélicas não operavam esse tipo de 

discriminação: todo mundo podia ter acesso (Bastide/1995/494). A liturgia protestante aceita o 

ser humano independentemente da sua cor. É dessa aceitação que trataremos, como sendo uma 

assimilação dos negros a um protestantismo branco ou para reutilizar termos da sociologia da 

relações raciais, um embranquecimento dos fiéis protestantes negros (Nascimento/1978). No 

Brasil, o protestantismo foi trazido por pastores europeus ou estadunidenses, como sublinhamos 

anteriormente. A questão da liturgia da universalidade do protestantismo, à qual devemos 

adicionar a incorporação do negro escravo à família branca escravocrata, fez com que depois de 

um tempo, não houve distinção entre negro e branco dentro da igreja. As entrevistas realizadas 

                                                           
48 Que chega a reafirmar e difundir certos preconceitos nos seus escritos, ao usar o termo depreciativo e 

racista "nègre" em francês por exemplo 



  

confirmam este aspecto, como o faz uma fiel negra de uma igreja presbiteriana da Ceilândia - 

DF: 

« - Qual foi sua trajetória de mulher negra dentre da igreja? 

- Pelo fato de eu ser uma pessoa muito comunicativa, também não enfrentei dificuldades. Fui 

tomando posição em algumas coisas (...) e fui bem aceita. Nunca tive problema não. Por muitos 

anos que sou da igreja... (...) acho que já tem uns trinta anos. E sempre tive cargo dentro da igreja 

» (Isaura, 30/06/2016). 

 No entanto, por ser uma religião trazida por pastores brancos, permaneceu uma religião 

branca à qual negros foram incorporados no Brasil. Assim,  

« a igreja não aceitando nenhuma discriminação, a educação religiosa dos Negros [era] 

absolutamente a mesma que a dos Brancos e (...) a assimilação das crenças ou dos sentimentos 

[era] completa », suprimindo toda a margem de reinterpretação por parte dos negros (Bastide/ 

1995/496-479). 

 A noção de assimilação e suas implicações se ilustram no exemplo residual e persistente 

contado pela pastora Waldicéia. Presidenta da Aliança de Negras e Negros Evangélicos do Brasil 

(ANNEB), a pastora da Assembleia de Deus em Brasília lida diariamente com a reclamações e 

queixas e defende fiéis que sofrem racismo dentro da igreja. Neste caso, a autora da denúncia foi 

uma jovem fiel de outra denominação que resolveu parar de alisar o cabelo e fazer tranças. Além 

de uma decisão estética, a fiel resolveu se pronunciar politicamente, decidindo assumir e 

reivindicar sua identidade. Durante o culto público do domingo à noite seguinte, o pastor a expôs 

e a denunciou na frente da comunidade inteira por ter trançado o seu cabelo e assim ter cedido ao 

demônio. Frente a tamanha ofensa por parte da fiel, o pastor deixou o púlpito e mostrou sua 

reprovação quando abandonou a plateia e saindo da igreja em pleno culto, deixando a condução 

do ofício a um segundo pastor. Esse exemplo é, primeiramente, típico da demonização da 

herança cultural africana como abordaremos, mais em profundidade, posteriormente. Ademais, 

apesar de uma aceitação aparente de todos e da convivência, o exemplo citado pela pastora 

mostra que a universalidade é branca e testemunha de um preconceito profundamente arraigado 

na igreja. 

 Este exemplo demonstra quão relevante ainda é a ideia por trás da noção de assimilação. 

O negro é aceito no seio da comunidade evangélica se, e somente se, abandona o que faz dele 

negro. Vislumbramos que temos de repensar a terminologia da assimilação e da liturgia universal 

do protestante que aceita todo mundo sem discriminação. Primeiro porque para o homem negro, 

existe a necessidade de adjetivação que não há para o branco. Com efeito, o negro não é homem, 

ele é homem negro. A noção de assimilação revisitada por Frantz Fanon nos indica que o negro 

não é homem a não ser que se torne branco para aceder à condição de ser humano. Ser negro 

significa uma descida ao inferno, ao não humano. Portanto, o negro pertence a uma zona de não-

ser, « uma região extraordinariamente estéril e árida, uma rampa essencialmente despojada », 



  

onde o colocou a colonização (Fanon/2008/26). O exemplo da fiel que escolheu não parecer com 

uma branca, para se afirmar e se elevar à condição de ser humana, é imediatamente reenviada a 

essa zona de não-ser, imediatamente demonizada. Consistindo no embranquecimento da raça e 

da cultura negra, a assimilação corresponde então ao que Abdias Nascimento chama de 

genocídio negro no Brasil como sendo um processo de « racismo mascarado » mas real na 

sociedade brasileira (1978). 

 Algumas teorias, no entanto, vão até defender o ponto de vista de que hoje em dia há 

menos racismo e que se pode reivindicar livremente a sua negritude dentro da igreja. Essas 

teorias, ao dar a palavra a fiéis negros, tentam por em causa a visão das ciências sociais, de 

discriminação à identidade negra, ao identificar um número surpreendente alto de esforços por 

parte dos evangélicos negros para defender sua identidade negra e lutar contra o racismo. Os 

fiéis declaram efetivamente sentir menos racismo dentro da comunidade evangélica do que na 

sociedade, e que são livres para expressar sua negritude, no momento dos cantos por exemplo 

pois « uma área importante para a intersecção entre o valor espiritual e a cor é a música »49 

(Burdick/ 1999/122). Porém, esta teoria não se sustenta por várias razões. Em primeiro lugar, 

sabemos que por serem religiões de convertidos, ao invés do catolicismo, os crentes protestantes 

ou pentecostais sempre buscam reafirmar sua identidade religiosa. A identidade evangélica se 

revela como uma parte muito importante do fiel, que sempre quer defender a sua igreja. Por essa 

razão, podemos fazer a hipótese de que, ao receber perguntas diretas sobre o racismo, os crentes 

podem sentir um ataque à sua igreja e tender a valorizá-la, na sua preocupação de se abrir ao 

mundo e desconstruir a acusação de intolerância que recebem as igrejas evangélicas 

(Zambiras/2014/243). Desse jeito, os fiéis podem ignorar ou amenizar experiências de racismo 

ou de discriminação dentro da igreja. Em segundo lugar, podemos até considerar que a nossa 

primeira hipótese, baseada na literatura e na pesquisa de campo, é errônea e que não há nenhum 

tipo de rejeição do negro dentro da igreja. No entanto, que pessoas afirmem que  

« o racismo tem desaparecido, [o que] normalmente significa que os negros / as pessoas de cor 

ganharam direitos civis suficientes através de leis e práticas de anti-discriminação, que já não 

[estão] sujeitos ao terrorismo racial constante ou punições brutais evidentes com base na raça », 

não quer dizer que não existe mais racismo, discriminação e preconceito institucionais ou nas 

relações interpessoais (Hooks/2009/10).  

No contexto da igreja, embora haja uma certa aceitação da identidade negra pela comunidade 

evangélica, a visão do negro não deixa de ser a de um negro exótico, e é carregada de 

preconceitos – sejam eles positivos ou negativos. Por exemplo, ao declarar que negros são mais 

abertos do que brancos aos dons do Espírito Santo, John Burdick opõe dois tipos de fiéis para 

mostrar a abertura que existe na igreja. Ele admite que o racismo não desapareceu, pois certos 

                                                           
49 Tradução livre 



  

fiéis acham que os negros só se exibem durante o canto. No entanto, e aí o argumento nos parece 

pouco consistente, o autor tenta argumentar que a maioria da comunidade é tolerante e aberta à 

identidade negra na medida em que reconhecem as qualidades do negro no comprometimento à 

religião, para escapar da forças diabólicas dos cultos afro-brasileiros ; ou no canto, ao naturalizar 

uma suposta emotividade negra. Apesar de querer elogiar os fiéis negros, a diabolização da 

herança religiosa africana assim como a essencialização da raça negra mostram que o racismo e 

o preconceito não desapareceram. 

 Identificamos duas situações em que há questão da relação problemática das religiões 

evangélicas com as religiões de matriz africana. Por isso, dedicamos uma parte da nossa 

discussão ao tratamento da herança cultural e religiosa africana pelas igrejas protestantes 

históricas, mas sobre tudo, pentecostais e neopentecostais. 

 

Entre rejeição e ressignificação da herança cultural africana 

 Fizemos a escolha de dedicar-nos ao estudo da posição da herança cultural e religiosa 

africana na igreja por ser um aspecto fundamental da identidade negra por vários motivos. 

Primeiro porque, como vimos anteriormente, as culturas afro-brasileiras conseguiram um lugar 

específico na história do Brasil e das populações negras do país, por meio da lei 10.639/03. Por 

conseguinte, elas são oficialmente reconhecidas como parte integrante da identidade negra. 

Segundo, o legado africano é muito relevante pela atenção que lhe dão as igrejas evangélicas, 

sobre tudo pentecostais e neopentecostais. As relações destas últimas com a herança das religiões 

de matriz africana são um aspecto muito problemático da questão estudada.  

 Para entendermos melhor a profunda e obscura conexão entre as igrejas evangélicas e a 

herança da cultura africana, trataremos primeiro da rejeição histórica e seus motivos. De maneira 

geral, como vimos através dos estudos de Roger Bastide, a África como um todo sempre viu o 

seu acesso à igreja protestante recusado. O mesmo se verificou e continua sendo verificado com 

as igrejas pentecostais e neopentecostais, como o confirma Isaura, que a priori não via problema 

em afirmar sua negritude na igreja:  

« Estou lembrando aqui um assunto... Há uns cinco anos atrás, fundei aqui com as meninas uma 

banda de música de percussão. E eu queria muito levar para a igreja. E pouco igreja aceitou. 

Porque eles achavam que tinha a ver com raízes africanas. Essas coisas, para eles, são 

demoníacas » (Isaura, 30/06/2016). 

 Vários fiéis ou pastores apelam à Bíblia para justificar a necessidade de deixar do lado 

de fora da igreja aspectos remetentes à cultura africana. É assim que o pastor Paulo faz uso do 

Levítico 19:31: « Não vos virarei para os adivinhadores e encantadores; não os busqueis, 



  

contaminando-vos com eles. Eu sou o Senhor vosso Deus », para afirmar que os cultos afro-

brasileiros são « um rumo da feitiçaria » e assim demonizá-los porque consultam mortos ou 

adoram outros deuses que não são Deus (Pastor Paulo, 04/06/2016). Portanto, há uma verdadeira 

demonização da cultura africana e das religiões de matriz africana por parte das grandes 

vertentes evangélicas do Brasil. Edir Macedo, fundador da Igreja Universal do Reino de Deus até 

considera que « a Umbanda, Quimbanda, Candomblé e o espiritismo de um modo geral, são os 

princípios canais de atuação dos demônios » (Macedo/1987/113). 

 A demonização das religiões de matriz africana se concretiza de várias maneiras. Em 

primeiro lugar, e na maioria dos casos, os ataques assumem a forma de agressões verbais durante 

o culto ou durante o discurso prosélito dos pastores, missionários ou fiéis das igrejas evangélicas. 

Gonçalves da Silva estabelece uma tipologia para identificar as diferentes práticas de 

demonização que vai dos ataques discursivos que mencionamos aqui, agressões físicas contra 

terreiros ou « cerimônias religiosas afro-brasileiras », a ataques « decorrentes das alianças entre 

igrejas e políticos evangélicos » (Silva/2007/216). Com a eleição de cada vez mais 

representantes evangélicos, existe uma representação políticas destes interesses e os políticos 

evangélicos articulam ações para impedir a realização dos cultos, tentando proibir por exemplo o 

sacrifício animal no Código Estadual de Proteção das Animais do Rio Grande do Sul 

(Silva/2007/220). Trata-se então de uma verdadeira institucionalização dos princípios cristãos, 

que tenta, através do direito e de instrumentos legais, legitimar a demonização de religiões de 

matriz africana.  

 A literatura existente que explora a questão da demonização dos cultos afro-brasileiros 

pelas igrejas evangélicas vê uma « concorrência religiosa entre iguais » pois são « expressões 

religiosas que disputam fiéis que compartilham além do mesmo nível social, dos mesmos 

códigos e cognitivos » (Oro/1997/16-17)50. Assim, Ricardo Mariano também vê no fenômeno 

uma concorrência mercadológica pois os cultos afro-brasileiros seriam « os maiores concorrentes 

no mercado de soluções simbólicas e prestação de serviços religiosos para os problemas 

materiais e espirituais dos estratos pobres da população » (Mariano/1995/108-109). De maneira 

geral, os autores percebem essa rejeição como uma forma das igrejas evangélicas conquistarem 

um público mais amplo. O primeiro motivo de combate a essas religiões afros seria então 

« uma forma de atrair fiéis ávidos pela experiência de religiões com forte apelo mágico; 

extáticas, com a vantagem da legitimidade social conquistada pelo campo religioso cristão » 

(Silva/2007/12).  

                                                           
50 Aqui entrarão em consideração só as igrejas pentecostais e neopentecostais que historicamente miraram 

um público mais pobre e humilde, ao contrário do protestantismo histórico 



  

 A lógica da concorrência se torna muito mais relevante ao perceber que as religiões 

evangélicas dialogam com as religiões de matriz africana. A fim de captar novos fiéis, as igrejas 

evangélicas devem reconhecer os cultos afro-brasileiros para poder atacá-los mais 

eficientemente: 

« (...) os pastores “acatam” todo o panteão afro-brasileiro: falam com eles, dão credibilidade a 

sua existência. Seria bastante ineficaz chegar para uma pessoa que durante anos recebeu um 

determinado guia dizendo que tais coisas não existem. O que o pastor faz é mostrar que elas 

existem, mas que ele tem poder sobre elas (...) no momento em que o pastor invoca uma entidade 

e ela se manifesta (...). Esse poder é reforçado quando o pastor se mostra capaz não só de invocá-

las mas também de fazê-las falar, confessar sua origem demoníaca e, por fim, numa prova 

inconteste de sua força, expulsá-las » (Soares/1990/87).  

 Contudo, o diálogo entre as duas entidades vai além da busca de uma concorrência 

eficiente no mercado religioso no que diz respeito às igrejas pentecostais e ainda mais 

neopentecostais51. As práticas tais como a transe, o exorcismo, o falar em línguas, entre outras 

nas igrejas neopentecostais, se aproximam muito de ritos afro-brasileiros. O exemplo da Igreja 

Universal do Reino de Deus é mais flagrante ainda: 

« A IURD também se apropria, em seus ritos, de aspectos destas mesmas religiões [tidas como 

demoníacas]. (...) Apenas a título de ilustração, podem-se citar, em relação aos cultos afro-

brasileiros, entre muitos, o uso de sal grosso, do galho de arruda, fechamento de corpo, 

distribuição da bala ungida para as crianças no dia de Cosme e Damião e a invocação das 

entidades para que se manifestem » (Bonfatti/2000/89). 

 Para explicar tal aproximação, Ari Pedro Oro usa o conceito de alinhamento de marcos 

interpretativos ou frame alignment da realidade de Snow et alii52. Ao usar as categorias de frame 

amplification e frame transformation, o autor analisa como as igrejas neopentecostais às vezes se 

apropriam de ritos e práticas afrobrasileiros, ampliando-os e reforçando-os, e outras, reutilizam 

marcos interpretativos de religiões de matriz africana buscando sua transformação, sua 

ressignificação (Oro/1997/26-27). Igrejas neopentecostais, sobre tudo a Igreja Universal do 

Reino de Deus, retomam certas práticas dos terreiros, como « a insistência de manifestações nos 

templos (...), dos espíritos da "macumba"; a ruptura de um tradicional modelo comunitário 

evangélico (...), e da introdução de uma relação quase "clientelista" com os fiéis » 

(Oro/1997/27), e transformam outras. Por exemplo, mira-se a ressignificação da prática do 

exorcismo, que não é mais visto como o « ponto culminante de extrema sacralização do ritual » 

                                                           
51 O culto das igrejas protestantes históricas não envolve estas práticas que encontramos nas religiões de 

matriz africana 

52 Ari Pedro Oro usa a definição do frame alignment de Snow que « é utilizado (...) para explicar o 

recrutamento de indivi4duos em movimentos sociais  ou a conversão à novos movimentos religiosos (...) 

consiste em "estabelecer uma conexão entre as orientações interpretativas dos indivíduos e a dos grupos 

que pretendem recrutá-los, de tal forma que algum tipo de interesse, valores e crenças dos indivíduos 

vejam-se como congruentes e complementários com as atividades, objetivos e ideologia do grupo" (Snow 

et al./1986/464; Traduçnao de A. Frigerio) » (Oro/1997/26) 



  

(Oro/1997/28), senão como um « polo negativo extremo de manifestação do sagrado por tratar-

se da irrupção do mal » (Almeida/1996/77). Assim, a estratégia do neopentecostalismo é de 

tornar-se parecido com o inimigo demonizado a fim de distanciar os indivíduos que frequentam 

terreiros e convertê-los ao Evangelho.  

 Portanto, a literatura geralmente trata da questão da hostilidade evangélica para com os 

cultos afro-brasileiros à luz de uma lógica de concorrência de mercado. Sem dúvidas, o 

protestantismo histórico, o pentecostalismo e o neopentecostalismo são religiões historicamente 

sectárias que precisam se afirmar negando outras religiões. No entanto, apesar de Cecília Mariz 

declarar que « os pentecostais não demonizam apenas o oprimido socialmente (como seria o caso 

das religiões afros), mas também o socialmente mais bem sucedido (como o caso dos adeptos da 

Nova Era) » (Mariz/1996/237), reconhecemos aqui que é mais difícil se atacar com tanta 

veemência ao catolicismo por ser a primeira religião do país, mesmo que em declínio53. Além do 

mais, a competição não pode ser considerada como o único fator responsável por essa 

perseguição. Ricardo Mariano parece ser um dos poucos autores a salientar a  

« perseguição que também decorria da existência, nos séculos passados e no início deste, da 

extensa série de práticas, discursos e saberes elitistas fundamentados no racismo, no positivismo, 

no etnocentrismo, no evolucionismo e em preconceitos culturais variados que pressupunham e 

afirmavam a inferioridade racial e intelectual do negro e, por conseguinte, de sua cultura 

religiosa » (Mariano/1999/117).  

Assim, o negro, embaixo da hierarquia social e cuja identidade é constantemente desprezada e 

oprimida, pode ver na conversão a uma religião evangélica – próxima dos cultos afro-brasileiros 

– uma possibilidade de ascender socialmente e sair dessa zona de não-ser. Nesse sentido, Roger 

Bastide afirma que  

« assim, nesta religião de transe mística, o que nos parece mais dominante para o homem de cor, 

é esta vontade puritana, este esforço para sair da classe baixa, emburguesar-se para assim dizê-

lo. É no momento no qual parece, agitado de tremores, falando línguas estrangeiras, dominado 

pelo Espírito Santo, de estar mais perto da África, que ele é, na verdade, o mais longe, que ele 

mais se ocidentaliza » (Bastide/1995/499).  

 Na literatura sobre a opressão dos cultos afro-brasileiros, não há um reconhecimento que 

a discriminação se fundamenta no racismo, variável muitas vezes tida como óbvia ou esquecida. 

Contudo, a literatura sociológica que estuda as relações raciais oferece um novo olhar e permite 

perceber que as culturas africanas não são só perseguidas por questões de estratégia 

contemporânea dos neopentecostais mas sim, « desde os inícios da colonização, as culturas 

africanas, chegadas nos navios negreiros, foram mantidas num verdadeiro estado de sítio ». 

Ademais, « há um indiscutível caráter mais ou menos violento nas formas, às vezes sutis, da 

                                                           
53 Censo de 2010 do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE) 



  

agressão espiritual a que era submetida a população africana » (Nascimento/1978/101). A 

perseguição persistente dos cultos afro-brasileiros se apoia nessa mesma visão de superioridade 

do branco e reforça o que o autor chama de genocídio negro no Brasil.  

 

As possibilidades do ser negro dentro da igreja 

 A modo de conclusão, voltamos à noção de identidade negra e ao que ela nos oferece 

para o ambiente da igreja evangélica. A discriminação persistente e a ligação contígua e 

complexa entre as religiões evangélicas e de matriz africana nos levam a interrogar de novo a 

noção de identidade negra e a necessidade da afirmação de uma ancestralidade africana para se 

considerar e se reconhecer como negro. É preciso reivindicar a herança cultural e religiosa 

africana para consolidar sua identidade negra? Como se pode combater o preconceito contra os 

negros na igreja? São as identidades negra e pentecostal irreconciliáveis ou é « possível falarmos 

de uma cultura negra evangélica » (Santos/2013/12)? Mais uma vez, a literatura ajuda a concluir 

sobre a questão mas é sobretudo à voz dos movimentos sociais negros dentro das religiões 

evangélicas que damos a nossa atenção.  

 Uma força negra do protestantismo evangélico se constituiu no Movimento Negro 

Evangélico (MNE) que, no começou dos anos 1980, no final da ditadura militar, iniciou um 

trabalho de reflexão sobre a questão racial e de elaboração de uma identidade negro dentro de 

uma perspectiva cristã. Esse movimento se inspirou no modelo estadunidense de ação política e 

é devido à iniciativa de pastores negros. Ele responde ao antagonismo que evocamos afirmando 

que não havia « necessidade de relacionar identidade negra com as religiões afrobrasileiras » 

(Silva/2011/298). Existe então uma tendência dentro do protestantismo evangélico negro de não 

reconhecer e rejeitar a valorização da herança cultural e religiosa africana como uma necessidade 

histórica para o Brasil e particularmente para as populações negras. A criação do MONEBA, 

Associação Nacional do Movimento Negro Evangélico se inscreve nesta mesma perspectiva e 

permitiu a Reginaldo Germano, deputado federal no estado da Bahia de 1999 a 2007, entrar « na 

militância da causa negra sem abandonar algumas de suas convicções (ou preconceitos) », sem 

ter que cultivar algum tipo de reconhecimento às religiões de matriz africana (Santos/2013/6). 

 Frente a essa visão conflitante de uma identidade negra cristã que continua rejeitando as 

religiões de matriz africana, o antropólogo Livio Sansone vai mostrar que a noção de 

comunidade negra é problemática pois a negritude, como vimos em introdução, não representa 

uma entidade dada, mas uma construção social contingente (Sansone/2004/24). Existe então uma 

impossibilidade de chegar ao consenso para definir o que é a identidade negra, apesar das 

mobilizações de um movimento negro tampouco muito unificado e dos avanços legais, como 



  

mencionamos. Segundo ele, « o termo comunidade negra, usado com bastante frequência nos 

círculos políticos baianos e nos meios de comunicação de massa, não se refere à totalidade da 

população negra nem define uma "comunidade negra" (...) A comunidade negra representa, 

portanto, apenas uma pequena parcela da vida social e cultural negra de Salvador » 

(Sansone/2004/114). Por isso, o autor vai repensar as relações raciais, não em termos de 

identidade senão de negritude sem etnicidade (2004). Essa ideia de negritude sem etnicidade 

encontra-se reverberada no Estatuto da Igualdade Racial que chegou a um consenso 

identificando « o negro não a partir de sua aparência ou de determinados características étnicas, 

mas pelo fato de que historicamente o negro vem sendo discriminado na sociedade » 

(Santos/2013/13). 

 Porém, em contraponto destas visões, podemos concluir sobre as possibilidades de 

identidade negra dentro da igreja aprofundando o papel da ANNEB que evocamos 

anteriormente. A pastora Waldicéia retrata seu papel com vigor e convicção: 

« Fui em São Paulo fazer uma palestra num fórum, que a gente da ANNEB sempre faz quando 

alguém é vítima de discriminação, preconceito e racismo na igreja... A gente aparece lá, primeiro 

para conversar com a vítima e dar a opção de irmos no próximo culto em que aconteceu: um 

monte de preto, tudo caracterizado, turbante, mante de preto, etc. se sentar nos primeiros bancos 

da igreja de frente para o pastor e colocar no meio da gente a vítima. Sem falar nada, assiste o 

culto normalmente. Aí quando o culto termina, eu como presidenta da ANNEB procuro o pastor 

(...): "Pastor, chegou até nós a denúncia tal da nossa irmã fulana de tal, nós já ouvimos ela, 

queremos ouvir o senhor". Quando ele termina, falamos: "(...) Nós somos do movimento social 

negro, e segundo a lei tal tal tal, o que o senhor fez é crime. Nós já colocamos ela [a vítima] para 

escolher: ou juntamos todos nós e vamos com ela e um advogado em uma delegacia denunciar o 

senhor pela prática de discriminação, preconceito e racismo, ou o senhor abre a igreja a semana 

que vem para que nós façamos um fórum temático sobre discriminação, preconceito e racismo 

na igreja protestante, onde nós vamos chamar representante do movimento social negro na 

primeira mesa. Na segunda mesa, eu como presidenta da ANNEB, vou falar sobre a legislação 

que existe hoje sobre discriminação, preconceito e racismo. O presidente da ANNEB nessa 

unidade da federação vai falar sobre discriminação, preconceito e racismo na Bíblia. E depois a 

gente abre para o debate. E no final, o senhor se retrata na frente de todas e todos que estão ali. O 

senhor escolhe, são duas alternativas que o senhor tem". Não precisa nem dizer que todos eles 

escolhem o fórum, né... » (02/07/2016). 

 Vários pontos na fala da pastora aparecem primeiro como surpreendentes e interessantes 

para o nosso estudo. A ANNEB se posiciona como uma organização que promove e reforça a 

ação do Movimento Negro Evangélico para « para comungar experiências, reflexões e propostas 

concretas visando à mobilização da igreja na contribuição de uma sociedade mais justa e 

igualitária »54. Mas na sua busca de reparação das injustiças sociais, econômicas e históricas 

impostas à população negra e ao vestir indumentárias africanas, a ANNEB ressalta a necessidade 

                                                           
54 http://negrosnegrascristaos.ning.com/group/anneb  



  

de ligação profunda da população negra brasileira com a sua herança cultural africana. O uso 

provocativo de vestes africanas visa mostrar que não existe antagonismo entre as identidades 

negra e evangélica e busca a superação de qualquer forma de intolerância, também religiosa. A 

ANNEB constitui uma verdadeira valorização institucional de uma identidade negra que 

compreende a cultura e religiosidade africana como um legado a ser preservado e respeitado. Em 

um cenário institucional evangélico que alimenta um discurso que demoniza a África como um 

conjunto homogêneo, a organização aparece como uma exceção e porta a voz de fiéis que 

querem afirmar sua negritude ou de outros que não são necessariamente de acordo com o 

discurso institucional que despreza e oprime as culturas africanas. O exemplo de Lea, da 

Assembleia de Deus da zona oeste de São Paulo que várias vezes, durante a entrevista, defendeu 

sua negritude, a da sua filha que deixou de alisar o cabelo, e atacou com veemência uma mídia 

que ignorou a Nigéria e só reportava os atendados no jornal semanal Charlie Hebdo em Paris em 

janeiro de 2015, ilustra então que uma a via de reconciliação é possível: 

« - Você postou um dia no Facebook: "Je suis nigériane". Por quê?  

- É! Até procurei para escrever direito. Lembro porque nem o grupo de intelectualidade 

afrodescendentes que eu curto comentou sobre isso. Estava todo mundo falando "Je suis 

Charlie", mas e a Nigéria, onde fica em tudo isso? Ninguém falou nada. Lá o pessoal sofre, e 

sofre muito. E muito mais pessoas. Tudo bem que lá [em Paris], também foi dolorido, foi triste. 

Mas lá na África? » (31/01/2015). 

 

Bibliografia 

ALMEIDA, Ronaldo Rômulo Machado de. A Universalização do Reino de Deus. Dissertação de 

Mestrado em Antropologia Social, UNICAMP, 1996. 

ANTONIAZZI, Alberto (org.). Nem Anjos nem Demônios: Interpretações sociológicas do 

pentecostalismo. Petrópolis, Rio de Janeiro, Vozes, 1994. 

BASTIDE, Roger. Les religions africaines au Brésil. Paris, Presses Universitaires de France, 

1995. 

BONFATTI, Paulo. A expressão popular do sagrado - Uma análise psico-antropológica da Igreja 

Universal do Reina de Deus. São Paulo, Paulinas, 2000. 

BURDICK, John. Blessed Anastácia: Women, Race, and Popular Cristianity in Brazil. New 

York/London, Routledge, 1998. 

BURDICK, John. "What is the Color os the Holy Spirit? Pentecostalism and Black Identity in 

Brazil". Latin American Research Review, Vol. 34, n°2, 1999. 



  

BURDICK, John. "Pentecostalismo e identidade negra no Brasil: mistura impossível?". In: 

MAGGIE, Yvonne e REZENDE, Claudia Barcellos. Raça como retórica: a construção da 

diferença. Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 2002. 

CORREA, Marina. Assembleia de Deus. Ministérios, Carisma e Exercício de Poder. São Paulo, 

Fonte Editorial, 2013. 

FANON, Frantz (2008) [1952]. Pele Negra, Máscaras Brancas. Salvador, Ed. UFBA. 

HOOKS, Bell. Writing beyond race. Living Theory and Practice. New York/London, Routledge 

Taylor & Francis Group, 2009. 

MACEDO, Edir. Orixás, Caboclos e Guias: deuses ou demônios? Rio de Janeiro, Universal 

Produções, 1987. 

MARIANO, Ricardo. Neopentecostalismo: os pentecostais estão mudando. Dissertação de 

Mestrado, FFLCH/USP, 1995. 

MARIANO, Ricardo. Neopentecostais: Sociologia do novo pentecostalismo no Brasil. São 

Paulo, Edições Loyola, 1999. 

MARIZ, Cecília. "Il demonio e i pentecostali in Brasile". In: R. Cipriani, P. Eleta e A. Nest 

(org). Identità e mutamento nel religioso latinoamericano. Milano, FrancoAngeli, 1996. 

NASCIMENTO, Abdias do. O genocídio do negro brasileiro. Processo de um racismo 

mascarado. Rio de Janeiro, Editora Paz e Terra, 1978. 

ORO, Ari Pedro. "Neopentecostais e Afro-brasileiros: quem vencerá esta guerra?". Debates do 

NER, Porto Alegre, ano 1, n°1, novembro de 1997. 

SANSONE, Lívio. Negritude sem etnicidade. O local e o global nas relações raciais e na 

produção cultural negra do Brasil. Salvador/Rio de Janeiro, EdUFBA/Pallas, 2004. 

SANTOS, Adriana Martins dos. "Identidade negra e neopentecostalismo: o caso Reginaldo 

Germano". XXVII Simpósio Nacional de História, Natal - RN, 22 a 26 de julho 2013. 

SILVA, Vagner Gonçalves da. "Neopentecostalismo e religiões afro-brasileiras: significados do 

ataque aos símbolos da herança religiosa africana no Brasil contemporâneo". Mana 13(1), 2007. 

SILVA, Vagner Gonçalves da. "Religião e identidade cultural negra: católicos, afrobrasileiros e 

neopentecostais". Cadernos de Campo, São Paulo, n°20. 

SNOW, David et alii. "Frame alignment processes, micromobilization, and movement 

participation". American Sociological Review, v.51, n°4, 1986. 



  

SOARES, Mariza de Carvalho. "Guerra santa no país do sincretismo". In: LANDIM, Leilah 

(org.). Sinais dos tempos - Diversidade religiosa no Brasil. Cadernos do ISER, Rio de Janeiro, 

ISER, 23, 1990. 

ZAMBIRAS, Ariane. La Politique inspirée : Controverses publiques et religion aux États-Unis. 

Paris, Karthala, 2014. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

I Jornada de Estudos Negros da Universidade de Brasília 

03 e 04 de novembro de 2016 - Instituto de Ciências Sociais da UnB 

 

 

MILITÂNCIA NA VIDA DE MULHERES NEGRAS ATIVISTAS: REFLEXO 

NAS CONDIÇÕES PSICOSSOCIAIS 

 

 Josenaide Engracia dos Santos1 

Fernanda Lopes Bento Xavier2  

 

Resumo: As mulheres negras militante possuem um ponto de vista singular sobre suas 

experiências biográficas e os efeitos na sua identidade e subjetividade. Objetivo. 

Compreender como se dá o processo de significação da militância na vida de mulheres 

negras ativistas, e o reflexo nas condições psicossociais. Referencial teórico-

metodológico para analisar o material empírico foi o método biográfico que reside nas 

experiências de vida, que alteram ou formam o significado de si mesmo. Participantes 

da pesquisa, três mulheres negras ativista. Resultados. O enunciado das mulheres 

relataram que: A desvalorização do corpo negro bloqueia a expressão das emoções e 

interfere na sua subjetividade e referência identitária. Todavia, a percepção de ser negra 

é o ensejo para torna-se uma militante, que vem como forma de libertação, onde é 

permitido expressar-se, denunciar, não se deixando silenciar, favorecendo a autoestima 

e as condições psicossociais. Considerações. As experiências das mulheres negras 

relatam o sofrimento que a condição da cor da pele traz em uma sociedade recheada de 

ideologias racistas e práticas discriminatórias. E ao mesmo tempo a necessidade de lutar 

contra a discriminação e se contrapor a uma situação injusta e desigual. A militância 

elicia a necessidade de enfrentamento no campo simbólico e real, das ideologias racistas 

e de supremacia branca, e ao mesmo tempo fortalece o equipamento psicoafetivo das 

militantes para lidar com o sofrimento, preconceito e injustiça.  

 

Palavras-chaves: Negras, Gênero, Racismo, Saúde. 

 

 

 

 

 

 

 



  

INTRODUÇÃO 

 

Acredito que, nos últimos anos, o quadro das relações raciais no Brasil vem 

sofrendo mudanças significativas. Essa mudança é fruto de gestos coletivos tais como: o 

movimento nacional e internacional de organização dos negros e, mais especificamente, 

das mulheres negras e a luta pela garantia dos direitos sociais (Gomes, 2011). Todavia, 

falta muito para alcançarmos a superação do racismo principalmente entre as mulheres 

negras. E para superação é necessário que essas mulheres possam se fortalecer como 

ativista, pois estudos mostram que o racismo, machismo, sexismo, e entre outras formas 

de opressão fazem parte de um sistema que geram efeitos negativos na vida dos sujeitos 

que vivenciam essas práticas que pode interferir diretamente na sua saúde.  

Na área da saúde, estudos têm evidenciado “que as desigualdades quanto à saúde 

e à assistência sanitária dos grupos étnicos e raciais são óbvias e que, das explicações de 

tais desigualdades, o racismo é a mais preocupante” (Organización Mundial de la Salud, 

2001, p. 7). Não há como negar o peso da dimensão étnico racial nos profundos 

problemas sociais que assolam o país, “(...) bloqueando relações, possibilidades de 

participação, inibindo aspirações, mutilando práxis humana, acentuando a alienação de 

uns e de outros, indivíduos e coletividades” (Ianni, 2004, p. 23). Sendo assim, há 

necessidade de inserir o racismo e suas consequências nas discussões que regem o 

campo da saúde, entendendo como crenças, atitudes e conformações institucionais que 

tendem a denegrir, subjugar e excluir grupos e pessoas em virtude de caracteres 

fenotípicos e/ou afiliação étnica (Clark e col., 1999). 

Mulheres negras carregam estigmas como o de gênero e cor, e sofrem de certa 

maneira a combinação dessas opressões e violências afetando diretamente a qualidade 

de vida. (Bispo, 2013) A opressão vivenciada pela maioria das mulheres negras é 

moldada pelo seu status de subordinada (Collins, 1986). Negar às mulheres negras 

agência enquanto sujeitos e tratá-las como “outros” objetificados representa mais uma 

dimensão do poder, e por outro o racismo estabelece a inferioridade social, e as 

mulheres negras precisam ser capazes de superar essa dupla opressão em suas vidas. 

Segundo Hasenbalg e col, (1992), o racismo é algo que afeta todo o ciclo de vida da 

pessoa que se traduz em problemas psicológicos e emocionais sérios, na medida em 

que, parte da população negra tem uma autoimagem negativa. 



  

A consciência do efeito do racismo e da exclusão impulsiona o surgimento de 

movimentos de mulheres negras de combate ao racismo e sexismo, que constroem 

assim demandas especificas das mulheres negras brasileiras que lutam contra as 

desigualdades geradas pelo gênero e raça (Carneiro, 2011). O racismo minimiza as 

possibilidades de diálogo das pessoas, interfere na autoestima e, consequentemente, 

contribui de forma decisiva na saúde, (Silva, 2005; Lopes, 2005b), influenciando 

decisivamente nas suas condições psicossociais, entendida como interações entre o 

sujeito e a sociedade (Jodelet, 2001), norteado a partir de vivencia cotidiana com o 

racismo, aspecto importante na construção em sua identidade, ou seja, subjetividade. 

Entendendo subjetividade como formas de viver, algo modelado, produzido por 

processos coletivos, institucionais, sociais, que atravessam os indivíduos 

(Zamora,2012). 

Tornar-se ativista é assumir uma atuação infatigável cotidianamente contra o 

completo sistema racista e causador de desigualdades. Lorde (2013) exemplifica isso 

quando nos diz que: “Mulheres respondendo ao racismo significa mulheres 

respondendo à raiva; a raiva da exclusão do privilégio inquestionável, de distorções 

raciais, do silêncio, estereótipo”.  

Lidar com as manifestações de preconceito, discriminação e estigmas requer 

investimento de ativistas negras, principalmente no que concerne a relação entre a 

consciência da opressão das pessoas oprimidas e as ações que elas tomam para manejar 

com estruturas de opressão, que possivelmente talvez sejam muito mais complexas do 

que a sugerida pela teoria social (Collins 1986). Manejar com a opressão implica na 

ressignificação das opressões sofridas em espaços de lutas, este trabalho tem como 

objetivo compartilhar os relatos biográficos de mulheres ativistas negras, suas 

trajetórias, e o reflexo dessas na saúde e condições psicossociais.  

 

PERCURSO METODOLOGICO 

 

Trata-se de um trabalho em ciências sociais da saúde, que permite a 

aproximação com as vivencias e subjetividades sem necessariamente proporcionar 

respostas objetivas, mas reflexões sobre os modos em que contextos sociais constroem 



  

singularidades, em especial de mulheres negras militantes. O método utilizado é 

biográfico, Segundo Goldenberg (1997), consiste em uma profunda analise acerca das 

influências do contexto social e histórico sob as singularidades dos sujeitos que os vive. 

A biografia nos permite analisar o universal, já que as histórias são construídas de 

acordo com tempos, lugares, culturas e influências diversas.   

Para Garro (1994), quando os indivíduos falam de suas experiências, eles 

utilizam a memória autobiográfica, que pode ser compreendida não como reprodução de 

eventos passados, mas como reconstruções congruentes à compreensão atual; o presente 

é explicado, tendo como referência o passado reconstruído e ambos são utilizados para 

gerar expectativas sobre o futuro  

A pesquisa foi realizada por meio de entrevistas narrativas com militantes, 

mulheres negras que se dispuseram a discorrer sobre suas histórias e trajetórias de vida. 

Na fase da iniciação da entrevista, apresentou-se uma “questão gerativa”, que estimulou 

uma narração extemporânea relacionada sobre a experiência no processo de militância e 

como reverberou na sua vida cotidiana e saúde. A pesquisa ocorreu de março a julho de 

2014, as entrevistas foram gravadas e transcritas com consentimento prévio dos 

participantes. Ao todo foram entrevistadas três mulheres que se autodeclararam como 

negras e feministas ativistas antirracista, com idades acima de dezoito anos, e que se 

diferenciavam entre si por idade, escolaridade e classe social tendo em comum a 

militância no Distrito Federal (DF).  

Na análise de dados, as entrevistas foram transcritas em sua totalidade e 

submetidas à análise reconstrutiva e sequencial. A análise reconstrutiva significa que o 

objetivo da reconstrução é decodificar tanto o significado da experiência biográfica 

vivida no passado quanto o significado da apresentação realizada no presente 

Rosenthal(1998). A análise é uma combinação da abordagem diacrônica com uma 

abordagem sincrônica. A sequencialidade pode ser percebida não apenas na utilização 

em ordem cronológica dos eventos vivenciados.  

Para Rosenthal (1995, p. 65), dedica-se aos dados que podem ser vistos como 

razoavelmente independentes da interpretação do entrevistado sobre sua própria vida.  A 

partir dos dados biográficos vivenciados pelo entrevistado, procede-se à formulação de 

hipóteses sobre as possíveis implicações de cada um desses acontecimentos, traçando 

assim trajetórias plausíveis para os entrevistados. Procedendo desta maneira, 



  

evidenciam-se as escolhas possíveis no horizonte da entrevistada e o percurso 

vivenciado ao longo da vida, descartando-se a intenção de determinismo na trajetória de 

vida.  

Ao final, procedeu-se à reconstrução biográfica, distinguindo-se e confrontando 

o interesse de apresentação do entrevistado (vida narrada) com a interpretação do 

percurso de vida do entrevistado (vida vivenciada), ampliando-se, as possibilidades de 

compreensão de como a percepção social de eventos é constitutiva da interpretação 

individual da própria biografia. 

As entrevistadas foram descritas por nomes de militantes negras da história do 

Brasil, para preservação do sigilo das informantes. Temos então a:  Tereza de Benguela, 

47 anos, Líder comunitária, moradora do Sol Nascente, militante da igualdade em 

acesso a saúde e educação para todos. Luisa Mahin, 34 anos, Jornalista, moradora do 

Plano piloto, militante do movimento negro através de espaços acadêmicos e políticos. 

Dandara dos Palmares, 22 anos, moradora de Ceilândia, militante do movimento negro 

e feminista a arte e cultura.  

Os contatos foram realizados por meio de articulações com grupos de mulheres 

negras, movimentos culturais e projetos sociais. As entrevistas foram realizadas em 

espaços públicos de escolha das próprias entrevistadas, como parques, restaurantes, 

shopping e posto de saúde. O projeto de pesquisa foi aprovado pelo Comitê de Ética em 

Pesquisa da Universidade de Brasília da Faculdade de Saúde, conforme parecer 

38736414.0.0000.0030. 

 

RESULTADOS E DISCUSSÕES 

 

Os resultados da pesquisa estão expressos por peças, cada peça acrescentada 

num mosaico para a compreensão do quadro como um todo, e acrescenta o lado 

subjetivo, ou seja, como as pessoas experimentam e vivenciam a sua identidade. As 

narrativas apresentam a reconstrução da estória de Luisa Mahin, possui 34 anos, nascida 

em Porto Velho- Rondônia, é jornalista formada pela Universidade de Brasília e classe 

média alta.  



  

 Eu nasci em Porto Velho, Rondônia, e vim pra cá, pra Goiânia, com 7 meses de 

idade. Assim, tanto meu pai quanto minha mãe são negros de pele clara, assim como eu. 

Mas meu pai tem o cabelo bem crespo, assim meio Black Power. Diz a minha mãe que 

eles se conheceram nos anos 70, né? E naquela moda de Black Power, diz que quando 

meu pai chegou lá na casa de meu avô, para conhecer ela, diz que meu avô falou assim: 

“Minha filha, ele só tem cabelo.” 

Luísa cresce em meio à negação da negritude de seus familiares que, segundo 

ela, eram tidos como brancos em alguns espaços. Mas, apesar de ter crescido em um 

ambiente de classe média socialmente embranquecido, sua infância e suas vivências 

nunca deixaram que passasse despercebida sua cor. E mesmo que durante a infância, 

não tenha dado nome para os processos que vivia, ela sabia que algo que carregava 

internamente incomodava. Segundo Zamora (2012), a criança negra vê e sente a 

desvalorização de seu corpo e a fundamentação de padrões estéticos que desprezam o 

seu tipo, reservando a ideia de beleza para o tipo branco.  

Eu falava assim: “gente, por que as pessoas não me veem? Na minha família eu 

sou linda, todo mundo me acha linda. E aqui na escola, que tem umas menininhas 

loirinhas, ninguém fala que sou linda?”. Ai eu meio que fui pro grupo das bonitas e eu 

além de linda era inteligente, né? E eu que ensinava pras bonitas, que eram burras.  Mas 

era uma coisa muito gritante, tinha hora que os meninos falavam das meninas. E eles 

sempre falavam delas e não falavam de mim. Aí eu meio que fui me acostumando, mas 

achando ruim. Pensando que eu tinha que sair daquele lugar: “Eu tenho que sair daqui”. 

Ninguém me falou nada disso, mas eu entendia. Não sei, Já nasci entendendo. Tenho 

essa percepção. Mas assim, eu não tinha armas pra lutar. Eu não tinha o termo racismo. 

Eu não tinha a identidade negra e eu não tinha armas pra lutar contra. Eu entendia o que 

estava acontecendo e ficava triste.   

No segundo grau, eu saia com as minhas amigas loiras e os meninos sempre 

chegavam e falavam: “Ai, queria conhecer sua amiga.” E eu ficava: “Por que ela? E não 

comigo? silêncio”. 

  O silêncio tem, como subproduto, a produção de um tipo de 

esquizofrenia ou suposição de paranoia nos alunos negros, posto que ele vive e sente um 

problema que ninguém reconhece Carneiro(,2005). A garota ficou ambivalente em 

relação a sua autodenominação, está dificuldade de definir a sua própria identidade 



  

racial pode ser extremamente negativa para o desenvolvimento da criança, porque 

bloqueia a expressão das emoções e interfere na motivação, atingindo a sua 

performance escolar (...)” (Reichmann, 1995, p. 504). 

Luísa é também vítima da experiência de ser negro em uma sociedade branca. 

Utiliza de sua inteligência para adentrar no grupo, daquelas que eram vistas com padrão 

de beleza estabelecido socialmente, para sentir-se valorizada. Ainda criança, é forçada a 

entender o significado das desigualdades raciais, de que sua estética não era valorizada.  

A percepção de ser negra, acontece quando entra na Universidade, é o ensejo 

para torna-se uma militante antirracista, uma vez que na infância problematiza que 

possui uma participação social restrita, baseada em não pertencer ao padrão social 

branco. Porém, a possibilidade de se reconhecer enquanto negra e conquistar espaços 

que permitiam o discurso sobre si mesmo só acontece no meio acadêmico. Segundo 

Hooks (2000), entrar na academia, principalmente para mulheres negras, é um espaço 

que gera possibilidades de transgredir.  

A militância, vem como forma de libertação, como espaço onde é permitido 

expressar-se, denunciar, e como forma de se impor e ser reconhecida. Eu lembro que 

assim que entrei nessa coisa de militância na Universidade, foi onde eu descobri e 

peguei todas essas armas que eu não tinha. Eu me descobri como negra no meio da luta 

racista. Porque foi na Universidade, na época que estava sendo discutida, o pré- projeto 

de cotas quando a gente começou a falar de cotas em 2001.  Pensa no tanto de briga que 

me meti, que a gente era assim cinco pessoas contra 15 mil e 15 mil tiveram que abaixar 

a cabeça porque a gente revolucionou. Então a gente criou o enegrecer na verdade, 

porque eu era a única mulher negra do movimento enegrecer. Eu tenho muito orgulho 

disso, de ter criado o enegrecer, isso me faz muito feliz, essa e outras sementinhas que 

eu plantei, é uma sementinha muito querida e muitos frutos, uma geração de estudantes 

negros e várias pessoas que eu conheço. Foi ótimo, aí eu fiquei linda e maravilhosa e 

me achei. 

A militância na Universidade passa a ser não somente uma atmosfera favorável a 

sua liberdade de expressão, mas torna-se também um lugar de pertencimento e ela 

começa a se ver como sujeito com patrimônio psicossocial, para Collins (1986), pessoas 

que se veem como plenamente humanas, como sujeitos, se tornam ativistas, não importa 

quão limitada seja a esfera de seu ativismo. Ao devolver a subjetividade às mulheres 

negras, as feministas negras devolvem também o ativismo, segundo Tajfel (1982) são 



  

motivadas a procurar e manter uma identidade social positiva que contribui para um 

sentimento de autoestima, não se deixando silenciar. Fortalecendo suas condições 

psicossociais. Então, acho que ser militante me ajudou muito, me deu muito sentido, fez 

muita diferença na minha vida, eu fiz meu trabalho de conclusão de curso, também na 

questão racial. Então a questão racial tem dado muito sentido pra minha vida, na minha 

trajetória acadêmica e profissional, e de vida mesmo, uma missão de vida tornar o 

mundo menos racista. 

Dandara dos Palmares tem 22 anos, possui ensino médio completo, é filha de 

empregada doméstica e nasceu em Ceilândia, Região Administrativa do Distrito 

Federal, que segundo dados da última Pesquisa Distrital por Amostra de Domicilio- 

PNAD realizada em 2013 apresenta a população com maioria do sexo feminino 51,78% 

e negra 59,19%. A narrativa relata o começo de sua luta. 

Minha luta começou desde que comecei a ver o que era, mas a consciência veio 

depois de conhecer o que é racismo, mas a luta vem de antes, na verdade, acho que essa 

é a palavra, porque sempre fui muito ativista, sempre fui muito, nunca me deixei abalar 

com muita coisa. Mesmo sabendo das minhas raízes, minha mãe sempre foi negra e 

empregada doméstica, sempre negou isso pra ela, sempre alisou o cabelo, sempre tentou 

não pegar muito sol pra não escurecer muito a pele, tentou se manter em casa para ir 

clareando mais a pele. E a pele dela realmente foi clareando. Eu nunca gostei que ela 

alisasse o meu cabelo crespo cacheado, eu sempre tive meus penteados, sempre tive 

esse emponderamento, mas eu não sabia que isso era uma forma de racismo, de 

opressão. 

A negação da identidade, da racialidade negra, onde a miscigenação é um 

operador, implica no plano político em destituir o negro da condição de um grupo de 

interesse, a ser reconhecido, é uma estratégia de controle e anulação do sujeito político 

Carneiro(2005), segundo Gonçalves Filho(2008), o espaço familiar tem papel 

importante na construção ou desconstrução da imagem negativa de negritude, sendo 

esse um ambiente para fortalecimento da autodefesa, ou não, pois é através da família 

que a criança inicia o processo de formação de autoconceito. Dandara cresce com a 

mãe, que apesar de negra, não se reconhece como tal, e carrega consigo a ideia 

depreciada de negritude e a tentativa de embranquecimento. 

Meu padrasto, eu tenho um padrasto, que eu sempre sofri muito também 

apanhando, ele é branco, a família dele também e nunca gostou de pessoas negras e ele 



  

sempre teve essa opressão. Só que minha mãe se negava ser negra, mas não tinha tanta 

opressão como ele.  Era uma opressão dele, porque a vontade dele era tanta de querer 

me punir de qualquer forma por eu ser uma ativista ou por eu ser negra que isso 

revoltava ele, entendeu?  

Ao mencionar a cor branca de seu padrasto em seu relato, ela faz referência a 

violência física na infância. Dandara nos passa a ideia do incomodo que sentia em ser 

disciplinada por valores e comportamentos brancos, que segundo ela, influenciavam as 

atitudes da mãe Carneiro(2005). Muitas vezes, os esforços dos pais negros para não 

permitir que seus filhos tenham uma atitude vitimizada diante da vida, em função do 

racismo e das discriminações fazem-nos relativizar a extensão do problema, fazem-nos 

minimizar o que involuntariamente produz uma sensação esquizofrênica, sobretudo nas 

crianças 

Até mesmo no colégio, teve alguns fatos que aconteceram que me deixou um 

pouco chateada. Foi uma vez que eu fui com o cabelo solto, mas minha mãe falava que 

era cabelo grande, cabelo afro tinha mais atração a piolho e essas coisas, aí ela sentou a 

tesoura no meu cabelo e quando ela fez isso eu fui pro colégio. Difícil, as crianças 

faziam chacotas do meu cabelo, foi neste momento que eu entendi o que era opressão, aí 

eu fui entendendo o que eu sou de verdade, de onde vem minha história, de onde eu 

vim. 

As crianças são simbolicamente massacradas, porque os estudantes, 

especialmente nossos negros, estudam em escolas públicas que produzem neles a 

sensação de inferioridade e ausência de pertencimento em relação à nossa sociedade, 

dificultando-lhe a mobilidade social e cristalizando, naturalizando as desigualdades. 

(Reichmann, 1995, p. 503). 

É possível perceber nas histórias a escola como um ambiente perverso, a 

afirmação de Hooks (2000) de que a escola pode ser um terrível espaço que colabora 

para o enfraquecimento da autoestima negra e o desencorajamento ainda na infância. 

Uma vez que a reprodução do racismo neste ambiente perpassa diversas áreas, tornando 

esse mais um espaço de exclusão e de sensação de não pertencimento.  

Aí já veio mais forte a forma de ser ativista nessas lutas, e o auge pra mim que 

foi o ápice da coisa, foi quando eu conheci uma amiga, hoje uma grande amiga, Dani. E 



  

ela é muito ativista nessa área, de luta mesmo, contra a opressão e de emponderamento 

negro. Eu comecei a pensar muito com ela, o que é isso, o que é se emponderar, o que é 

realmente pegar meu cabelo e fazer um penteado negro, porque eu gosto dele assim, eu 

sei que meu nariz é bonito porque ele é rechonchudo e eu gosto dele assim, eu gosto dos 

meus lábios porque eles são carnudos, não são lábios finos, entendeu? E eu gosto de 

mim hoje por causa disso, porque eu posso entender, eu posso me colocar no Estado e 

em que situação eu me encontro no Estado, é assim, e mais ou menos é isso minha 

história de vida. Cada dia a gente tenta se emponderar mais, porque quanto mais 

persistente você tá no assunto mais questionamento existem, quando a gente tem todas 

as perguntas, mudam-se todas as respostas, e todas as respostas mudam todas as 

perguntas e vice-versa, então quando eu comecei a ser mais ativista, que foi dentro da 

minha casa, as pessoas começaram a ser mais ativistas também. 

A criação em padrões brancos e a sensação de não pertencimento ao lugar que 

lhe foi dado são o disparador para que se veja como ativista da luta antirracista. Assim 

como para Luísa, Dandara encara a militância como um espaço que promove a 

convivência com outros que considera igual, negros e negras, convivência importante 

para a elevação de sua autoestima. Se reconhecer enquanto negra, torna-se ativista e 

militante na luta antirracista, além de favorecer uma construção positiva de sua 

autoimagem, estimula a busca de compartilhar e produzir efeito sobre outros. 

Saber quem eu sou de verdade, de me emponderar e me colocar é um passo 

importante. Porque é difícil, os racistas agem no sigilo, eles agem no silêncio, nas 

entrelinhas e às vezes as pessoas não sabem que são tão preconceituosas e isso acontece 

muito. Tenho amigos de muitos anos, pessoas que eu gosto muito, mas são realmente 

muito preconceituosas, e que não sabem que são, ou às vezes sabem, e tentam ocultar 

aquilo de alguma forma, por exemplo, quando existe aquela “o moreno, moreninha, 

você tem cabelo ruim”, são expressões que passa despercebido a quem fala, mas o que 

escuta tem um significado muito forte, é isso que pega na raiz do problema, não me 

chama de morena não, pode me chamar de negra, cabelo crespo não é ruim porque o 

meu não é igual o seu, porque o meu é bom e não deixa de ser bom, entendeu?   

Milito desde quando eu comecei a participar de um projeto, do jovem de 

expressão. E lá é um espaço aberto pra jovem, mas tinha muita galera ativista, galera 

feminista e a galera que era negra. Depois que eu descobri que meu cabelo assim é 



  

muito mais bonito, que meu olho preto é bonito, que meu nariz de conchinha é lindo, 

que meus dentes separados, é uma coisa muito engraçada, porque tem um lance cultural, 

também do índio, do negro, assim do dente separado, aí eu reflito: “Gente, como é que 

as coisas estavam tão na minha cara e eu não me via assim”. É depois de entrar nesses 

movimentos culturais e me ver bonita do jeito que eu sou, que eu comecei a entender o 

que é ser negro e gostar do que vi fora de mim e gostei do que eu sou. 

Encontrar na militância o regate da autovalorização de características negras, 

torna-se forma de enfrentar as violências vividas diariamente através da reprodução do 

racismo. Violência essa que atinge sua identidade e seu corpo. Dandara passa por 

processo de desconstrução da supremacia branca que por muito tempo moldou seus 

caminhos e valores e usa disso para compartilhar com aqueles que se identifica e divide 

experiências em questões de gênero, raça e sentimento de pertença e de autoafirmação, 

que considera importante para reparar danos ocasionados pelo racismo.  

 Então, eu tenho um projeto que agora eu estou tentando, é um projeto que já 

existia, mas tinha parado, tinha dado uma cessada e eu estou voltando com ele agora, é 

um projeto que chama “projeto identifique”, é um espaço cultural, no centro da 

Ceilândia que reúne todos os projetos de identificação que são as promotoras legais 

populares. É na Ceilândia porque também é um lance de periferia, sou negra e 

periférica. 

Porque a gente tem essa referência, a mídia tem essa referência, o social tem 

essa referência, se você é preta é porque você é pobre, não tem um porque isso, até a 

televisão, a mídia, você é preta porque você é pobre, tem essa união, a favela é muito 

regida pelo preto, aí vem o preconceito do branco. A periferia é ruim porque ela é 

movida pelo preto, porque se a periferia fosse movida pelo branco ela não seria 

periferia, entendeu? Essa associação que a favela faz, que o branco faz, porque a 

periferia é onde acontece os maiores movimentos culturais do país, é periferia. Eu 

queria agradecer a voz, porque é tão bom a gente poder falar da nossa cultura com 

muito orgulho, pois eu falo que eu sou periférica, com orgulho, de onde eu sou, quem 

eu sou e pra onde vou. 

 



  

Tereza 47 anos, residente no Condomínio Sol nascente, região periférica com 

grande desigualdade social localizado em Ceilândia - DF, cenário composto de casas 

umas contra as outras ao longo de ruas. Muitas construções com tijolos aparentes têm 

ainda a aparência de inacabadas, à grande maioria veio do nordeste (Maranhão, Piauí, 

Bahia, Paraíba, Pernambuco e outros), como Tereza. 

Eu nasci no interior da Bahia, na região semiárida. É, a minha história nunca foi 

fácil, mas também nunca teve obstáculo. E pela cor eu nunca tive dificuldade, por nada 

de preconceito, isso não me barra. Eu sou assim, desde que eu me entendi por gente. 

Não sei, acho que desde os 18 anos eu já tinha uma luta travada, porque eu luto contra a 

injustiça, entendeu? Eu tenho essa bandeira pela injustiça. Assim, de todas as coisas que 

eu vejo que não está certo, mas não pela cor, pela opção sexual. Essas coisas assim nada 

me barra, eu não tenho problema nenhum nessa parte. A pobreza e a fome é a pior de 

todas as injustiças. Dificuldade é pobreza e miséria. 

Diferente das outras entrevistadas, Tereza, autodeclarada negra, e nascida na 

Bahia, região majoritariamente negra do país, não reconhece o racismo como um 

limitador de sua vida. Para ela a pobreza em que nasceu e que permanece em seu dia a 

dia tem peso muito maior. Em termos genéricos, quando Tereza fala de pobreza, fala de 

escassez, podemos assim fazer clara associação entre preconceito e valor social. Lins e 

col (2014) afirmam que as sociedades que possuem problemas sociais básicos dão 

prioridade a valores materiais e não “subjetivo” como é o racismo. O racismo é para 

aqueles que já superaram os problemas matérias de sobrevivência.  

Mais como eu estava dizendo, eu nasci no interior da Bahia. Interior semiárido, 

muita dificuldade, era na roça. Nasci também em uma época, que foi há 47 anos onde 

ler e escrever não era pra todos. E essa minoria que tinha chance não era mulher. No 

interior eles tinham uma cultura para mulher, que era nascer, crescer e dar à luz a muitos 

filhos pra ajudar os maridos na roça ou então pra escrever carta pra rapaz quando tivesse 

moça. Eu nasci nessa época, e enfrentei essas dificuldades, porque também a gente não 

tinha muita comunicação com os pais. As mães da gente que eram as intermediadoras 

da conversa entre a gente e os pais.  

Não existia essa liberdade de sentar e conversar com os pais. Eu tinha muita 

vontade de estudar, mas eu não tinha muita oportunidade. Sou de uma família de muitos 

irmãos, mas todos os meus irmãos eram homens e eram mais velhos que eu. Um dos 



  

meus irmãos, de nove anos teve chance de ir pra escola. Os outros enfrentavam 

dificuldade porque já iam pra escola muito grande [velhos].  E por ter muita vontade de 

estudar, eu ficava escrevendo na areia, eu escrevi muito na areia. Eu acho até que eu 

escrevo um pouco bem. Eu acho assim minha letra boa, porque eu escrevia muito na 

areia, eu praticava muito. 

Tereza não tem a história diferente de muitas negras dos anos 70. Nascida no 

interior da Bahia trabalhava na roça exercendo papeis ditos masculinos, e ainda que 

privada do direito de estudar, já lutava para alcançar condições dignas de vida, que para 

ela seria por meio dos estudos.  

  Minha mãe há 60 anos atrás, que eu posso dizer isso, minha mãe já era 

uma pessoa diferente das outras mulheres da época. Mesmo com os maridos 

conservadores e autoritários, ela enfrentou meu pai por esse direito de eu estudar. Ela 

levou duas semanas tentando convencer ele, e ele disse “está bem, então ela vai pra 

escola. Só que a tarefa que ela fazia você vai fazer dobrada. Vai fazer a sua e a dela”, 

minha mãe disse “feito. Eu faço!”. E ai me deu esse direito de eu aprender a escrever. 

Por isso que eu escrevi aqui hoje, porque a minha mãe me deu essa oportunidade. Ela 

levantou essa bandeira, enfrentou meu pai e eu fui pra escola.  

As falas de Tereza nos mostram como define Simmel (1971), que a família 

retrata uma complexo onde o indivíduo se distingue de todos os outros, em oposição aos 

outros membros e desenvolve uma identidade e uma antítese.  É o comportamento de 

Tereza com relação a sua família, em especial sua mãe que buscou novos caminhos, 

mesmo com o peso do gênero o que despertou de alguma forma sua subjetividade 

ativista. Eu acho que minha mãe sonhava mais alto, ai eu tinha uma tia que mora aqui 

em Brasília, agora em dezembro ela completa 90 anos, e ela sempre ia no interior visitar 

a gente. Quando minha tia chegou lá no interior, a minha mãe disse: “Eu sei que vou 

sofrer muito, que vou chorar, mas eu prefiro que minha filha vá pra Brasília. Talvez ela 

tenha um futuro diferente do meu. As vezes não vai ser preciso ela ganhar muitos filhos 

e vai levar uma vida melhor do que aqui na roça. Ela merece”, minha mãe falou isso. E 

ai eu vim com essa tia.  

Pobre, negra, mulher e nordestina, Tereza busca através dos estudos e da 

mudança para a capital do País não somente a ascensão social, mas principalmente 

condições dignas de vida para si e para a família que fica no interior. Tereza enfatiza a 



  

educação, pois entre os componentes estruturais, sem dúvida o mais significativo é o 

aspecto educacional. Ao se situar nos grupos com menor acesso à educação formal, as 

negras ocupam postos de menor prestígio no mercado de trabalho. 

Ai quando eu já estava pra terminar o segundo grau, aqui em Brasília, eu 

comecei meu primeiro trabalho comunitário, trabalhando com as meninas ai fazendo o 

trabalho da Companhia de planejamento do Distrito Feral para o governo. Eu já fiz esse 

trabalho ai, um trabalho que foi o nascimento dos bairros Chaparral, e da expansão do 

setor O. Daí a gente se juntou, juntamos esse grupo de pessoa para fazer esse trabalho. 

Era muitas pessoas, muitas mulheres, era só mulher, e a gente fez. Eu acredito que ai, eu 

dei uma parada na minha vida, que era para eu ter ido um pouquinho mais em frente. Eu 

não tinha pensamento no trabalho, eu tinha na escola, eu queria era continuar estudando. 

Eu tinha 18 anos quando eu consegui o primeiro lote. Eu empolguei com o lote e resolvi 

parar de estudar, arrumar um trabalho, trabalhar e construir a casa pra morar.  

A educação é considerada por Tereza o grande investimento que lhe traria a 

garantia de direitos e igualdade. Porém, o abandono dos estudos não é incomum nas 

trajetórias de negras pobres. Os dados sobre analfabetismo, disponíveis para o ano de 

2009, revelam que, enquanto 6,42% das mulheres brancas de 15 anos ou mais não 

sabem ler nem escrever, esse percentual é bem maior entre as negras e indígenas, 

(Heringer e Silva, 2011, p.273). Tais diferenças para Tereza são desigualdades graves, 

afetando a capacidade de inserção da população de Ceilândia em diferentes áreas e 

comprometendo a oportunidades para todos.  

Comecei a abraçar outras bandeiras, fui fazendo parte de outras comunidades, de 

outras causas, e fui ganhando conhecimento em alguma coisa. Sempre gostei muito de 

ler e comecei ler e fui entrando nos movimentos pela luta de alguma coisa, batendo 

naquela tecla pra ver se uma hora rompia ou cedia. Ah! lutas pela justiça social, pelo 

direito de todos, de terem uma coisa. Porque tem umas coisas ai que eu fico imaginando 

o por quê para gente conseguir uma vaga de um menino no menor aprendiz é uma luta 

para gente?  

Tereza chama atenção da importância da educação, como uma forma do sujeito 

ganhar reconhecimento, de habilitá-lo para a vida profissional, permitir-lhe conhecer 

melhor os seus problemas e, até mesmo, como uma maneira de conquistar e garantir os 

seus direitos.  



  

E eu acho que não tinha que ser assim, eu acho que tinha que ter mais apoio da 

base educação. Porque a educação não é Deus, mas pode muita coisa. Só através da 

educação que a pessoa vai mudando, vai moldando. Quanto mais você aprofunda nos 

estudos mais você vai ganhando conhecimento, vai descobrindo seus direitos, vai 

lutando por seus ideais. E a única forma de se igualar a alguém, ou mesmo até ajudar 

alguém.  Cada dia eu olho pra um horizonte, olho outro, dou valor a tudo, dou valor 

muito a natureza.  

Tereza relata que a inserção no movimento ativista foi estimulada pela fé 

evangélica, ser mãe e o verdadeiro amor se revela através do serviço.  E que ela não 

gosta de “cruza os braços” diante das injustiças e da opressão, pois prejudica toda a 

comunidade.  As atividades das mulheres negras nas famílias, igrejas, instituições da 

comunidade e expressão criativa podem representar mais do que um esforço em mitigar 

pressões advindas da opressão, podem servir ainda ao proposto de moldar uma 

consciência das mulheres negras quanto aos mecanismos da opressão. Collins (1986) 

A verdadeira fé se manifesta pelo amor, e o verdadeiro amor se revela através do 

serviço. Quando o cristão cruza seu braço diante das injustiças e da opressão, não 

prejudica só a si mesmo, mas a toda a sociedade. Se torna corresponsável da propagação 

da injustiça. 

Ao sair do espaço simbolicamente determinado para negros, Tereza se vê “fora 

do lugar”, e reconhece sua invisibilidade em espaços considerados brancos, como o 

Plano Piloto e reconhece as marcas de classe que carrega e relata preconceito de local 

com Ceilândia, racismo vivenciado pelo filho, inclusive a narrativa é eloquente. 

Não tenho problemas com a cor e com as outras coisas também, eu me policio 

muito. Eu não sei se minha cor incomoda os outros não, mas as vezes a classe social 

sim. Eu já entrei em estabelecimentos que a pessoa desconfia. Essa semana mesmo eu 

entrei em uma livraria pra comprar o material e acho que a vendedora ficou meio 

desconfiada, achou que iria roubar. Depois ela ficou desconcertada porque o dono do 

comercio me conhece. Eu aprendi a viver assim. 

O sol nascente é uma favela na Ceilândia então é bem discriminada. Meu 

menino me contou uma história esses dias. E ele me fala assim também, que um preto 

no plano piloto ou vai matar ou vai roubar. Ontem à noite mesmo ele estava me falando 



  

isso. E me falou que ele estava indo pra faculdade e a polícia o barrou, ele estava de 

mochila.  

Enquanto as mães negras podem desenvolver consciência ao conversar e escutar 

os seus filhos, elas também podem moldar a consciência pelas formas como elas vivem 

as suas vidas e as ações que elas realizam em nome dos seus filhos. As pessoas 

oprimidas podem manter escondidas uma consciência e podem não revelar o seu 

verdadeiro self por razões de autoproteção. Lorde (1984p. 114) 

Eu não tenho muita coisa pra falar não, mas eu me sinto assim uma apanhadora 

de sonhos. Ficar acomodado traz canseira, traz cansaço até mental.  Eu espero que meu 

filhos aprendam pelo menos a viver. 

É o ativismo como um possível suporte psíquico inconsciente diante da 

identidade negra, frente a própria autoimagem causado pelas condições dadas 

socialmente. Para Tereza, militar por condições dignas de vida para sua comunidade é 

sinônimo de realização, resistência e enfrentamento dos obstáculos impostos pelas 

desigualdades sociais.  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

As experiências das mulheres negras relatam sofrimento que a condição da cor 

da pele traz em uma sociedade recheada de ideologias racistas e práticas 

discriminatórias. E ao mesmo tempo a necessidade de lutar contra a discriminação e se 

contrapor a uma situação injusta. Mas está presente a necessidade psíquica de tratar as 

feridas que são infligidas as negras pelo simples fato de ser negras. A orientação aqui, é 

iniciarmos uma ponderação sobre como atuar sobre o poder simbólico e real, das 

ideologias racistas, democracia racial e de supremacia branca.Com o objetivo de reduzir 

as marcas do sofrimento, preconceito, injustiça e desigualdade 

Esse trabalho permitiu compreender o ativismo como uma forma de 

reconstrução positiva da identidade, um processo que pode ser longo e demorado, 

porque a identidade racial não se forma como algo acabado, mas em processo 

permanente. Sendo assim, sinalizamos a necessidade de pesquisas com essa temática 



  

que busquem apreender novos sentidos das condições psicossociais de mulheres negras 

e fomentar a resistência diante da opressão. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

REFERÊNCIAS  

 

BISPO, Silvana. Mulheres negras: ativismo e paradoxos na luta antirracista e 

antissexista na Bahia Seminário Internacional Fazendo Gênero 10 (Anais Eletrônicos), 

Florianópolis, 2013. ISSN2179-510X.  

http://www.fazendogenero.ufsc.br/10/resources/anais/20/1386701302_ARQUIVO_Silv

anaSantosBispo.pd. Acesso 12/06/2016 

CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do ser. Tese 

apresentada ao Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade de São 

Paulo. São Paulo 2005 

CARNEIRO, Sueli. Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil. coleção: Consciência 

em debate. Editora selo negro. São Paulo. 2011. 

http://www.fazendogenero.ufsc.br/10/resources/anais/20/1386701302_ARQUIVO_SilvanaSantosBispo.pd
http://www.fazendogenero.ufsc.br/10/resources/anais/20/1386701302_ARQUIVO_SilvanaSantosBispo.pd


  

CLARK, Rodney; ANDERSON. Norma; CLARK, Vanessa; WILLIAMS, David 

(1999). Racism as a stressor for african americans: a biopsychosocial model. American 

Psychologist, 54, 805-816.  

COLLINS Patricia Hill. Learning from the Outsider Within: The Sociological 

Significance of Black Feminist Thought Author(s): Source: Social Problems, Vol. 33, 

No. 6, Special Theory Issue (Oct. - Dec., 1986), pp. S14-S32 Published by: Oxford 

University Press on behalf of the Society for the Study of Social Problems Stable 

GARRO Linda. Narrative representations of chronic illness experience: cultural models 

of illness, mind and body in stories concerning the temporomandibular joint. Soc Sci 

Med 1994; 38(6): 775-88.  

GONÇALVES FILHO, José. Moura. “Humilhação Política: Dominação e Angústia”. 

In: Pompeu, Fernanda (edição e entrevistas). (Org.). Os efeitos psicossociais do 

racismo. São Paulo: Imprensa Oficial do Estado de SP/ Instituto AMMA Psique e 

Negritude, 2008, v, p. 57-71. 

GOLDENBERG, Miriam. A arte de pesquisar: como fazer pesquisa qualitativa em 

Ciências Sociais. Rio de Janeiro: Record, 1997 p.107 

GOMES, Nilma. O movimento negro no Brasil: ausências, emergências e a produção 

dos saberes. Revista Cadernos Pagu Volume 10 – Nº 18 – abril de 2011 p. 133 – 154 

HASENBALG, Carlos; VALE. Nelson. Relações raciais no Brasil contemporâneo. Rio 

de Janeiro:  Rio Fundo Ed. IUPERJ, 1992. 

HENSIGER, Rosana; SILVA, Joselina. “Diversidade, relações raciais e étnicas e de 

gênero no Brasil contemporâneo” In: Organização: BARSTED, Linhares Leila; 

PITANGUY, Jacqueline O progresso das mulheres no Brasil 2003–2010. – Rio de 

Janeiro: CEPIA; Brasília: ONU Mulheres, 2011. 

HOOKS, Bell. Vivendo de amor. In: Werneck, J.  O livro da saúde das mulheres negras: 

nossos passos vêm de longe. Rio de Janeiro: Pallas: Criola, 2000, P.197. 

IANNI, Octavio. Dialética das relações raciais. Estudos Avançados, São Paulo, v. 18, n. 

50, p. 21-30, 2004.   



  

JODELET, Denise. Representações Sociais: um domínio em expansão. In D. Jodelet 

(Org.), As Representações Sociais (pp. 17- 44). Rio de Janeiro: EdUERJ.2001 

 

LINS, Samuel; LIMA-NUNES, Aline; CAMINO, Leôncio. O papel dos valores sociais 

e variáveis psicossociais no preconceito racial brasileiro: Psicologia & Sociedade, 

ISSN-e 1807-0310, Vol. 26, Nº. 1, 2014, pág. 12 

LOPES, F. Para além da barreira dos números: desigualdades raciais e saúde. Cadernos 

de Saúde Pública, Rio de Janeiro, v. 21, n. 5, p. 1596-1601, set./out. 2005b.   

LORDE, Audre. Sister outsider. Freedom, CA: The Crossing Press, 1984. 

LORDE, Audre. Os usos da raiva: mulheres respondendo ao racismo. Publicado em 

Domingo, 19 Maio 2013. (tradução de Renata) http://arquivo.geledes.org.br/areas-de-

atuacao/questoes-de-genero/265-generos-em-noticias/18786-os-usos-da-raiva-mulheres-

respondendo-ao-racismo Acessado 16/6/2015 

ORGANIZACIÓN MUNDIAL DE LA SALUD. Salud y ausencia de discriminación. 

Ginebra, 2001. Documento de la OMS para la Conferencia Mundial Contra el Racismo, 

la Discriminación Racial, la Xenofobia y las Formas Conexas de Intolerancia. (Serie de 

publicaciones sobre salud y derechos humanos, 2).   

PESQUISA DISTRITAL POR AMOSTRA DE DOMICILIOS- PNAD 2013-Brasília 

(DF)- dezembro 2014. Acesso 12/03/2015 

REICHMANN, Rebecca. Mulher negra brasileira: um retrato. In: Revista Estudos 

Feministas, vol.3 nº 2, 1995. 

ROSENTHAL, Gabriele. Erlebte und erzählte Lebensgeschichte: Gestalt und Struktur 

biographischer Selbstbeschreibungen. Frankfurt: Campus Verlag, 1995. 

 ROSENTHAL, Gabriele. Die Kinder des “Dritten Reiches”: Sozialisiert im familialen 

Rechstfertigungs dialog. In: Hamburger Institut für Sozialforschung (Org.). Besucher 

einer Ausstellung. Hamburg, 1998. 

TAJFEL, Henri. Grupos humanos e categorias sociais. Lisboa:1982 Livros Horizonte.    

http://arquivo.geledes.org.br/areas-de-atuacao/questoes-de-genero/265-generos-em-noticias/18786-os-usos-da-raiva-mulheres-respondendo-ao-racismo%20Acessado%2016/6/2015
http://arquivo.geledes.org.br/areas-de-atuacao/questoes-de-genero/265-generos-em-noticias/18786-os-usos-da-raiva-mulheres-respondendo-ao-racismo%20Acessado%2016/6/2015
http://arquivo.geledes.org.br/areas-de-atuacao/questoes-de-genero/265-generos-em-noticias/18786-os-usos-da-raiva-mulheres-respondendo-ao-racismo%20Acessado%2016/6/2015


  

SIMMEL, George.  On Individuality and Social forms. Chicago: The University of 

Chicago Press, 1971 

SILVA, Maria Lucia. Racismo e os efeitos na saúde mental. In: BATISTA, Luis 

Eduardo; KALCKMANN, Suzana. (Org.). Seminário saúde da população negra estado 

de São Paulo, 2004. São Paulo: Instituto de Saúde, 2005. p. 129-132. (Temas em Saúde 

Coletiva, 3).  

ZAMORA, Maria Helena. Desigualdade racial, racismo e seus efeitos. Fractal, Rev. 

Psicol., v. 24 – n. 3, p. 563-578, Set./Dez. 2012 

 

 

 

 



I Jornada de Estudos Negros na Universidade de Brasília 
03 a 04 de novembro de 2016 - Instituto de Ciências Sociais da UnB 

 
 
RAÇA, CRIMINOLOGIA E SOCIOLOGIA DA VIOLÊNCIA: CONTRIBUIÇÕES A 

UM DEBATE NECESSÁRIO 
 
 

Leonardo Ortegal  1

 
 
RESUMO 

Este artigo trata da relação entre criminologia, sociologia da violência e questão racial.             
Apresenta uma crítica ao lugar subalternizado da questão racial no processo de interpretação             
da realidade nas ciências sociais, discutindo como caso específico a criminologia e os             
homicídios contra a população negra brasileira. Contextualiza o lugar ocupado pela categoria            
raça ao longo do histórico da criminologia, sendo que, no tempo presente, se detém a analisar                
como a criminologia crítica vem lidando com esta questão. São apontados os limites e as               
contradições deste campo do conhecimento, que se apresenta como crítico, mas que            
permanece omisso em relação à realização de estudos e pesquisas efetivamente           
comprometidos com a compreensão da questão nos processos de criminalidade e           
criminalização. Ao final, apresentam-se algumas propostas e contribuições para que a questão            
racial seja incorporada pela criminologia crítica, não apenas como mais um elemento            
agravador do processo criminal e penal, mas como elemento fundamental, do ponto de vista              
teórico e metodológico, para a compreensão da realidade social. 

Palavras-chave​: Criminologia. Criminologia crítica. Raça. Violência. 
 
ABSTRAC: ​This article deals with the relationship between criminology, sociology of           
violence and race. Presents a critique of underground place of the racial issue in the process of                 
interpretation of reality in the social sciences, discussing as specific case the criminology and              
murders against black people. Contextualizes the place occupied by the category race along             
the history of criminology, and at the present time, it has to analyze how critical criminology                
has been dealing with this issue. It is pointed out the limits and contradictions of this field of                  
knowledge, which is presented as critical, but remains silent on the realization of studies and               
research effectively committed to the understanding of the issue in crime and criminalization             
processes. At the end, there will be showed some proposals and contributions to the racial               
question is incorporated by critical criminology, not just an aggravating element of the             
criminal and penal procedure, but as a fundamental element of the theoretical and             
methodological point of view to understanding the social reality. 
Keywords: ​Criminology. Critical criminology. Race. Violence. 
 
 

1 Professor do Departamento de Serviço Social da Universidade de Brasília – UnB. Membro do Grupo de                 
Estudos AfroCentrados – GEAC. Doutorando em Política Social pela UnB. Foi assistente social socioeducador              
no Sistema Socioeducativo do Distrito Federal. E-mail: ​ensejo@gmail.com 

mailto:ensejo@gmail.com
mailto:ensejo@gmail.com


Introdução 

Violência, criminalidade e raça são temáticas de muitas interfaces. Apesar disso, são            

raramente abordadas em suas interlocuções. Isso faz com que lacunas na produção de             

conhecimento nestas áreas se perpetuem, sobretudo no que diz respeito ao debate racial no              

campo da criminologia. Foi diante desta realidade que se decidiu pela realização do presente              

artigo.  

O trabalho de pesquisa bibliográfica e os diálogos com outros estudiosos desta área             

vêm confirmando a realidade de grande escassez de livros e artigos que tratem da relação               

entre criminologia e raça, sobretudo em uma perspectiva teórico-metodológica, que traga a            

categoria ​raça para o centro do debate criminológico e abordando as implicações deste             

processo. 

Sabe-se que, nos primórdios da criminologia, para o chamado ​paradigma etiológico​ , a            

categoria raça foi fundamental para impulsionar os estudos de Césare Lombroso e seus pares,              

que visavam encontrar os determinantes biológicos da prática de delitos. Entretanto, as            

perspectivas teóricas que posteriormente fizeram frente a esta tese não realizaram o trabalho             

de reposicionar a ideia de raça nos processos de crime e criminalização de sujeitos e práticas,                2

deixando esta categoria efetivamente alijada do debate. Destaca-se aqui a chamada           

criminologia crítica​ , objeto de discussão neste trabalho. Esta perspectiva teórica vem sendo a             

que mais se propõe a denunciar e desconstruir os problemas da criminologia etiológica e              

tradicional, a partir de uma análise mais ampla dos processos que compõem a realidade social               

e as manifestações da violência e da criminalidade, demonstrando a incidência das            

desigualdades de classe, do capitalismo, entre outros. Em relação à incidência do componente             

racial destes fenômenos, contudo, esta corrente não tem feito muito, além do que afirmar              

aquilo que já é sabido: que o processo de criminalização e violência é maior contra a                

população negra.  

O fato é que, para a criminologia crítica, fundamentada em uma perspectiva analítica             

considerada marxista, a questão racial, suas desigualdades e o próprio racismo, parecem agir             

como elementos secundários nos processos de criminalização e violência dos sujeitos. Um            

2 Concepção de raça que neste momento histórico já era compreendida não como fato biológico entre os seres                  
humanos, mas como marcador socialmente construído e forte incidência nos processos de produção de              
preconceito, discriminação e desigualdades. 



componente que ‘co-incide’ nestes processos, mas que não possui a centralidade que a             

desigualdade de classes possui. Na tentativa de questionar tal perspectiva hegemônica           

presente nestes saberes sobre violência é que foi elaborado o tópico 1 deste trabalho,              

intitulado ​“Co-incidência” aleatória ou incidência fatal? O lugar da questão racial para a             

sociologia da violência​ . Neste tópico, a partir dos dados da publicação Mapa da Violência, e               

do processo de incorporação da variável ​raça em suas edições, é possível observar que,              

embora seja de fundamental importância para a compreensão dos fenômenos da violência            

homicida no Brasil, tal variável não vem sendo debatida de forma correspondente pelos             

pesquisadores do campo. 

Após o exercício de análise acerca da validade da questão racial e da categoria raça               

como fundamentais para a compreensão da realidade social brasileira, realizado no tópico 1, o              

tópico seguinte busca, então, correlacionar ​a ​questão racial e a criminologia​ . Subdividido em             

duas partes, este tópico realiza uma discussão sobre ​o conceito de raça no processo histórico               

da criminologia​ , e prossegue com um debate mais voltado para a criminologia crítica e sua               

relação com a temática racial na atualidade. Neste tópico, são apresentadas algumas            

proposições, ainda iniciais, acerca da incorporação da questão racial pelo campo da            

criminologia crítica. 

 

1 – “Co-incidência” aleatória ou incidência fatal? O lugar da 
questão racial para a sociologia da violência 

 

No ano de 2012, o Mapa da Violência no Brasil adquire novos “tons” de interpretação.               

Ocorre que a mais importante pesquisa sistemática sobre violência no país é publicada com a               

ênfase na composição racial dos números da violência letal. Era o “Mapa da Violência 2012:               

a cor dos homicídios”. Embora a publicação da edição temática representasse um avanço para              

o campo dos estudos sobre questão racial, ela também explicitava o tempo pelo qual a               

violência no Brasil foi debatida sem considerar, de fato, tal questão. No prefácio da              

publicação, Julio Waiselfisz explica por que uma edição com ênfase na questão racial só veio               

a ser publicada após quatorze anos de realização da pesquisa Mapa da Violência. As              

justificativas apresentadas pelo autor, contudo, suscitam dúvidas no meio do movimento           

negro e da militância antirracista. 



Segundo Waiselfisz (2012), a demora de um fascículo do Mapa voltado aos aspectos             

raciais da violência se deve à demora do Ministério da Saúde em incorporar a variável               

raça/cor ao Sistema de Informações de Mortalidade, o SIM. As informações sobre a ​cor das               

vítimas de morte violenta foram divulgadas pelo SIM a partir do ano de 1996, nove anos antes                 

de haver a primeira edição do Mapa da Violência que utilizasse esses dados. O autor afirma                

que, mesmo com a abertura do quesito raça/cor nos dados do SIM, a subnotificação deste               

critério permaneceu em níveis altos, até que, em 2002, alcança a marca de 92,6%, passa a ser                 

considerado um dado confiável e é incorporado à base de dados analisados pelo Mapa da               

Violência. No entanto, o aspecto racial surgirá apenas na edição de 2005, passando a constar               

em capítulos dentro das edições seguintes, até que, em 2012, é lançada a primeira edição com                

o foco voltado à “cor dos homicídios”. Cabe ressaltar que a pesquisa Mapa da Violência é                

realizada no Brasil desde 1998, e que, ao longo desse período, foram muitas as edições               

temáticas, com ênfase em ​juventude​ , ​infância e adolescência​ , e ​gênero​ . Será que a ausência              

de uma edição dedicada à questão racial na composição das mortes no Brasil até 2012 se deve                 

ao fato de que a subnotificação deste item ocorreu até 2002? Ou seria a questão racial um                 

tema de menor importância, sendo subalternizado nesta importante pesquisa, tal como é            

historicamente subalternizado no processo de produção do conhecimento? Seria a categoria           

raça​ (ou ​raça/cor​ ) uma categoria de menor relevância para os processos de violência no              

Brasil? E, caso fosse uma categoria de grande relevância, por que razão, então, sua utilização               

viria a ocorrer de forma tão tardia? 

A partir do lançamento da temática em 2012, intitulada ​A cor dos homicídios no              

Brasil​ , o material passou a ser um importante subsídio para pesquisas, programas e políticas              

públicas voltadas à igualdade racial nos anos seguintes. Todavia, a dúvida suscitada pelo             

movimento negro é pertinente e segue sem resposta satisfatória. A ausência do aspecto racial              

estaria, de fato, condicionada às questões do SIM/MS, ou esta seria mais uma manifestação de               

um ​racismo difuso​ , estruturante, presente até nos momentos de discussão e enfrentamento do             

próprio racismo? Na impossibilidade de uma resposta convincente e precisa, o lugar da             

questão racial nas ciências sociais segue oscilando entre o acaso e o fato, entre a mera                

coincidência e a incidência fatal do racismo na construção do conhecimento e nas relações              

sociais. 

Nos anos subsequentes à referida edição, a ênfase ao quesito raça/cor foi de grande              



relevância para subsidiar o debate realizado acerca da força do racismo na composição das              

mortes. Tanto no Mapa de 2013, voltado a oferecer subsídios ao plano Juventude Viva ​,              3

quanto no Mapa de 2014, do qual saíram importantes comparativos acerca da mortalidade             

entre negros e não negros, mostrando em uma década o curso da mortalidade no Brasil. Por                

meio da edição de 2014, foi possível constatar que, em 2002, a taxa de homicídios num                

universo de 100 mil jovens negros foi de 75,8, enquanto num universo de 100 mil jovens                

brancos foi de 42,1. No ano de 2012, os números foram 80,7, e 30,1. Os números mostram,                 

além da expressiva distorção do número de mortes violentas entre cada grupo racial, o quanto               

esta disparidade aumentou ao longo de uma década, passando de 79,9% em 2002 para 168,6%               

em 2012. 

O levantamento traz dados alarmantes e revela o estado calamitoso em que a juventude              

negra se encontra no Brasil. Por meio destes dados, é possível perceber a força da diferença                

racial na dinâmica dos assassinatos no país. Mas o tempo decorrido desde a divulgação de tais                

dados até o presente momento revela outra situação. A inoperância do Estado, no que diz               

respeito à adoção de medidas para, pelo menos, atenuar esta realidade. A catástrofe social              

representada em números não se constitui motivo suficiente para alcançar as pautas da agenda              

pública. Entre as mulheres, o fenômeno é semelhante, assim como, também é a reação do               

Estado. De acordo com a última publicação do Mapa da Violência, em novembro de 2015, o                

número de homicídios contra mulheres negras ​cresceu 54% em dez anos, enquanto a             

quantidade de homicídios contra mulheres brancas ​caiu 9,8%. Entre os possíveis           

questionamentos diante deste quadro, pergunta-se: Se este crescimento vertiginoso de mortes           

ocorresse, mas não atingisse as mulheres negras, e sim, o grupo de mulheres brancas, a reação                

social e estatal seria a mesma? O fato é que esta é uma pergunta de difícil sustentação, dada a                   

improbabilidade de que o próprio segmento populacional branco da sociedade viesse a tolerar             

tal comportamento homicida entre seus membros ​. No entanto, é mais um questionamento            4

3 Plano elaborado pelo Governo Federal, coordenado pela Secretaria Nacional de Juventude e pela Secretaria de                
Promoção da Igualdade Racial, que visa à redução de homicídios de jovens negros, que ainda se encontra em fase                   
inicial e passando por um período de reformulação. 
4 Embora se saiba que o segmento populacional mais poderoso na sociedade atual é o segmento de homens                  
brancos, e que o patriarcado, como dinâmica política, sujeita mulheres em geral a uma posição objetificada e                 
subalterna em relação a estes homens, no que diz respeito à mortalidade, esta relação adquire contornos                
específicos. A mulher sujeita à morte não está inserida apenas em uma relação doméstica conjugal, na qual é                  
subalternizada e passível de violência letal por seu cônjuge. Esta mulher está inserida também em outros                
contextos relacionais, nos quais se encontram também outros homens brancos que podem estar interessados em               
protegê-la, como seu pai, irmãos, filhos, amigos pessoais e de trabalho. Isso, além das demais mulheres inseridas                 



que traz consigo a reflexão a respeito da força da variável ​raça para a explicação de                

determinados fenômenos. 

Os exemplos trazidos nesse texto visam mostrar a dificuldade de se pautar a questão              

racial e o racismo como elemento de incidência direta e de forte capacidade explicativa de               

determinadas situações, em razão da margem de compreensão deste fenômeno como mera            

coincidência ou acaso. O lapso temporal decorrido para a utilização da variável ​raça em uma               

pesquisa como o Mapa da Violência, cujo objeto de análise são os homicídios no Brasil,               

fenômeno que possui forte influência das diferenças raciais, é justificado por qualquer outra             

razão que não seja o fato de que as questões raciais são desprivilegiadas e subalternizadas até                

hoje nas ciências em geral. E, nem mesmo após a utilização, ainda que tardia, da variável                

raça/cor no estudo dos homicídios, o que gerou a constatação de todas as distorções aqui               

apresentadas, tal estado de epidemia homicida foi, de fato, convertido em agenda importante             

no rol das políticas públicas brasileiras, permanecendo como pauta de menor importância.            

Vale lembrar que o fenômeno da vitimização negra já era, há décadas, denunciado por              5

intelectuais e ativistas do movimento negro ​, fato que tampouco resultava em criação de             6

políticas públicas para tal demanda. No caso do homicídio de mulheres, a situação é              

semelhante, pois a disparidade entre a proporção de homicídios de mulheres negras e brancas              

é imensa e apresentou crescimento acentuado ao longo dos anos, e as respostas da sociedade e                

do Estado permanecem sendo mínimas. 

Até o presente momento, estas situações têm sido categoricamente ignoradas. E,            

mesmo diante de exemplos mais concretos noticiados nacionalmente, como o fuzilamento de            

cinco jovens negros pela polícia militar do Rio de Janeiro, a prisão ilegal da pesquisadora               

Miriam França, a prisão singular de Rafael Braga, a morte trágica de Cláudia da Silva, o                

desaparecimento de Amarildo, e outros acontecimentos semelhantes com maior ou menor           

repercussão midiática, todos estes seguem sendo explicados por meio de quaisquer outras            

nestas relações, e daquelas que atuam politicamente para coibir tais fenômenos. Estes, pertencendo ao mesmo               
grupo étnico-racial branco, possivelmente transitam entre diversos espaços de poder, vocalização e intervenção,             
a partir dos quais podem reduzir a impunidade e a reprodução deste tipo de violência. Inclusive a própria redução                   
na taxa de mortalidade entre mulheres brancas, num contexto em que a taxa geral de violência contra a mulher se                    
amplia, é uma mostra de como este fenômeno é possível.  
5 Terminologia utilizada pelo Mapa da Violência para se referir à taxa excedente de mortalidade de negros em                  
comparação proporcional à taxa de mortalidade de brancos no país. 
6 Exemplos disso são o livro ​O genocídio do negro brasileiro​ , escrito em 1978 por Abdias Nascimento; a                  
campanha ​Reaja ou Será Morta, Reaja ou Será Morto​ , que este ano completa uma década de (r)existência, entre                  
outros. 



variáveis ou categorias analíticas que não sejam a existência de uma severa diferenciação             

racial entre os membros da sociedade brasileira, na qual se opera e se reproduz o racismo                

letal. 

Esse fenômeno é observável não somente num contexto geral da sociedade, mas no             

próprio campo da criminologia, incluindo a criminologia crítica. Este segmento, apesar de se             

opor frontalmente às teorias racialistas (e racistas) de Césare Lombroso, continuadas e            

abrasileiradas por Nina Rodrigues e outros, até hoje vem se furtando ao urgente desafio de               

reconstruir o real lugar da categoria ​raça no âmbito dos fenômenos da violência e da               

criminalização dos indivíduos. A incidência desta categoria, que se desloca de sua falsa             

aplicação no âmbito da biologia – dada a sua insignificante capacidade de diferenciação             

genotípica entre os indivíduos da espécie humana – para representar um dos mais             7

determinantes marcadores no contexto das relações sociais e dos processos de produção e             

reprodução da violência e da criminalização. Tal assertiva, assumida como um tipo de             

consenso entre os autores filiados ao campo da criminologia crítica em geral, até hoje é               

reafirmada em livros e artigos como sendo importantes ressalvas a serem estabelecidas, sem             

nunca, entretanto, analisar as relações raciais em sua profundidade, como elemento           

estruturante das relações sociais, e, portanto, impossíveis de ser compreendidas sem que a             

categoria raça ocupe uma posição de centralidade analítica.  

 

2 – A questão racial e a criminologia 
 

Não é mais novidade, no campo da criminologia, a tese de que as condutas              

criminalizadas são marcadas por determinantes sociais, políticos, econômicos, históricos e          

culturais. Também não é novidade que a utilização de certas categorias analíticas é importante              

para se perceber o modo pelo qual tais determinantes se manifestam a partir das diferenças de                

classe​ , ​gênero​ , ​raça​ , entre outras. A produção no campo da criminologia acerca destas             

categorias é diversa ​, embora as lacunas a serem problematizadas ainda sejam muitas. Já em              8

relação à categoria ​raça​ , embora o conhecimento produzido na contemporaneidade seja           9

7 Sobre esta questão, conferir o trabalho de Antônio Guimarães (1999). 
8 Para uma revisão da temática ​criminologia​ , ​gênero e feminismo​ , conferir o trabalho de Carmen Campos (2013) 
9 Questões relacionadas à etnicidade, embora não sejam o foco deste trabalho, também se enquadram em um                 
processo semelhante. 



baixo, não se pode dizer que esta discussão seja inexistente ou embrionária. Estudos como os               

de Césare Lombroso datam do tempo de 1876 na Europa, e, já em 1894, Nina Rodrigues                

publicava a obra ​As raças humanas e a responsabilidade penal no Brasil ​. E, apesar da               10

multiplicidade de críticas realizadas a estas teorias, sobretudo pela chamada criminologia           

crítica, tais críticas não significam necessariamente a superação do paradigma etiológico e            

racialista em questão. A ruptura paradigmática, ou a ​virada criminológica em relação ao             11

lugar da questão racial neste campo demanda mais do que um conjunto de críticas ao modelo                

que se pretende superar. Impõe, também, um reposicionamento do estudo sobre a questão             

racial em uma nova perspectiva. Além disso, demanda, ainda, a incorporação desta questão             

como ​componente metodológico fundamental e, ainda, como ​chave interpretativa da          

realidade​ , como será apresentado posteriormente. 

 

2.1 – O conceito de ​raça​  no processo histórico da criminologia 

 

Como já dito aqui, a categoria raça não foi sempre esta categoria desprivilegiada que              

atualmente tem sido. Ao contrário, era dotada de fundamental importância explicativa da            

realidade desde as teorias de Césare Lombroso. Seu principal livro, ​O homem delinquente​ ,             

impulsionou internacionalmente a tese de que a prática de crimes estaria enraizada em             

características biológicas. Tais características biológicas estudadas pelo autor estavam         

diretamente associadas a indivíduos classificados como ​selvagens e ​de cor​ . A partir disso, de              

maneira direta e indireta, os caracteres raciais e a própria noção de ​raça vão se tornando um                 

dos mais importantes pilares para uma criminologia que buscava encontrar nos corpos de             

certos indivíduos a ​gênese ​ da criminalidade. 

As ideias de Lombroso, às quais se atribui a inauguração da chamada criminologia             

positiva​ , ou positivista, trouxeram ao centro do debate sobre o crime aquilo que viria a ser a                 

ideia de que havia determinadas características biológicas, na prática atreladas à descendência            

africana e indígena, que incidiam como predisposição à criminalidade. Em um contexto            

10 Evandro Piza Duarte, em sua dissertação de mestrado (1998) apresenta uma expressiva discussão a respeito                
destes e outros precursores da criminologia tradicional. 
11 A expressão ​virada criminológica (​criminological turn​ ), utilizada para marcar o surgimento da teoria do               
labelling approach​ , também conhecida como ​paradigma da reação social​ , é retomada aqui para sinalizar que a                
incorporação da questão racial pelos estudos da criminologia demandaria mais do que a inclusão de um ​recorte                 
racial​ , mas mudanças estruturais no paradigma crítico atual. 



nacional, por sua vez, Nina Rodrigues desenvolveu pesquisas convergentes com as do autor             

italiano, e ambas traziam à tona a importância que as diferenças humanas (estando as              

diferenças raciais entre as mais importantes) eram elementos importantes para o estudo sobre             

a criminalidade e a violência. A tese era de que havia grandes diferenças raciais, não só no                 

âmbito da aparência física (fenótipo), como, também, na essência biológica dos indivíduos ​. 12

O trabalho empreendido por estes dois autores, além de seus parceiros de pesquisa e              

seguidores, repercutiu amplamente em todo o campo, internacional e nacionalmente, situando           

as diferenças raciais como fator criminógeno, tornando o debate sobre a questão racial um dos               

mais importantes neste campo. Esta perspectiva foi predominante até que o próximo momento             

histórico de transição e diversificação do pensamento criminológico o colocasse em questão,            

a partir do que ficou conhecido como ​criminologia sociológica​ , e de livros como o de Rusche                

e Kirchheimer, precursores da criminologia crítica, que deslocaram o foco dos estudos sobre a              

criminalidade do indivíduo para a sociedade e suas estruturas.  

A partir desta perspectiva, que criticava o determinismo biológico existente na           

criminologia da época, os aspectos sociais, econômicos e culturais passaram a ser            

reconhecidos como elementos de grande importância para a dinâmica criminal. E, mais do             

que elementos-chave para a compreensão dos crimes ​em si​ , estes elementos sociológicos,            

antropológicos e políticos trazem à tona a discussão acerca dos mecanismos de controle social              

e reprodução política, nos quais se inserem a prisão, a polícia, a Justiça, o legislativo e os                 

processos de criminalização de determinados grupos em detrimento de outros. Obras como            

Punição e Estrutura Social ​, por exemplo, apontaram a força da incidência do sistema político              13

e econômico nos processos de criminalização dos indivíduos para a manutenção de ​status             

quo​ , desvelando, assim, a importância política do crime e da criminalização. 

Outra mudança de perspectiva trazida neste momento histórico da criminologia,          

sobretudo com a difusão da criminologia crítica, tem a ver com o deslocamento do lugar de                

determinados elementos presentes na composição analítica da realidade. Características que          

antes eram tidas como fruto de um determinismo bio-psíquico, que tornavam um indivíduo             

propenso à prática criminal, passaram a ser compreendidas como fenômenos social e            

12 Para um estudo mais aprofundado e detalhado acerca dos trabalhos de Lombroso e Nina Rodrigues, cf.                 
DUARTE, 1998 
13 Rusche, Georg; Kirchheimer, Otto. ​Punição e estrutura​ social. 2º ed. Rio de Janeiro: Evan, 2004.              
Originalmente publicado em 1930, embora tenha sido “redescoberta” apenas na década de 1960. 



politicamente produzidos, e, muitas vezes, percebidos como fatores de vulnerabilidade destes           

indivíduos. 

Apesar da polissemia em torno do que seria a ​criminologia crítica​ , para este trabalho,              14

será utilizada como referência a definição elaborada por Juaréz Cirino dos Santos ​, segundo a              15

qual:  

A ​Criminologia crítica se desenvolve por oposição à ​Criminologia         
tradicional​ , a ciência etiológica da criminalidade, estudada como realidade         
ontológica e explicada pelo método positivista de ​causas biológicas,         
psicológicas e ambientais. Ao contrário, a ​Criminologia crítica é construída          
pela mudança do ​objeto de estudo e do ​método de estudo do objeto: o objeto               
é deslocado da ​criminalidade​ , como dado ontológico, para a ​criminalização​ ,          
como realidade construída, mostrando o crime como qualidade ​atribuída a          
comportamentos ou pessoas pelo sistema de justiça criminal, que constitui a           
criminalidade por processos seletivos fundados em estereótipos, preconceitos        
e outras idiossincrasias pessoais, desencadeados por indicadores sociais        
negativos de marginalização, desemprego, pobreza, moradia em favelas etc;         
o estudo do objeto não emprega o método etiológico das determinações           
causais de ​objetos naturais empregado pela ​Criminologia tradicional​ , mas         
um duplo método adaptado à natureza de ​objetos sociais​ : o método           
interacionista de construção social do crime e da criminalidade, responsável          
pela mudança de foco ​do indivíduo ​para o sistema de justiça criminal, e o              
método ​dialético que insere a construção social do crime e da criminalidade            
no contexto da contradição ​capital/trabalho assalariado​ , que define as         
instituições básicas das sociedades capitalistas  (2006, p. 1) 

 

Entre as características sociais estão ​classe social​ , ​moradia​ , ​escolaridade​ , ​gênero​ ,          

orientação sexual​ , ​etnia​ , ​raça​ , entre outras. Esta mudança de perspectiva fez com que, por              

exemplo, a baixa escolaridade deixasse de ser compreendida como significado de uma baixa             

inteligência inata, para ser problematizada num contexto de acesso precário à educação em             

razão da baixa renda familiar, tempo de estudo prejudicado pelo trabalho precoce, entre outros              

elementos que passam a configurar um estado de vulnerabilidade do indivíduo. No mesmo             

sentido, as diferenças raciais deixam de ser fundamentadas em um essencialismo biológico,            

deixando também de ser compreendidas como fatores inatos de superioridade/inferioridade.          

Tais diferenças passaram a ser cada vez mais observadas dentro de um contexto histórico de               

14 Para uma discussão mais aprofundada acerca desta polissemia em torno da criminologia crítica, ver ANITUA,                
2008. 
15 A definição elaborada por Santos será também de grande valia para a discussão da questão racial e sua relação                    
com a criminologia, justamente pelas observações realizadas pelo autor, no que diz respeito ao fato de que a                  
mudança de paradigma não se deu somente pela mudança do objeto de estudo, mas também de seu método de                   
estudo do objeto. Esta dupla transformação simultânea será retomada posteriormente neste trabalho. 



relações de dominação, de processos de inferiorização, e de um contexto cultural e político de               

preconceito, discriminação e produção de vantagens e desvantagens que é o racismo. 

Assim, a população desfavorecida pela desigualdade racial é, também, a população           

mais criminalizada, dentro de um sistema penal que vai sendo desvelado progressivamente            

em sua seletividade para determinados tipos de crime, bem como para determinados tipos de              

indivíduos que os cometem. Entretanto, tal mudança de perspectiva acerca das questões            

raciais, acrescidas de seu reconhecimento discursivo como um dos mais importantes           

marcadores de vulnerabilidade e de seletividade penal, são apenas os primeiros passos de um              

processo de construção de um novo saber a respeito destas questões. A criminologia crítica,              

responsável pelas críticas às teses racialistas, até o momento não tem demonstrado esforços             

significativos no processo de ​reconstrução do lugar das questões raciais e do estudo desta              

realidade a partir destas críticas. Diante deste cenário de ausências e lacunas observadas no              

âmbito da criminologia, sobretudo na criminologia crítica, é proposto, no subitem a seguir,             

um conjunto de reflexões iniciais a respeito da incorporação das questões raciais pela             

criminologia crítica, como tentativa de contribuição para a superação do estado letárgico em             

que se encontra esta discussão. 

2.2 – Criminologia crítica e Raça: contribuições para um debate inicial 

 

Conforme apresentado nas seções anteriores deste artigo, a temática racial, que hoje se             

encontra obliterada dentro da criminologia contemporânea, já foi um dos mais importantes            

pilares epistemológicos da criminologia positivista. Embora se saiba que tal teoria sofreu            

diversas críticas e que não é, ao menos oficialmente, reivindicada por nenhuma escola             

criminológica na atualidade, suas premissas representam, até hoje, a maneira racializada pela            

qual as instituições lidam com o crime, o criminoso e o processo penal. 

As críticas realizadas pelas escolas da criminologia radical, ​labelling approach e           

outras ao paradigma etiológico de Lombroso, Ferri, Nina Rodrigues e os demais, têm sido              

importantes ferramentas contra-argumentativas. Mas, sem os passos seguintes de         

compromisso epistemológico com o tema, tais críticas se mostram insuficientes no processo            

de ruptura paradigmática. Diante deste quadro, propõe-se aqui um conjunto de reflexões,            

ainda em caráter inicial, visando contribuir com o campo, para que a questão racial na               

criminologia possa deixar de ser apenas um enunciado nos textos críticos e passe a ser               



efetivamente debatida, como qualquer tema de grande relevância necessita ser.  

Em seu processo de incorporação do debate racial, a criminologia crítica necessita            

realizar, também, o movimento de olhar para dentro si, num movimento de autocrítica. E,              

nesta autocrítica, observar que importância tem dedicado à questão racial em meio a suas              

ocupações temáticas. Mais do que isso, precisa realizar o movimento descrito por Santos no              

processo de consolidação da criminologia crítica, a chamada ​virada criminológica​ , na qual se             

observa uma mudança não apenas no ​objeto​ , mas também no ​método​ , e, consequentemente,             

nas categorias analíticas priorizadas e nas chaves interpretativas da realidade estudada.           

Carmen Hein de Campos identifica, no âmbito da criminologia crítica, a “dificuldade de             

inclusão” e a “omissão” da categoria gênero nas principais matrizes teóricas desta escola             

criminológica (2013, p.18), e sugere a necessidade de uma nova inflexão dentro da             

criminologia crítica, que seria a ​virada de gênero​ . De semelhante modo ocorre com a questão               

racial, e, neste mesmo sentido, poder-se-ia dizer que a criminologia crítica, diante das lacunas              

relacionadas à questão racial, necessitaria também de uma ​virada racial​ . Nesta virada, assim             

como as outras mencionadas, a temática racial deveria ser incorporada, não apenas como             

objeto de pesquisa ou como um dos agravantes de criminalização que os sujeitos-objetos             

possuem. É preciso ser incorporada, também, como um dos pilares metodológicos e            

epistemológicos, situando a categoria ​raça como prisma analítico e como chave interpretativa            

da realidade. É preciso, ainda, que seja incluída como componente de diversidade e             

representatividade no corpo de autores/as e pesquisadores/as, favorecendo a presença de           

pessoas negras no processo de produção deste conhecimento, no mesmo movimento de            

autocrítica e reformulação aqui já mencionado.  

A incorporação da questão racial, nos moldes aqui propostos, traria consigo não            

apenas a categoria ​raça para o conjunto de ferramentas analíticas, mas deveria incluir toda a               

riqueza conceitual a ela relacionada e acumulada ao longo da história. Entre estas perspectivas              

analíticas encontra-se a perspectiva da ​colonialidade​ .  

O fenômeno do colonialismo, entendido como processo de dominação, e que, no            

Brasil, não se encerrou no ato de independência da República, tem sido utilizado como              

elemento literal e metafórico de compreensão da realidade, tanto histórica quanto atual. Nesse             

sentido, o uso desta categoria como ​prisma ​analítico tem sido relevante, devido à sua              

capacidade de desvelar dinâmicas​ sociais, que (re)fundam as próprias relações sociais, a partir             



de relações metrópole-colônia, colonizador-colonizado. E isto não como algo presente em           

casos peculiares, mas como elemento ​estruturante​  das relações sociais históricas e atuais. 

Tal perspectiva é bastante utilizada em diversos pensamentos presentes na           

criminologia crítica, destacando-se a obra de Raúl Zaffaroni e sua proposta de ​criminologia             

marginal (1991). A proposta de Zaffaroni faz referência à geografia do poder, na qual Europa               

e América do Norte encontram-se no centro, e a América Latina se encontraria às margens,               

assumindo relações ressignificadas de metrópole e colônia, respectivamente. 

Contudo, passa desapercebido, não apenas na proposta de Zaffaroni, mas entre o            

conjunto dos autores que utilizam estas categorias, o outro elemento crucial na composição             

deste tripé que fundamenta a dinâmica colonial. Trata-se da presença do Continente Africano             

e sua população, sem a qual, as relações coloniais seriam simplesmente impossíveis de se              

pensar nos moldes como ocorreram historicamente – e como ocorrem ainda hoje. Como             

afirma Quijano (2005) é a escravidão racializada no processo de colonização das américas um              

dos principais marcadores do período chamado de Modernidade. Neste sentido, a ausência do             

continente africano do processo de análise, em sentido histórico/literal, e atual/simbólico,           

neste processo de relações estabelecidas pelo colonialismo, incide em graves lacunas para a             

compreensão da criminalidade e do sistema penal, pois omite o racismo do processo histórico              

e do conjunto de problemas da realidade atual. 

O fato é que a questão racial é um elemento fundamental para o processo de               

compreensão da realidade, e parece impossível para a criminologia a compreensão de tal             

questão sem reformular-se a si mesma. Isso inclui seu aspecto teórico, isto é, seu ​instrumental               

conceitual e analítico e seu ​projeto ético e ​político como um saber que não pretende postura                

neutral diante das desigualdades de classe, gênero, raça e quaisquer outras. 

Além disso, é necessária, também, à criminologia crítica a sua ​autocrítica​ , mencionada            

anteriormente. Trata-se aqui das possibilidades de vocalização de certos atores no âmbito da             

criminologia. Embora possua uma intenção de ruptura com a criminologia tradicional, a            

criminologia crítica ainda carrega em si muitas características daquela de que é dissidente.             

Neste sentido, a ruptura teórica não foi capaz de romper efetivamente com os padrões              

reificados de pesquisador e objeto de pesquisa neste campo, tendo estes dois grupos recortes              

de classe, raça e gênero bastante definidos. Para além desta reprodução de papéis desiguais,              

perdas de outras naturezas também se fazem notáveis neste processo. Trata-se daquilo que             



bell hooks (2015) chama de ​ponto de vista especial possibilitado pela ​marginalidade de certos              

sujeitos ​. Este ponto de vista especial, utilizado quando tais sujeitos extrapolam sua condição             16

objetificada historicamente imposta, pode exercitar habilidades de análise, crítica, proposição          

e intervenção, a partir de um prisma inusitado e ainda pouco conhecido. O prisma do               

oprimido. Daquele/a que foi historicamente subalternizado/a. Entretanto, esta é, ainda, uma           

realidade distante para o campo da criminologia, seja ela de caráter crítico ou não.  

 No tocante aos ​conceitos e ​categorias utilizados pela criminologia, observa-se,          

também, a necessidade de incorporar “novos” conceitos, a fim de compreender, de fato, este              

“novo” problema. Trata-se de categorias pouco presentes na discussão atual, como           

extermínio​ , ​genocídio, epistemicídio, historicídio​ , ​diáspora e outras capazes de captar as           

particularidades destes temas. A incorporação destas categorias, consequentemente,        

demandaria a inclusão de novos saberes que as fundamentam, novas referências bibliográficas            

e novos a(u)tores para este campo. 

 

3 – ​Considerações finais 

O que foi aqui denominado como projeto ético político está relacionado ao conjunto             

de valores adotados por uma criminologia que reconhece não ser neutra, e nem tampouco              

busca ser. Nesse sentido, para além de uma sociedade livre de desigualdades de classe, que é                

um projeto político já defendido pela criminologia crítica de fundamentação marxista e outras             

matrizes convergentes neste sentido, é necessário ampliar essa bandeira e se afirmar como             

defensora de uma sociedade livre também de desigualdades raciais. Isto se faz necessário uma              

vez que, diferente do que parte do pensamento marxista já afirmou no passado, e algumas               

correntes talvez ainda afirmem, a extinção das desigualdades de classe não necessariamente            

extinguiria as desigualdades raciais (AGUIAR, 2008). Todavia, é preciso também superar o            

discurso antirracista retórico, presente nas entrelinhas das declarações de solidariedade de           

classe até o momento atual, para assumir críticas e realizar autocríticas acerca de como              

demonstrar compromisso com o fim do racismo. Além disso, do ponto de vista ético, é               

importante que, no processo de abertura e de inclusão da população negra em espaços para               

além do de mero objeto de estudo, sejam observados também os saberes e os poderes deste                

16 Embora bell hooks em seu texto esteja falando especificamente das mulheres negras, infere-se pelo argumento                
da autora que outros lugares marginais também possuem, cada um ao seu modo, outros ​pontos de vista especiais                  
de análise. 



grupo. De igual modo, é preciso pôr em questão o lugar ocupado pelo grupo majoritariamente               

responsável pela produção criminológica hoje. Este grupo, composto de pessoas brancas,           

sobretudo do sexo masculino, não tem, até o momento, demonstrado compromisso intelectual            

com a realização de pesquisas sobre o papel da população branca e da branquitude no               

processo de racialização dos fenômenos criminais.  

Se a metáfora do colonialismo ainda é válida para os tempos atuais, o quilombo pode               

ser significado, aqui, como metáfora de enfrentamento a este sistema, como lugar no qual o               

crescimento se dava pela agregação, e de apoio àqueles que vinham em fuga da vida de                

opressão que levavam nos séculos passados. Da mesma forma, deveriam ser, a partir da              

concepção de Beatriz Nascimento (RATTS, 2007), os lugares físicos ou abstratos que se             

propõem a um levante contra o sistema, que, numa nova roupagem, perpetua ainda hoje o               

modelo colonial. 

A realidade nunca permitiu a ninguém neutralidade; e aqueles que optaram por não se              

posicionar, na intenção de parecerem neutros, acabaram por reproduzir silenciosamente o           

status quo e todas as desigualdades que o compõem. É típica de qualquer saber elitizado,               

distante da realidade, a produção de investigações, ditas científicas, todavia ausentes de            

qualquer compromisso com os segmentos oprimidos e subalternizados. De acordo com a            

perspectiva de Fanon (2008) e também de Carneiro (2005), o ​ser​ , nesta sociedade racializada              

e desigual, se fundamenta a partir da existência do ​não-ser nesta mesma sociedade. Numa              

relação que torna a miséria de um povo a condição de existência privilegiada do outro. Os                

tempos são de colonialismo metamorfoseado, de genocídio e encarceramento massivo de um            

povo como expiação das iniquidades de um sistema capitalista de nuances escravistas. E se              

são estes os tempos, a criminologia que aqui se discutiu, necessita ser capaz de se erguer                

diante disso, com o dever de produzir conhecimento, engajamento e ações concretas pela             

quebra dos grilhões. 

  



Referências bibliográficas 

AGUIAR, Márcio Mucedula. “Raça” e desigualdade: as diversas interpretações sobre o papel 
da raça na construção da desigualdade no Brasil. In: ​Revista Tempo da Ciência​ . Ed. (15) 29, 
1º/2008. Paraná: UNIOESTE, 2008. 
 
ANITUA, Gabriel Ignácio. Cap. IX. Pensamentos criminológicos de finais do século XX: a 
chamada criminologia crítica (origens, tendências, presenças) In: ANITUA, G.I., ​Histórias 
dos pensamentos criminológicos​ . Rio de Janeiro:ICC: Revan, 2008, p. 657-760. 
 
CAMPOS, Carmen Hein. ​Criminologia crítica feminista e crítica à(s) criminologia(s)​ : estudo 
para uma perspectiva feminista em criminologia no Brasil. Tese de doutorado. Porto Alegre: 
Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul – PUCRS, 2013. 
 
CARNEIRO, Sueli ​A construção do outro como não-ser como fundamento do ser​ . Tese de 
Doutorado – Programa de Pós-Graduação em Educação, São Paulo: Universidade de São 
Paulo, 2005. 
 
DUARTE, Evandro. ​Criminologia e racismo​ . Dissertação de Mestrado. Florianópolis: 
Universidade Federal de Santa Catarina – UFSC, 1998. 
 
FANON, Frantz. ​Pele Negra, Máscaras Brancas​ . Salvador: Ed. UFBA, 2008. 

GUIMARÃES, Antônio Sérgio Alfredo. ​Racismo e Anti-racismo no Brasil​ . São Paulo: 
Editora 34 LTDA, 1999. 
 
HOOKS, bell. Mulheres negras: moldando a teoria feminista. In: ​Revista Brasileira de 
Ciência Política​ , nº16. Brasília, janeiro - abril de 2015, pp. 193-210. 
 
NASCIMENTO, Abdias. ​O quilombismo​ . 2ª ed. Brasília/Rio: Fundação Cultural Palmares/ 
OR Editor, 2002. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 
Edgardo (Org.). ​A colonialidade do saber​ : eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas 
latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. 
 
RATTS, Alex. ​Eu Sou Atlântica​ : sobre a trajetória de vida de Beatriz Nascimento.  SP: 
Imprensa Oficial do Estado de São Paulo/Instituto  Kwanza, 2007. 
RUSCHE, Georg; KIRCHHEIMER, Otto. ​Punição e estrutura social​ . 2. ed. Rio de Janeiro: 
Revan, 2004. 
 
SANTOS, Juarez Cirino dos. ​A criminologia crítica e a reforma da legislação penal​ . 
Disponível em: 
http://icpc.org.br/wpcontent/uploads/2013/01/criminologia_critica_reforma_legis_penal.pdf  . 
Acesso em 30/01/2016. 
 
ZAFFARONI, Eugênio Raúl. ​Em busca das penas perdidas: a perda de legitimidade do 
sistema penal​ . Tradução de Vania Romano Pedrosa. Rio de Janeiro: Revan, 1991. 



 

 

 

ANAIS DA 

I JORNADA DE ESTUDOS NEGROS  

DA UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

 

 

Comissão Editorial 

 

Prof. Joaze Bernardino-Costa 

Prof. Mario Theodoro 

Morgane Laure Reina 

Bruno Gontyjo do Couto 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Novembro de 2016 

Universidade de Brasília 

 

ISSN:  

 

 

 

 


